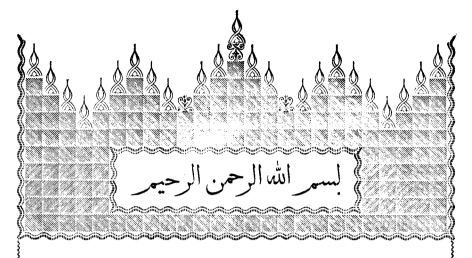
نفرن المارين الموسئوم بجواه الجسان في تفسيرا لقرآن الجئزءالثناني مؤت سةالأعلى للطبوعات



سورة الاعراف مكية كلها قاله الضحاك وغيره وقال مقاتل هي مكية الاقوله سبحانه واسئلهم عن القرية التي كانت حاضرة البحر الى قوله من ظهورهم ذرياتهم فان هذه الآيات مدنية

قوله جلت عظمته المس كتاب انزل اليك فلا يكن فى صدرك حرج منه لتنذر به وذكرى للمومنين تقدم القول فى تفسير الحروف المقطمة فى اوائل السور والحرج الضيق ومنه الحرجة الشجر الملتف الذى قد تضايق والحرج هاهنا يعم الشك والحوف والهم وكل ما يضيق الصدر والضهير فى منه عائد على الكتاب اي بسبب من اسبابه \* وقوله سبحانه فلا يكن فى صدرك حرج منه اعتراض فى اثناء الكلام ولذلك قال بعض الناس ان فيه تقديما وتاخيرا \* وقوله وذكرى معناه تذكرة وارشاد \* وقوله سبحانه اتبعوا ما انزل اليكم من ربكم امر يعم جميع الناس ولا تتبعوا من دونه اي من دون ربكم اولياء يريد كل من عبد واتبع من دون الله وقليلا نمت لمصدر نصب بفعل مضمر وقال مكي كل من عبد واتبع من دون الله وقليلا نمت لمصدر نصب بفعل مضمر وقال مكي هو منصوب بالفعل الذى بعده وما فى قوله ما تذكرون مصدرية \* وقوله سبحانه وكم من قرية اهاكناها غاءها بأسنا بياتا او هم قاذلون قالت فرقة الماذ وكم من اهل قرية وقالت فرقة اللفظ يتضمن هلاك القرية واهلها فرقة المراد وكم من اهل قرية وقالت فرقة اللفظ يتضمن هلاك القرية واهلها

وهو أعظم في العقوبة والفاء في قوله سبحانه فجاءها بأسنا لترتيب القول فقط وقيل المعنى اهلكناها بالخذلان وعدم التوفيق فجامها بأسنا بعد ذلك وبياتا نصب على المصدر في موضع الحال وقائلون من القائلة وانمــا خص وقتى الدعة والسكون لان مجي العداب فيهما افظع واهول لما فيه من البغتة والفجـأة قال ابوحيان او للتـفصيـل اي جاء بعضهم بأسنــا ليلا وبعضهم نهــارا أ انتهى ﴿ وقوله عز وجـل فماكان دعواهم اذ جاءهم بأسنا الاان قالوا اناكنا ظالمين هذه الآية يتبين منها ان المراد في الآية قبلها اهل القرى والدعوى في كلام العرب تاتى لمعنيين أحدهما الدعاء ومنمه قوله عز وجبل فما زالت تاك دعواهم والثاني الادعاء وهذه الآية تحتمل المعنيين ثم استثنى سبحانه من غير الاولكانه قال لم يكن منهم دعا. او ادعا. الاالاقــرار والاعتراف اي هذا كان بدل الدعاء والادعاء واعترافهم وقولهم اناكنا ظالمين هو فى المدة التي مــا بين ظهور العذاب الى اتيانه على انفسهم وفي ذلك مهلة بحسب نوع العــذاب تتسع لهـذه المقالة وغيرها وروى ابن مسعود عن النبي صلى الله عليه وسلم انه قال ما هلك قوم حتى يعذروا من انفسهم \* وقوله سبحانه فلنسطن الذبن ارسل اليهم ولنسئلن المرسلين الآية وعيد من الله عز وجل لجميع العالم اخبر سبحانه انه يسأل الامم اجمعهما بلغ اليهم عنه وعن جميع اعمالهم ويسأل النييين عما بلغوا وهذا هو سؤال التقرير فان الله سبحانه قد احاط علما بكل ذلك قبل السؤال فاما الانبياء والمومنون فيعقبهم جوابهم رحمة وكرامة واما الكفار ومن نفذ عليه الوعيد من العصاة فيعقبهم جوابهم عُذابا وتوبيخـا (ت) وروى ابو عمر بن عبدالبر في كتاب فضل العلم بسنده عن مالك انه قال بلغني ان العلماء يسألون يوم القيامة كما تسأل الانسياء يعني عن تبليغ العلم انتهى وخرج ابو نعيم الحافظ من حديث الاعمش عن النبي صلى الله عليه وسلمما من عبد يخطو خطوة

الإيسأل عنها ما اراد بها وقد ذكرنا حديث مسلم عن ابي برزة في غير هذا الموضع وخرج الطبراني بسنده عن ابن عمر قال سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقول اذا كان يوم القيامة دعا الله بعبد من عباده فيوقفه بين يديه فيسأله عن جاهه كما يسأله عنعمله انتهى وروى مالك عن يحيى بن سعيد قال بلغني ان اول ما ينظر فيه من عمل المر، الصلاة فان قبلت منه نظر فيما بقي من عمله وان لم تقبل منه لم ينظر فى شى من عمله وروى ابو داود والترمذي والنساءي وابن ماجه معنى هذا الحديث مرفوعاً عن ابي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم قال اول ما يحاسب به الناس يوم القيامة من اعمالهم الصلاة قال يقول ربنا عز وجل للملائكة انظروا في صلاة عبدى اتمها ام نقصها فانكانت تامة كتبت له تامة وانكان انتقص منها شي و قال الله انظروا هل لعبدى من تطوع فان كان له تطوع قال اتموا لعبدى فريضته من تطوعه ثم توخذ الاعمال على ذلك انتهى واللفظ لابي داود وقال النساءي ثم سائر الاعمال تجرى على ذلك انتهى من التذكرة \* وقوله سبحانه فلنقصن عليهم بعلم اي فلنسردن عليهم اعمالهم قصة قصة بعلم اي بجقيقة ويقين ومــاكنا غائبين \* وقوله عز وجل والوزن يومنذ الحق التقدير والوزن الحق ثابت او ظاهر يومئذ اي يوم القيامــة قال جمهور الامــة ان الله عز وجل اراد ان يبين لعباده ان الحساب والنظر يوم القيامة هو في غاية التحرير ونهاية العدل بامر قد عرفوه في الدنيا وعهدته افهامهم فميزان القيامة له عمود وكفتان على هيئة موازين الدنيا جمّع لفظ الموازين اذفى الميزان موزونات كثيرة فكانمه اراد التنبيه عليها قال الفخر والاظهر اثبات مواذين في يوم القامة لاميزان واحد لظواهر الآيات وحمل الموازين على الموزونات اوعلى الميزان الواحد يوجبان العدول عن ظاهر اللفظ وذلك انما يصار اليه عند تعذر حمل الكلام على ظاهره ولا مانع هاهنا منه فوجب اجراء اللفظ على

حقيقته فكما لم يمتنع اثبات ميزان له كفتان فكذلك لا يمتنع اثبات موازين بهذه الصفة وما الموجب لتركه والمصير الى التاويل انتهى قال ابوحيان موازينه جمع باعتبار الموزونات وهذا على مذهب الجمهور في ان الميزان واحد وقال الحسن لكل واحد ميزان فالجمع اذن حقيقة انتهى والآيات هنا البراهين والاوامر والنواهي \* وقسوله سبحانه ولقد مكناكم في الارض وجعلنا لكم فيها معايش الآية خطاب لجميع النــاس والمعايش بكسر الياء دون همزجمع معيشة وهيالفظة تعم جميع الماكول الذى يعاش به والتحرف الذي يؤدي اليه وقليلا نصب بتشكرون \* ويحتمل ان تكون ما مع الفعل بتاويـل المصدر وقليلا نعت لمصدر محذوف تقديره شكرا قليلا شكركم او شكرا قليلا تشكرون \* وقـوله سبحانـه ولقـد خلقـناكم ثم صورناكم الآية هذه الآية معناها التنبيه على مواضع العبرة والتعجيب من غريب الصنعة واسداء النعمة واختلف العلماء في ترتيب هذه الآية لان ظاهرها يقتضي أن الحلق والتصوير لبني آدم قبل القول للملائكة ان يسجدوا وقد صححت الشريعة ان الامر لم يكن كذلك فقالت فرقة المراد بقوله سبحانه ولقد خلقناكم ثم صورناكم آدم وان كان الخطاب لبنيه وقال مجاهد المعنى ولقد خلقناكم ثم صورناكم في صلب آدم وفي وقت استخراج ذرية آدم من ظهره امشال الذرفي صورة البشر ويترتب في هذين القولين أن تكون ثم على بابها في الترتيب والمهلة وقال أبن عباس والربيع بن انس اما خلقناكم فآدم واما صورناكم فذريته في بطون الإمهات وقال قتادة وغيره بل ذلك كله في بطون الامهات من خلق وتصوير وثم لترتيب الاخبار بهذه الجمل لالترتيب الجمل في انفسها \* وقوله سبحانه فسجدوا الاابليس لم يكن من الساجدين قال ما منعك الاتسجد اذ امرتك

قال انا خير منه خلقتني من نار وخلقته منطين قال فاهبط منها فما يكون لك ان تتكبر فيها فاخرج انك من الصاغرين قال انظرني الى يوم يبعثون قال انك من المنظرين قال فبما اغويتني لاقعدن لهم صراطك المستقيم تقدم الكلام على قصص الآية في سورة البقرة وما في قوله ما منعك استفهام على جهة التوبيخ والتقريع ولا في قوله الاتسجد قيل هي زائدة والمعنى ما منعك ان تسجد وكذلك قال ابو حيان انها زائدة كهي فى قوله تعالى لئلا يعلم اهل الكتاب قال ويدل على زيادتها سقوطها في قوله تعالى ما منعك ان تسجد في ص انتهى وجواب ابليس اللعين ليس بمطابق لها سئل عنه لكن لما جاء بكلام يتضمن الجواب والحجة فكانه قال منعني فضلي عليه اذ انا خير منه وظن ابليس ان النار افضل من الطين وليس كذلك بل هما في درجة واحدة من حيث انهما جماد مخلوق ولماظن البيسان صعود النار وخفتها يقتضى فضلا على سكون الطين وبلادته قاس ان ما خلق منها افضل مما خلق من الطين فاخطأ قياسه وذهب عليه ان الروح الذى نفخ في آدم ليس من الطين وقال الطبري ذهب عليه ما في الناد من الطيش والحفة والاضطراب وفي الطين من الوقاد والاناة والحلم والتثبت وروي عن الحسن وابن سيرين انهما قالااول من قاس ابليس وما عبدت الشمس والقمر الابالقياس وهذا القول منهما ليس هو بانكار للقياس وانما خرج كلامهما نهيا عماكان في زمانها من مقاييس الخوارج وغيرهم فارادا حمل الناس على الجادة \* وقوله سبحانه فاهبط منها الآية يظهر منه انه اهبط اولا واخرج من الجنبة وصارف السما لان الاخبار تظاهرت انه اغوى آدم وحوا من خارج الجنة ثم امر آخرا بالهبوط من السما مع آدم وحوا والحية وقوله انك من الصاغرين حكم عليه بضد معصيته التي عصى بها وهي الكبرياء فعوقب بالحمل عليه بخلاف شهوته وامله والصّغاد الذل

قاله السدي ومعنى انظرني اخرني فاعطاه الله النظرة الى النفخة الاولى قاله اكثر النياس وهو الاصح والاشهر في الشرع وقوله فبما يريد به القسم كقوله في الآية الاخـرى فبعزتك واغويني قال الجمهـور معنـاه اضللتني من الني وعلى هذا المعنى قال محمد بن كعب القرظي قاتل الله القدرية لابليس اعلم بالله منهم يريد في انبه علم ان الله يهدى ويضل وقوله لاقعدن لهم صراطك المعنى لاعترضن لهم في طريق شرعك وعبادتك ومنهج النجاة فلاصدنهم عنه ومنه قوله عليه السلام ان الشيطان قعد لابن آدم باطرقه نهاه عن الاسلام وقال تترك دين آبائك فعصاه فاسلم فنهاه عن الهجرة فقال تدع اهلك وبلدك فمصاه فهاجر فنهاه عن الجهاد فقال تقتل وتترك ولدك فعصاه فجاهد فله الجنة الحديث \* وقوله سبحانه ثم لا تينهم من بين ايديهم ومن خلفهم وعن ايمانهم وعن شمائلهم ولاتجد اكثرهم شاكرين قال اخرج منها مذومًا مدحورا لمن تبعك منهم لاملان جهنم منكم اجمعين مقصد الآية ان ابليس اخبر عن نفسه انه ياتي اضلال بني آدم من كل جهة فعبر عن ذلك بالفاظ تقتضى الاحاطة بهم وفى اللفظ تجوز وهذا قول جماعة من المفسرين قال الفخر وقوله لاقعدن لهم صراطك المستقيم اي على صراطك اجمع النحاة على تقدير على في هذا الموضع انتهى وقوله ولاتجد اكثرهم شاكرين اخبر اللمين ان سمايته تفعل ذلك ظنا منه وتوسما في خلقة آدم حين رأى خلقته من اشياء مختلفة فعلم انه ستكون لهم شيم تقتضي طاعته كالغل والحسد والشهوات ونحو ذلك قال ابن عباس وقت أده الاان ابليس لم يقل انه ياتي بني آدم من فوقهم ولاجعل الله له سبيـلا الى ان يحـول بينهم وبين رحمة الله وعفوه ومنِّه وما ظنه البيس صدقه الله عز وجل ومنه قوله سبحانه ولقد صدق عليهم ابليس ظنه فاتبعوه الافريقا من المومنين فجعــل اكثر

المالم كفرة ويبينه قوله صلى الله عليه وسلم في الصحيح يقول الله عز وجل يا آدم اخرج بعث النار فيقول يا رب وما بعث النار فيقول من كل الف تسعمائة وتسعة وتسعين الى النار وواحد الى الجنهة ونحوه مما يخص امة نبينا محمد صلى الله عليه وسلم ما انتم في الامم الاكالشعرة البيضا. في الثور الاسود وشاكرين معناه مومنين لان ابن آدم لأيشكر نعمة الله الابان يومن قاله ابن عباس وغيره وقوله سبحانه اخرج منها اي من الجنة مذ وما اي معيبا مدحورا اي مقصيا مبعدا لمن تبعك بفتح اللام هي لام قسم وقال ابوحيان الظاهر انها الموطئة للقسم ومن شرطية في موضع رفع بالابتدا. وحذف جواب الشرط لدلالة جواب القسم عليه ويجوز ان تكون لام ابتــدا. ومن موصولة في موضع رفع بالابتداء والقسم المحذوف وجوابه وهو لاملأن في موضع خبرها انتهى وقال الفخر وقيل مذءوما اي محقورا فالمذءوم المحتقر قاله الليث وقال ابن الانباري المذوم المذموم وقال الفرا. اذأمته اذا عيبت انتهى وباقى الآية بين اللهم انا نعبوذ بك من جهد البلا. وسوا القضاء ودرك الشقاء وشاتة الاعداء \* وقوله جل وعلا ويا آدم اسكن انت وزوجك الجنة فكلا من حيث شئتما ولاتقربا هذه الشجرة فتكونا من الظالمين اذا امِر الانسان بشيء وهو متلبس به فانما المقصــد مـن ذلك ان يستمر على حاله ويتادى في هيئة وقوله سبحانه لآدم اسكن هو من هذا الباب وقد تقدم الكلام في سورة البقرة على الشجرة وتعيينها وقوله سبحانه هذه قال (م) الاصل هذى والها بدل من اليا ولذلك كسرت الذال اذ ليس فى كلامهم ها، تانيث قبلها كسرة انتهى \* وقوله عز وجل فوسوس لهما الشيطان ليبدي لهما ما ووري عنهما من سوآتها الوسوسة الحديث في اخفاء همسا واسرارا من الصوت والوسواس صوت الحلي فشبه المس

به وسمى القاء الشيطان في نفس ابن آدم وسوسة اذهي ابلغ الاسرار واخفاه هذا في حال الشيطان معنا الآن واما مع آدم فمكن ان تكون وسوسة بمحاورة خفية او بالقَّاء في نفس واللام في ليبدي هي في قول الاكثرين لام الصيرورة والعاقبة ويمكن ان تكون لام كي على بابها وما ووري معناه مــا ستر من قولك وارى يوارى اذا ستر والسوأة الفرج والدبر ويشبه ان يسمى بذلك لان منظره يسوء وقالت طائفة أن هذه العبارة انما قصد بها أنها كشفت لهما معائمهما وما يسوءهما ولم يقصد بها العورة وهذا القول محتمل الاان ذكر خصف الورق يرده الاان يقدر الضمير في عليهما عائد على بدنيهما فيصح ﴿ وقوله سبحانــه وقال مانها كما الآيـة هذا القول المحكى عـن ابليس يدخله من التاويـل مـا دخــل الوسوسة فممكن أن يقول هذا مخاطسة وحوارا وممكن أن يقولها القاء في النفس ووحيا والاان تقديره عند سيبويه والبصريين الاكراهية ان وتقديره عند الكوفيين الاان لاعلى اضمار لاويرجح قـول البصريين ان أضمار الاسماء احسن من اضمار الحروف وقرأ جمهور النياس ملكين بفتح اللام وقرأ ابن عباس ملكين بكسرها ويؤيده قبوله وملك لابيلي وقال بعض الناس يوخذ من هذه الالفاظ أن الملائكة أفضل من البشر وهي مسئلة اختلف النياس فيهما وتمسك كل فريق بظواهر من الشريعة والفضل بيد الله يوتيـه من يشـاء وقاسمهما اي حلف لها بالله وهي مفاعلة اذ قبول المحلوف له اليمين كالقسم \* وقوله عز وجل فـدلاهما بغرور قال (ع) يشبــه عندي ان تكون هذه استعارة من الرجل يدلي آخر من هوة بحبل قد ارم اوسبب ضعیف یغتر به فاذا تدلی به وتورك علیه انقطع بــ ه وهلك فیشبـ ه الذي يغر بالكلام حتى يصدقه فيقع في مصيبة بالذي يدلى من هوة بسبب ضعيف \* وقوله سبحانه بدت قيل تمزقت عنهما ثياب الجنة وملابسهما

وتطايرت تبريا منهما ويخصفان معناه يلصقانها والمخصف الاشغي وضمالورق بعضه الى بعض اشبه بالحرز منه بالحياطة قال البخاري يخصفان يؤلفان الورق بعضه الى بعضانتهى وهو معنى ما تقدم وروى ابيٌّ عن النبي صلى الله عليه وسلم ان آدم عليه السلام كان يمشي في الجنة كانه النخلة السحوق فلما أكل من الشجرة وبـدت له حاله فر على وجهه فاخـذت شجرة بشعر راسه فـقال لهـا ارسـلني فقالت ما انا بمرسلتك فناداه ربه جل وعلا امنى تفريا آدم فقال لايا رب ولكن استحييك فقال اماكان لك فيما منحتك من الجنة مندوحة عما حرمت عليك قال بلى يارب ولكن وعزتك ما ظننت ان احدا يحلف بك كاذبا قال فبعزتي لاهبطنك الى الارض ثم لا تنال العيش الأكدا \* وقوله عن تاكما يريد بعسب اللفظ انه انما اشار الى شجرة مخصوصة واقل لكما ان الشيطان لكما عدو مبين اشارة الى الآية التي في طه في قوله فلا يخرجنكما من الجنة فتشقي وهــذا هو العهد الذي نسيه آدم على مذهب من جعل النسيان على بابه وقولهما ربنا ظلمنا انفسنا اعتراف من آدم وحواء عليهما السلام وطلب للتوبة والستر والتغمــد بالرحمة فطلب آدم هذا فاجيب وطلب ابليس النظرة ولم يطلب التوبة فوكل الى سوء رأيه قال الضحاك وغيره هذه الآية هي الكلمات التي تلقي آدم من ربـ ه وقوله عز وجل قال إهبطوا بعضكم لبعض عدو المخاطبة بقوله اهبطوا قال ابوصالح والسدي والطبري وغيرهم هي لآدم وحوا، وابليس والحية وقالت فرقة هي مخاطبة لآدم وذريته وابليس وذريته قال (ع) وهذا ضعيف لعـدمهم في ذلك الوقت (ت) وما ضعف رحمه الله صححه في سورة البقرة فتأمله هناك وعداوة الحية معروفة روى قتادة عن النبي صلى الله عليه وسلم ماسالمناهن منذ حاربناهن ﴿ وقوله سبحانه يا بني آدم قد الزائاعليكم لباسا يواري سوآتيكم الآية خطاب لجميع الامم وقت انبي صلى الله عليه وسلم والسبب والمراد

قريش ومن كان من العرب يتعرى في طواف بالبيت قال مجاهد ففيهم نزلت هـذه الاربع آيات وقوله انزلنا يحتمـل التدريج اي لما انزل المطـر فكان عنه جميع ما يلبس ويحتمل ان يريد بانزلنا خلقنا كقوله وانزل لكم من الانعام ثمانية ازواج وانزلنا الحديد ولباساعام في جميع مــا يلبس ويواري يستروقرأ الجهور وريشا وقرأ عاصم وابوعمرو ورياشا وهما عبارتان عن سعة الرزق ورفاهة العيش وجودة الملبس والتمتع وقال البخاري قال ابن عبـاس وريشا المال انتهى وقرأ نافع وغيره ولباس بالنصب وقرأ حمزة وغيره بالرفع وقوله ذلك من آيات الله اشارة الى جميع ما انزل الله من اللباس والريش وحكى النقاش ان الاشارة الى لباس التقوى اي هو في العبد آية اي علامة وامارة من الله تعالى انه قد رضي عنه ورحمه وقال ابن عباس لباس التقوى هو السمت الحسن في الوجه وقاله عثمان بن عفان على المنبر وقال ابن عباس ايضا هو العمل الصالح وقال عروة بن الزبير هو خشية الله وقيـل هــو لباس الصوف وكل ما فيه تواضع لله عز وجل وقال الحسن هو الورع وقال معبد الجهني هو الحياء وقال ابن عباس ايضا لباس التقوى العفة قال (ع) وهذه كلها مثل وهي من لباس التقوى ولعلهم ترج بحسبهم ومبلغهم من المعرفة وقوله عز وجل يا بني آدم لا يفتتنكم الشيطان كما اخرج ابويكم من الجنة الآية خطاب لجميع العالم والقصود بها في ذلك الوقت من كان يطوف من العرب بالبيت عريانا قيلكانت العرب تطوف عراة الاالحمس وهم قريش ومن والاها وهذا هو الصحيح ثم نودي بجكة في سنة تسع لا يحج بعد العام مشرك ولا يطوف بالبيت عريان والفتنة في هذه الآية الاستهوا، والغلبة على النفس واضاف الاخراج في هذه الآية الى ابليس تجوزاً لما كان هو السبب في ذلك قال ابو حيان كما اخرج كما في موضع نصب اي فتنة مثل فتنة اخراج ابويكم

انتهى \* وقوله سبحانه انه يراكم الآية زيادة فى التحذير واعلام بان الله عز وجل قد مكن ابليس من بني آدم في هذا القدر وبحسب ذلك يجب ان يكون التحرز بطاعة الله عز وجبل وقبيل الشيطان يريبد نوعمه وصنفه وذريته والشيطان موجود وهو جسم قال النووى وروينا في كتاب ابن السني عن انس قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ستر ما بين اعين الجن وعـورات بني آدم ان يقول الرجـل المسلم اذا اراد ان يطـرح ثيابـه بسم الله الذي لا اله الاهو انتهى وعن على رضي الله عنمه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال ستر ما بين الجن وعورات بني آدم اذا دخلوا الكنف ان يقولوا بسم الله رواه الترمذي وقال اسناده ليس بالقوي قال النووي قال العلماء من المحدثين والفقها. وغيرهم يجموز ويستحب العمل في الفضائل والترغيب والترهيب بالحديث الضعيف ما لم يكون مضوعا واما الاحكام كالحلال والحرام والبيع والنكاح والطلاق وغير ذلك فلا يعمل فيها الابالحديث الصحيح او الحسن الاان يكون في احتياط في شيء من ذلك كما اذا ورد حديث ضعيف بكراهة بعض البيوع او الانكحة فان المستحب ان يتنزه عنه ولكن لا يجب انتهى ونحوه لابي عمر بن عبد البر في كتاب فضل العلم ثم اخبر عز وجل انه صير الشياطين اوليا اي صحابة ومتداخلين للكفرة الذين لاايمان لهم \* وقوله واذا فعلوا وما بعده داخل في صفة الذين لا يومنون والفاحشة في هذه الآية وانكان اللفظ عاما هي كشف العورة عند الطواف فقد روي عن الزهري انه قال ان في ذلك نزلت هذه الآبة وقاله ابن عباس ومجاهد \* وقوله عز وجل قل امر ربي بالقسط تضمن معنى اقسطوا ولذلك عطف عليه قوله واقيموا حملا على المعنى والقسط العدل واختلف فى قوله سبحانــه واقيموا وجوهكم عندكل مسجد فـقال مجاهــد

والسدي اراد الى الكمبة والمقصد على هذا شرع القبلة والتزامها وقيل اراد الامر باحضار النية لله في كل صلاة والقصد نحسوه كما تقسول وجهت وجهى لله قاله الربيع وقيل المراد اباحة الصلاة في كل موضع من الارض اي حيث ما كنتم فهو مسجد لكم تلزمكم عند الصلاة اقامة وجوهكم فيه لله عز وجل \* وقوله سبحانه كما بدأكم تعودون قال ابن عباس وقتادة ونجاهد المعنى كما اوجدكم واخترعكم كذلك يميدكم بعد الموت والوقف على هذا التاويل تعودون وفريقا نصب بهدى والثاني منصوب بفعل تقديره وعذب فريقا وقال جابربن عبد الله وغيره وروي معناه عن النبي صلى الله عليه وسلم ان المراد الاعلام بان من سبقت له من الله الحسني وكتب سعيدا كان في الآخرة سعيدا ومن كتب عليه انه من اهل الشقاء كان في الآخرة شقيا ولايتبدل من الامور التي احكمها ودبرهـ ا وانفذهـ ا شيء فالوقف في هـ ذا التاويل في قوله تعودون غير حسن وفريقًا على هذا التاويل نصب على الحال والثناني عطف على الاول ويحسدون انهم مهتدون معناه يظنون قال الطبري وهذه الآية دليل على خطاً من زعم ان الله لايعذب احدا على معصية ركبها اوضلالة اعتقدها الاان ياتها على علم منه بموضع الصواب \* وقوله سبحانه يا بنيآدم خذوا زينتكم عند كل مسجد الآية هذا خطاب عام لجميع العالم كما تقدم وامروا بهذه الاشياء بسبب عصيان حاضرى ذلك الوقت من مشركي العرب فيها والزينة الثياب الساترة قاله مجاهد وغيره وعند كل مسجد اي عند كل موضع سجود فهي اشارة الى الصلوات وستر العورة فيها (ت) ومن المستحسن هنا ذكر شيء مما جاء في اللباس فمن احسن الاحاديث في ذلك واصحها ما رواه مالك في الموط عن ابي سعيد الحدري قال سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول ان أزْرَة المومن الى انصاف ساقيه لاجناح عليه فيا بينه وبين الكعبين ما اسفل من ذلك فني النارقال ذلك

ثلاث مرات لا ينظر الله عز وجل الى من جر ازاره بطرا وحدث ابو عمر في التمهيد بسنده عن ابن عمر قال فيما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم في الازار فهو فى القميص يعنيما تحت الكمبين من القميص فى الناركما قال فى الازار وقد روى ابو خيثمة زهير بن معاوية قال سمعت ابا اسحاق السبيعي يقول ادركتهم وقمصهم الى نصف الساق اوقريب من ذلك وكم احدهم لايجاوزيده انتهى وروى ابو داود عن اسها بنت يزيد قالت كانت يدكم قميص رسول الله صلى الله عليه وسلم الى الرسيغ واما احب اللباس فما رواه ابو داود عن ام سلمة قالت كان احب الثياب الى رسول الله صلى الله عليه وسلم القميص اتهى وجا في المسبل وعيد شديد وعنه صلى الله عليه وسلم انه قال لرجل اسبل ازاره ان هذا كان يصلى وهو مسبل ازاره وان الله لايقبل صلاة رجل مسبل ازاره رواه ابو داود انتهى \* وقوله سبحانه وكلوا واشربوا اباحة لما التزموه من تحريم اللحم والودك في ايام المواسم قاله ابن زيد وغيره ويدخل في ذلك البحيرة والسائبة ونحو ذلك نص على ذلك قتادة \* وقوله سبحانه ولا تسرفوا معناه لا تفرطوا قال اهل التاويل يريد تسرفوا بان تحرموا ما لم يحرم الله عز وجل واللفظة تقتضي النهى عن السرف مطلقا ومن تلبس بفعل مباح فان مشى فيه على القصد واوسط الامور فحسن وان افرط جعل ايضا من المسرفين وقال ابن عباس في هـذه الآية احل الله الأكل والشرب ما لم يكن سرفا او مخيلة قال ابن العربي قوله تعالى وكلوا واشربوا ولاتسرفوا الاسراف تعدى الحد فنهاهم سبحانه عن تمدى الحلال الى الحرام وقيل لايزيد على قدر الحاجة وقد اختلف فيه على قولين فقيل حرام وقيل مكروه وهو الاصح فان قدر الشبع يختلف باختلاف البلدان والازمان والانسان والطعمان انتهى من احكام القرآن \* وقوله سبحانه قل من حرم زينة الله التي اخرج لعباده اي قل لهم على جهة التوبيخ

وزينة الله هيما حسنته الشريمة وقررته وزينة الدنيا كلما اقتضته الشهوة وطلب العلوفى الارض كالمال والبنين والطيبات قال الجمهور يريد المحللات وقال الشافعي وغيره هي المستلذات اي من الحلال وانها قاد الشافعي الى هذا تحريمه المستقذرات كالوزغ ونحوها فانه يقول هيمن الحبائث (ت) وقال مكي المعنى قل من حرم زينة الله اي اللباس الذي يزين الانسان بان يسترعورته ومن حرم الطيات من الرزق المباحة وقيل عني بذلك ماكانت الجاهلية تحرمه من السوائب والبحائر انتهى \* وقوله سبحانه قل هي للذين آمنوا في الحياة الدنيا خالصة يوم القيامة قال ابن جبير المني قبل هي للّذين آمنوا في الحياة الدنيا ينتفعون بها في الدنيا ولا يتبعهم اثمها يوم القيامة وقال ابن عباس والضحاك والحسن وقتادة وغيرهم المعني هو ان يخبر صلى الله عليه وسلم ان هذه الطيبات الموجودات هي في الحياة الدنيا للذين آمنوا وان كانت ايضاً لغيرهم معهم وهي يوم القيامة خالصة لهم اي لايشركهم احد في استعمالها في الآخرة وقرأ نافع وحده خالصة بالرفع والباقون بالنصب \* وقوله سبحانه كذلك نفصل الآيات لقوم يعلمون اي كما فصلنا هذه الاشياء المتقدمة الذكر نفصل الآيات اي نبين الامارات والعلامات والهدايات لقوم لهم علم ينتفعون بـــه \* وقوله عز وجل قل انما حرم ربي الفواحش ما ظهر منها وما بطن الآيـة لما تقدم انكار ما حرمه الكفار بآرائهم اتبعه بذكر ما حرم الله عز وجل والفواحش في اللغة ما فحش وشنع واصله من القبح في النظر وهي هنا انما هي اشارة الى ما نص الشرع على تحريمه فكل ما حرمه الشرع فهو فاحش والاثم لفظ عام في جميع الافعال والاقوال التي يتعلق بمرتكبها اثم هذا قول الجمهور وقال بعض الناس هي الحمر وهذا قول مردود لان هذه السورة مكية وانما حرمت الحمر بالمدينة بعد أحد والبغي التعدى وتجاوز الحد وان تقولوا على الله ما لاتعلمون من انه حرم البحيرة

والسائبة ونحوه \* وقوله سبحانه ولكل امة اجل فاذا جاء اجلهم لا يستاخرون ساعة ولايستقدمون المعنى ولكل امة اجل موقت لمجيئ العذاب اذا كفروا وخالفوا امر ربهم فانتم ايتها الامة كذلك قاله الطبري وغيره وقوله ساعة لفظ عين به الجزء القليل من الزمان والمراد جميع اجزائه والمعنى لايستاخرون ساعة ولااقل منها ولا اكثر وقوله عز وجل يا بني آدم اما ياتينكم رسل منكم يقصون عليكم آباتى فمن اتقى واصلح فلإخوف عليهم ولاهم يحزنون والذين كذبوا بآياتنا واستكبروا عنها اولائك اصحاب النارهم فيها خالدون الخطاب فى هـذه الآية لجميع العالم وان هي الشرطية دخلت عليها ما موكدة وكان هذا الحطاب لجميع الامم قديمها وحديثها هو متمكن لهم ومتحصل منه لحاضرى نبينا محمد صلى الله عليه وسلم ان هذا حكم الله فى العالم منذ انشأه وياتينكم مستقبل وضع موضع ماض ليفهم أن الاتيان باق رقت الخطاب لتقوى الاشارة بصحة النبوءة الى نبينا محمد صلى الله عليه وسلم وهذا على مراعاة وقت نزول الآية واسند الطبري الى ابي سَيَّار السلمي قال ان الله سبحانه خاطب آدم وذريته فقال يا بني آدم اما ياتينكم رسل منكم الآية قال ثم نظر سبحانه الى الرسل فـقال يا ايها الرسل كلوا من الطيبات واعملوا صالحا اني بما تعملون عليم وان هذه امتكم امة واحدة وانا ربكم فاتقون الحديث قال (ع) ولامحالة ان هذه المخاطبة في الازل وقيل المراد بألرسل نبينا محمد صلى الله عليه وسلم ذكره النقاش ويقصون اي يسردون ويوردون والآيآت لفظ جامع لآيآت الكتب المنزلة وللعلامات التي تقترن بالانبيا. ونفي الحوف والحزن يعم جميع انواع مكاره النفس وانكادها \* قوِله سبحانه فمن اظلم ممن افترى على الله كدبا اوكذب بآياته الآية هذه الآية وعيد واستفهام على جهة التقريراي لااحد اظلم منه والكتاب هو اللوح المحفوظ فى قول الحسن وغيره وقيل ما تكتبه الحفظة ونصيبهم من ذلك هو

الكفر والمعاصي قاله مجاهد وغيره وقيل هو القرآن وحظهم فيه سواد الوجوه يوم القيامة وقال الربيع بن انس وغيره المعنى بالنصيب ما سبق لهم في ام الكتاب من رزق وعمر وخير وشر في الدنيا ورجعه الطبري واحتج له بقوله تعالى بعـ د ذلك حتى اذا جاءتهم رسلنا اي عند انقضاء ذلك فكان معني الآية على هذا التاويل اولائك يتمتعون ويتصرفون في الدنيا بقدر ما كتب لهم حتى اذا جاءتهم رسلنا لموتهم وهذا تاويل جماعة وعلى هذا يترتب ترجيح الطبري وقالت فرقة رسلنا يريد بهم ملائكة العذاب يوم القيامة ويتوفونهم معناه عندهم يستوفونهم عددا في السوق الى جهنم \* وقوله سبحانه حكاية عن الرسل اين ما كنتم تدعون استفهام تقرير وتوبيخ وتوقيف على خزي وتدعون معناه تعبدون وتؤملون وقولهم ضلوا عنا معناه هلكوا وتلفوا وفقـدوًا ثم ابتـدأ الحبر عن المشركين بقوله سبحانه وشهدوا على انفسهم انهم كانوا كافرين \* قوله سبحانه قال ادخلوا في امم قد خلت من قبلكم من الجن والانس في النار هذه حكاية ما يقول الله سبحانه لهم يوم القيامة بواسطة ملائكة العذاب نسأل الله العافية وعبر عن يقول بقال لتحقق وقوع ذلك وصدق القصة وهذا كثير وخلت حكاية عن حال الدنيا اي ادخلوا في النار في جملة الامم السابقة لكم في الدنيا الكافرة (ت) وكذا قدره ابوحيان في جملة امم قال وقيل في بمعنى مع اي مع امم وتقدم له في البقرة ان في تجيء للمصاحبة كقوله تعالى ادخلوا في امم قَدْ خلت انتهى وقدم ذكر الجن لانهم اعرق في الكفر وابليس اصل الضلال والاغوا. وهذه الآية نص في ان كفرة الجن في النار والذي يقتضيه النظر ان مومنيهم في الجنة لانهم عقلاء مكلفون مبعوث اليهم آمنوا وصدقوا وقد بوب البخاري رحمه الله بابا في ذكر الجن وثوابهم وعقابهم وذكر عبد الجليلان مومني الجن يكونون ترابا كالبهائم وذكر فى ذلك حديثا مجهولا وما أراه يصح والله اعلم

والاخوة فى هذه الآيَّة اخوة الملة قال (ص) فى النار متملق بخلت او بمحدوف وهو صفة لامم اي في امم سابقة في الزمانكائنة من الجن والانسكائنة في النار ويحتمل أنَّ يتعلق بادخلوا على أن في الاولى بمعنى مع والثانيــة للظرفية واذا اختلف مدلول الحرفين جاز تعلقهما بمحل واحد انتهى واداركوا معناه تلاحقوا اطه تداركوا ادغم فجلبت الف الوصل وقال البخاري اداركوا اجتمعوا انتهى \* وقوله سبحانه قالت اخراهم لاولاهم ممناه قالت الامم الاخيرة التي وجدت ضلالات متقررة وسننا كاذبة مستعملة للاولى التي شرعت ذلك وافترت على الله وسلكت سبيل الضلال ابتدا. ربنا هؤلا. اضلونا اي طرقوا لنا طرق الضلال قال لكل ضعف اي عـذاب مشـدد على الاول والآخـر ولكن لاتعلمون اي المقادير وصور التضعيف \* قوله سبحانه وقالت اولاهم لاخراهم فماكان لكم علينا من فضل اي قد استوت حالنا وحالكم فذوقوا العذاب باجترامكم وهو من كلام الامة المتقدمة للمتأخرة وقيل قوله فذوقوا هو من كلام الله عز وجل لجميعهم \* وقوله سبحانه ان الذين كذبوا بآيَّاتنا واستكبروا عنها لا تفتح لهم ابواب السما. ولا يدخلون الجنة الآية هـذه الآبة عامة في جميع الكفرة قديمهم وحديثهم قرأ نافع وغيره لاتفتح بتشديد التاء الثانية وقرأ ابو عمرو تفتح بالتا. ايضا وسكون الفا. وتخفيف الثانية وقرأ حمزة يفتح باليا. من اسفل وتخفيف التا. ومعنى الآية لايرتفع لهم عمل ولاروح ولادعا. فهي عامة فى نفى ما يوجب للمومنين قاله ابن عباس وغيره ثم نفى سبحانه عنهم دخول الجنة وعلق كونه بحكون محال وهو ان يدخل الجمل في ثقب الابرة حيث يدخل الحيط والجمل كما عهد والسم كما عهد وقرأ جمهور المسلمين الجمل واحد الجال وقرأ ابن عباس وغيره الجمل بضم الجيم وتشديد الميم وهو حبل السفينة والسم الثقب من الابرة وغيرها وكذلك اي وعلى هذه الصفة وبمثل هذا

الحتم وغيره نجزى الكفرة واهل الجرائم على الله لهم من جهنم مهاد اي فراش ومسكن ومضجع يتمهدون وهي لهم غواش جمع غاشية وهيما يغشي الانسان اي يغطيه ويستره من جهة فوق \* وقوله سبحانه لا نكلف نفسا الاوسعها اولائك اصحاب الجنة هم فيها خالدون هذه آية وعد مخبرة ان جميع المومنين هم اصحاب الجنة ولهم الحلند فيها ثم اعترض فيها القول بعقب الصفة التي شرطها فى المومنين باعتراض يخفف الشرط ويرجى فى رحمة الله ويعلم ان دينه يسر وهذه الآية نص في ان الشريعة لا يتقرر من تكاليفها شي. لا يطاق وقد تقدم ذلك في سورة البقرة والوسع معناه الطاقة وهو القدر الذي يسمع له البشر \* وقـوله سبحانه ونزعنا ما في صدورهم من غل هذا اخبار من الله عز وجل انه ينتي قلوب ساكني الجنة من الغل والحقد وذلك ان صاحب الغل معذب به ولاعذاب في الجنة وورد في الحديث الغل على باب الجنة كسارك الا بل قد نزعه الله من قلوب المومنين والغل الحقد والاحنة الحفية في النفس وقالوا الحمد لله الذي هدانا لهـذا الاشارة بهذا يتجه ان تكون الى الايمـان والاعمال الصالحات المؤدية الى الجنة ويحتمل ان تكون الى الجنة نفسها اي ارشدنا الى طرقها وقرأ ابن عامر وحده ماكنا لنهتدي بسقوط الواو وكذلك هي فى مصاحف اهل الشام ووجهها ان الكلام متصل مرتبط بما قبله ولما رأو تصديق ما جآت به الانبياء عن الله سبحانه وعاينوا انجاز المواعيد قالوا لقد جاءت رسل ربنا بالحق ونودوا اي قيــل لهم بصيــاح وهذا النــدا. من قبل الله وان مفسرة لمعنى الندا. بمعنى اي وقوله بمـا كنتم تعملون لا على طريق وجوب ذلك على الله تعالى لكن بقرينة رحمته وتغمده والاعمال امارة من الله سبحانه وطريق الى قوة الرجا، ودخولُ الجنة انما هو بمجرد رحمته والقسم فيها على قدر الاعمال واورثتم مشيرة الى الاقسام وقوله سبحانيه ونادى اصحاب الجنة

اصحاب النار أن قد وجدنا ما وعدنا ربنا حقا الآية هذا النداء من أهل الجنة لاهل النار تقريع وتوبيخ وزيادة فى الكرب وهـو بان يشرفـوا عليهم ويخلق الادراك في الاسماع والابصار وقوله سبحانه فاذن مؤذن بينهم اي اعلم معلم والظالمون هنا هم الكافرون (ت) حكى عن غير واحد ان طاووس دخـل على هشام بن عبد الملك فقال له اتق الله واحدد يوم الاذان فقال وما يوم الاذان فقال قوله تعالى فاذن مؤذن بينهم ان لعنة الله على الظالمين فصق هشام فقال طاووس هذا ذل الوصف فكيف ذل الماينة انتهى ويبغونها عوجا اي يطلبونها او يطلبون لهما والضمير في يبغونها عائد على السبيل وقوله سبحانه وبينها حجاب وعلى الاعراف رجال يعرفونكلا بسياهم وبينهما اي بين الجنة والنار ويحتمل بين الجمعين والحجاب هو السور الذي ذكره الله عز وجل فى قسوله فضرب بينهم بسور له باب قال ابن عباس وقال مجاهد الاعراف حجاب بين الجنة والنار وقال ابن عباس ايضا هو تل بين الجنة والنار وذكر الزهراوي حديثًا ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال ان احُــدا جبـل يجبنــا ونحبه وانسه يوم القيامة يمثل بين الجنسة والنسار يحتبس عليسه اقوام يعرفون كلا بسياهم هم أن شاء الله من أهل الجنة والاعراف جمع عرف وهو المرتفع من الارض ومنه عرف الفرس وعرف الديك لعلوهما وقال بعض الناس سعى الاعراف اعرافا لان اصحاب يعرفون الناس قال (ع) وهذه عجمة وانما المراد على اعراف ذلك الحجاب اي اعاليه وقوله رجال قال الجمهور انهم رجال من البشرثم اختلفوا في تعيينهم فقال شرحبيل بن سعد هم المستشهدون في سبيل الله الذين خرجوا عصاة لآبائهم وذكر الطبري في ذلك حديثًا عـن النبي صلى الله عليه وسلم وانبه تعادل عقوقهم واستشهادهم وقال ابن عباس وغيره هم قوم استوت حسناتهم وسيئاتهم ووقع فى مسنىد خثيمــة بن سليمان فى آخر

الجزء الخامس عشر عن جابر بن عبد الله قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم توضع الموازين يوم القيامة فتوزن الحسنات والسيئات فمن رجحت حسناتمه على سياته مثقال صوابة دخل الجنة ومن رجحت سيئاته على حسناته مثقال صوابة دخل النار قيل يا رسول الله فمن استوت حسناته وسيئاته قال اولائك اصحاب الاعراف لم يدخلوها وهم يطمعون وقيل غير هذا من التاويلات قال (ع) واللازم من الآية أن على اعراف ذلك السور أو على مواضع مرتفعة عن الفريقين حيث شاء الله تعالى رجالامن اهل الجنه يتأخر دخولهم ويقع لهم ما وصف من الاعتبار ويعرفون كلا بسياهم اي بعلاماتهم من بياض الوجوه وحسنها في اهل الجنة وسوادها وقبحها في اهل النار الي غير ذلك في حيز هؤلا. وحيز هؤلا. وقوله لم يدخلوهـ ا وهم يطمعون المراد به اهل الاعراف فقط وهو تاويل ابن مسمود والسدي وقتادة والحسن وقال والله ما جعل الله ذلك الطمع في قلوبهم الالحير اراده بهم قال (ع) وهذا هو الاظهر الاليق مما قيل في هذه الآية ولا نظر لاحد مع قول النبي صلى الله عليه وسلم \* وقوله سبحانه واذا صرفت ابصارهم اي ابصار اصحاب الاعراف فهم يسلمون على اصحاب الجنة واذا نظروا الى النار واهلها قالوا ربنا لاتجعلنا مع القوم الظالمين قاله ابن عباس وجماعة من العلما· \* وقوله سبحانـ ه ونادى اصحاب الاعراف رجالا يعرفونهم بسياهم يريد من اهل النسار ما اغني عنكم جمكم ما استفهام بمعنى التقرير والتوبيخ وما الثانية مصدرية وجمعكم لفظ يعم المال والاجناد والخول \* وقوله سبحانه اهو لا الذين اقسمتم لا ينالهم الله برحمة ادخلوا الجنة اهل الاعراف هم القائلون اهوالا اشارة الى أهل الجنة والذين خوطبوا هم اهل النار والمعنى اهؤلا. الضعفاء فى الدنيا الـذين حلفتم ان الله لا يعبؤ بهم قيل لهم ادخلوا الجنة وقال النقاش اقسم اهل النار ان اصحاب

الاعراف داخلون النار معهم فنادتهم الملائكة اهؤلاء ثم نادت اصحاب الاعراف ادخلوا الجنة وقرأ عكرمة دخلوا الجنة على الاخبار بفعل ماض \* وقوله سبحانه ونادى اصحاب النار اصحاب الجنة ان افيضوا علينا من الما. الآية لفظة الندا. تتضمن أن أهل النار وقع لهم علم بأن أهل الجنة يسمعون نداءهم وجائز أن يكون ذلك وهم يرونهم بادراك يجعله الله لهم على بعــد السفل من العلو وجائز ان يكون ذلك وبينهم السور والحجاب المتقدم الذكر وروي ان ذلك النداء هو عند اطلاع اهل الجنة عليهم وقوله سبحانه او مما رزقكم الله اشارة الى الطعام قاله السدي فيقول لهم اهل الجنة ان الله حرم طعام الجنّة وشرابها على الكافرين واجابة اهل الجنة بهذا الحكم هو عن امر الله تمالى ومعنى قوله تمالى الذين اتخذوا دينهم لهوا اي بالاعراض والاستهزاء بمن يدعوهم الى الاسلام وغرتهم الحياة الدنيا اي خدعتهم بزخرفها واعتقادهم انها الغاية القصوى وقوله فاليوم ننساهم هو من اخبــار الله عز وجــل عمــا يفعــل بهم والنسيان هنا بمعنى الترك اي تتركهم في العذاب كما تركوا النظر للقاء هذا اليوم قاله ابن عباس وجماعة وماكانوا عطف على ما من قوله كما نسوا ويحتمـــل ان تقدر ما الثانية زائدة ويكون قوله وكانوا عطف على قوله نسوا وقوله سبحانه ولقد جئناهم بكتاب الضميرفى جئناهم لمن نقدم ذكره والكتاب اسم جنس واللام في لقد لام قسم وقال يحيى بن سلام بل الكلام تم في يجعدون وهذا الضمير لمكذبي نبينا محمد صلى الله عليه وسلم وهو ابتدا. كلام آخر والمراد بالكتاب القرءان وعلى علم معناه على بصيرة وقوله سبحانه هل ينظرون اي ينتظرون الاتاويله اي معاله وعاقبته يوم القيامة قاله ابن عباس وغيره وقال السدي ماله في الدنيا وقعة بدر وغيرها ويوم القيامة ايضا ثم اخبر تعالى ان مشال حال هذا الدين يوم ياتي يقع معه ندمهم ويقولون تأسف على ما فاتهم من

الايمان لقد جانت رسل ربنا بالحق فالتاويل على هذا من آل يعول ونسوه يحتمل ان يكـون بمعنى الترك وباقى الآية بين (ت) وهذا التقرير يرجح تاويل ابن سلام المتقدم \* وقوله سبحانه ان ربكم الله الذي خلق السموات والارض فى ستة ايام الآية خطاب عام يقتضى التوحيد والحجة عليه بدلائله وجاء في التفسير والاحاديث ان الله سبحانه ابتدأ الحلق يوم الاحد وكملت المخلوقات يوم الجمعة وهذا كله والساعة اليسيرة في قدرة الله سبحانه سوا عال (م) في ستة ايام ستة اصلها سدسة فابدلوا من السين تا مثم ادغموا الدال في التا وتصغيره سديس وسديسة انتهى \* وقوله سبحانه ثم استوى على العرش معناه عند ابي المعالى وغيره من حذاق المتكلمين الملك والسلطان وخص العرش بالذكر تشريفا ا. اذ هو اعظم المخلوقات \* وقوله سبحانه الآله الحلق والامر الااستفتاح كلام واخذ المفسرون الحلق بمنى المخلوقات اي هيكلها ملكه واختراعه واخذوا الامر مصدرا من آمر يامر قال (ع) ويحتمل ان توخذ لفظة الخلق على المصدر من خلق يخلق خلقا اي له هـذه الصفة اذ هو الموجد للاشياء بعد العدم ويوخذ الامر على انه واحد الامور فيكون بمنزلة قوله واليه يرجع الامركك والى الله ترجع الاموروكيف ما تأولت الآية فالجميع لله سبحانه وتبارك معناه عظم وتعالى وكثرت بركاتــه ولايوصف بها الاالله سبحانــه وتبــادك لا يتصرف فى كلام العرب فلا يقال منه يتبارك والعالمين جمع عـالم \* قوله عز وجل ادعوا ربكم تضرعا وخفية انه لايحب المتدين هذا امر بالدعاء وتمبد به ثم قرن سبحانه بالامر بـ ه صفات تحسن معه وقوله تضرعـا معنـاه بخشوع واستكانة والتضرع لفظة تقتضى الجهر لان التضرع انما يكون باشارات جوارح وهيآت اعضا. تقترن بالطلب وخفية يريد في النفس خاصة وقد اثني الله سبحانه على ذلك في قوله سبحانه اذ نادي ربه ندا خفيا ونحو

هذا قول النبي صلى الله عليـه وسلم خـير الذكر الخفي والشريعـة مقـررة. ان السر فيها لم يفرض من اعمال البر اعظم اجرا من الجهر (ت) ونحو هـذا لابن العربي لما تكلم على هذه الآية قال الاصل في الاعمال الفرضية الجهر والاصل في الاعمال النفلية السر وذلك لما يتطرق الى النفل من الرياء والتظاهر بذلك في الدنيا والتفاخر على الاصحاب بالاعمال وقلوب الخلق جبلت بالميل الى اهل الطاعة انتهى من الاحكام وقوله سبحانه انه لا يحب المعتدين يريد في الدعاء وانكان اللفظ عاماً والاعتبداء في الدعاء على وجوه منها الجهر الكثير والصياح وفى الصحيح عنه صلى الله عليــه وسلم ايها الناس اربعوا على انفسكم انكم لا تدعون اصم ولاغائبا ومنها ان يــدعو في محال ونحو هـذا مــن التشطط وروي عن النبي صلى الله عليــه وسلم انــه قالُ سيكون قوم يعتدون في الدعاء وحسب المراء ان يقول اللهم افي اسألك الجنة وما قرب اليها من قول او عمل واعوذ بك من النار وما قرب اليها من قول او عمل وقال البخاري انه لا يحب المعتدين اي في الدعاء وغيره انتهى (ت) قال الخطابي وليس معنى الاعتداء الاكثار فقد جاء عن النبي صلى الله عليه وسلم انه قال ان الله يحب الملحين في الدعاء وقال اذا دعا احدكم فليستكثر فانما هو يسأل ربه انتهى وروى ابو داود فى سننه عن عبد الله بن مُعَفَّل قال سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول سيكون في هذه الامة قوم يعتدون في الطهر والدعا. انتهى \* وقوله سبحانه ولا تفسدوا في الارض الآية الفاظها عامة تتضمن كل فساد قل او كثر بعد صلاح قل او كثر والقصد بالنهي هو العموم وتخصيص شيء دون شيء في هذا تحكم الاان يقال على جهة المثال \* وقوله سبحانه وادعوه خوفا وطمعا امر بان يكون الانسان في حالة تقسرب وتحرز وتاميـل لله عز وجـل حتى يحكون الخـوف والرجـا٠

كالجناحين للطير يحملانه في طريق استقامة وان انفرد احدهما هلك الانسان وقد قال كثير من العلما. ينبغي ان يغلب الخوف الرجاء طول الحيــاة فاذا جياء الموت غلب الرجياء وقد رأى كثير من العلماء ان يكون الحوف اغلب على المرء بكثير وهذا كله طريق احتياط ومنه تمنى الحسن البصري ان يكون الرجل الذي هو آخر من يدخل الجنة وتمني سالم مولى ابي حذيفة أن يكون من اصحاب الاعراف ثم أنس سبحانه بقوله أن رحمت الله قريب من المحسنين ﴿ وقوله سبحانه وهوالذي يرسل الرياح نشرا بين يدي رحمته حتى اذا اقات سحابا ثقالا الآية هذه آية اعتبار واستدلال وقرأ عاصم الرياح بالجمع بشرا بالباء المضمومة والشين الساكنة وروي عنه بشرا بضم الباء والشين ومن جمع الريح في هذه الآية فهـ و اسعـ د وذلك ان الرياح حيث وقعت في القراءان فهي مقترنة بالرحمة كقوله ومن آیاته ان پرســل ااریاح مبشرات واکثر ذکر الریح مفــردة انمــا هو بقرينة عذاب كقوله سبحانه وفي عاد اذ ارسلنا عليهم الريح العقيم وقد تقدم ايضاح هذا في سورة البقرة ومن قرأ في هذه الآية الريح بالافراد فانما يريد به اسم الجنس وايضا فتقييدها بنشراً يزيل الاشتراك والارسال في الريح هو بمنى الاجرا. والاطلاق ونشرا اي تنشر السحاب واما بشرا بضم البا. والشين فجمع بشير كنذير ونذر والرحمة في هذه الآية المطر وبين يدي اي امام رحمته وقدامها وإقلت معناه رفعته من الارض واستقلت به وثقالا معناه من الماء والعرب تصف السحاب بالثقل والربح نسوق السحاب من ورائمه فهو سوق حقيقة والضمير في سقناه عائد على السحاب ووصف البلد بالموت استمارة بسبب شعثه وجذوبته والضمير في قوله فانزلنا به يحتمل أن يعود على السحاب اي منه ويحتمل ان يعمود على البلد ويحتمل ان يعمود على الريح \*

وقوله تبارك وتمالى كذلك نخرج الموتى يحتمل مقصدين احدهما ان يراد كهذه القدرة العظيمة هي القدرة على احياء الموتى وهذا مثال لها الثاني ان يراد ان هكذا نصنع بالاموات من نزول المطر عليهم حتى يحيوا بـ ه حسب ماوردت به الآثار فيكونِ الكلام خبرا لامثالا \* وقوله سبحانه والبلد الطيب يخرج نبات آية متممة للمعنى الاول في الآية قبلها معرفة بعادة الله سبحانه في انبات الارضين فمن اراد ان يجعلها مثالا لقل المومن وقل الكافركما هومحكي عن ابن عباس ومجاهد وقتادة والسدي فذلك مترتب لكن الفاظ الآية لا تقتضي ان المل قصد به ذلك والطيب هو الجيد التراب الكريم الارض وخص باذن ربه مدحا وتشريفا وهذاكما تقول لمن تغض منه انت كما شاء الله فهي عارة تعطى مالغة في مدح اوذم والحبيث هو السباخ ونحوها من ردىء الارض والنكد العسير القليل كذلك نصرف الآيات اي هكذا نبين الامور ويشكرون معناه يومنون ويشنون بآلاً الله سبحانـ \* قوله عز وجـل لقـد ارسلنـا نوحـا الى قومــه فقال يا قوم اعبدوا الله ما كم من اله غيره اني اخاف عليكم عذاب يوم عظيم قال المُلامن قومه انا لنراك في صلال مبين قال يا قوم ليس بي صلالة ولكني رسول من رب العالمين المِفكم رسالات ربي وانصح لكم واعلم من الله ما لا تعلمون قال الطبري اقسم الله تعالى انه ارسل نوحا وكذا قال ابو حيان لقد اللام جواب قسم محذوف انتهى وغيره بالرفع بدل من قوله من اله لانه في موضع رفع ويجوز أن يكون نعتا على الموضع لان التقدير ما لكم اله غيره والملا الجماعة من الاشراف قيل انهم ماخذون من انهم يملئون النفس والعين ويحتمل من انه اذا تماكوا على امرتم وقولهم انا لنراك يحتمل من رؤية البصر ويحتمل من رؤية القلب وهو اظهر وفي ضلال اي في تلف وجهالة بما تسلك وقبوله

لهم جواب عن هذا ليس بي ضلالة مبالغة في حسن الادب والاعراض عن الجفاء منهم وتناول رفيق وسعة صدر حسب ما تقتضيه خلق النبوءة وقوله ولكني رسول تعرض لمن يريد النظر والبحث والتأمل في المعجزة وقوله عليه السلام واعلم من الله ما لا تعلمون لفظ مضمنه الوعيد لاسيا وهم لم يسمعوا قط بامَّة عُذبت \* وقوله او عجبتكم ان جاءكم ذكر من ربكم على رجل منكم لينذركم ولتتقوا ولعلكم ترحمون فكذبوه فانجيناه والذين معه في الفلك واغرقنا الذين كذبوا بآياتنا انهم كانوا قوما عين الاستفهام هنا على جهة التقرير والتوبيخ وقوله على رجل منكم قيل على بمعني مع وقيل هو على حذف مضاف تقديره على لسان رجل ويحتمل ان يكون معناه منزل على رجل منكم اذكل ما ياتي من الله سبحانه فله حكم النزول ولعلكم ترج بجسب حال نوح ومعتقده \* وقوله سبحانه فانجيناه والذين معه في الفلك الآية وفي التنفسير ان الذين كانوا مع نوح في السفينة اربعون رجلا وقيل ثمانون رجلا وثمانون امرأة وقيل عشرة وقيل ثمانية قاله قتادة وقيل سبعة والله اعلم وفى كثير من كتب الحديث الترمذي وغيره ان جميع الحلق الآن من ذرية نوح عليه السلام وقوله عمين جمع عم ويريد عمي البصائر واتى فى حدبث الشفاعة وغيره ان نوحا اول الرسل \* وقوله سبحانه والى عاد اخاهم هودا قال يا قوم اعبدوا الله ما لكم من اله غيره افلا تتقون قال الملاالذين كفروا من قومه انا لنراك فى سفاهـة وانا لنظنك من الكاذبين قال يا قوم ليس بى سفاهة ولكنى رسول من رب العالمين ابلغكم رسالات ربي وانا لكم ناصح امين عاد اسم الحبي وهم عرب فيما يذكر واخاهم نصب بارسلنا وهو معطوف على نوح وهذه ايضا نذارة من هود عليه السلام وقبوله افلا تتقون استعطاف الى التقوى والايمان وقوله او عجبتم ان جامكم ذكر من ربكم على رجل منكم لينذركم

واذكروا اذ جملكم خلفاً من بعد قوم نوح وزادكم في الحلق بسطة فاذكروا الا الله لعلكم تفلحون قالوا اجتنا لنعبد الله وحده ونـذر مـاكان يعبــد آباؤنا فاتنا بما تُعدنا ان كنت من الصادقين قـ وله وزادكم في الحلق اي في الحلقة والبسطة الكمال في الطول والعرض وقيل زادكم على اهل عصركم وقال الطبري زادكم على قـوم نوح وقاله قتـادة قال (ع) واللفظ يقـتضي ان الزيادة على جميع العالم وهو الذي يقتضيــه ما يذكر عنهم وروي ان طول الرجل منهم كان مائـة ذراع وطول اقصرهم ستون ونحوهـ ا والآلاء جمـع الى على مثــل معى وهي آلنعمة والمنة قال الطبري وعاد هؤلاً فيما حدث ابن اسحاق من ولد عاد بن ارم بن عوص بن سام بن نوح وكانت مساكنهم الشحر من ارض اليمن وما والى حضرموت الى عمان قال السدي وكانوا بالأحقاف وهي الرمال وكانتِ بلادهم اخصب بلاد فردها الله صحارى وقال على بن ابي طالب رضي الله عنه أن قبر هود عليه السلام هنالك في كثيب أحر تخالطه مدرة ذات اراك وسدر وكانوا قد فشوا في جميع الارض وملكوا كئيرا بقوتهم وعددهم وظلموا الناس وكانوا ثلاثة عشر قبيلة وكانوا اصحاب اوثان فبعث الله اليهم هودا من افضلهم واوسطم نسبا فدعاهم الى توحيد الله سبحانه والى ترك الظلم قال ابن اسحاق ولم يامرهم فيما يذكر بغير ذلك فكذبوه وعتوا واستمروا على ذلك الى ان اراد الله انفاذ امره امسك عنهم المطر ثلاث سنين فشقوا بذلك وكان الناس في ذلك الزمان اذا دهمهم امر فزعوا الى المسجد الحرام بمكة فدعوا الله فيه تعظيما له مومنهم وكافرهم واهل مكة يومئنذ العماليق وسيدهم رجل يسمى معاوية بن بكر فاجتمعت عاد على ان تجهـز منهم وفـدا الى مكة يستسقون الله لهم فبعثوا قيل بن عنز ولقيم بن هزال وعتيل بن ضد ابن عاد الاكبر ومرثد بن سعد وكان هذا مومنا يكتم ايمانه وجلهمة بن الحيرى فى سبعين رجلا من قومهم فلما قدموا مصحة نزلوا على معاوية بن بحر وهو بظاهر محتة خارج الحرم فانزلهم واقاموا عنده شهرا يشربون الحمر وتغنيهم الجرادتان قينتا معاوية ولما رأى معاوية اقامتهم وقد بعثهم عاد للغوث اشفق على عاد وكان ابن اختهم امه كلهدة ابنة الحيبرى اخت جلهمة وقال هلك اخوالى وشق عليه ان يامر اضيافه بالانصراف عنه فشكا ذلك الى قينتيه فقالتا اصنع شعرا نغنى به عسى ان ننبههم فقال

قدامسوا لايبيندون الكلامسا فتسقى ارض عاد أن عــــادا \* من العطش الشديد فليس نرجو ۞ به الشيخ الكبير ولاالغلامـــــا وقدكانت نساؤهم بخيـــــر \* فقد امست نساؤهم عيامـــا وانتم هاهنا فيما اشتهيتــــــــم \* نهاركم وليلكم التمامـــــــــــا فقبح وفدكم من وفد قــــوم \* ولالقوا التحية والسلامـــا فغنت به الجراد تان فلما سمعه القوم قال بعضهم ياقوم انما بعثكم قومكم لما حل بهم فادخلوا هذا الحرم وادعوا لعل الله يغيثهم فخرجوا لذلك فقال لهم مرثد ابن سعد انكم والله ما تسقون بدعائكم ولكنكم ان اطعتم نبيكم وآمنتم سقيتم واظهر ايمانه يومئذ فخالفه الوفد وقالوا لمعاوية بن بكر وابيه بكر احبسا عنا مرثدًا ولا يدخل معنا الحرم فانه قد اتبع هودا ومضوا إلى الحرم فاستسقى قيـل بن عنز وقال يا الاهنــا انكان هود صادقا فاسقـنا فانا قد هلـكـنا فانشأ الله تعالى سحائب ثلاثًا بيضاء وحمراء وسودا، ثم نادى مناد من السماء يا قيل اختر لنفسك ولقومك من هـذه السحائب ما شئت فقال قيل قد اخترت السوداء

فانها أكثرهن ما فنودي قد اخترت رمادا رمددا \* لاتبقى من عاد احدا \* لاوالدا ولاولدا \* الاجعلتهم همـدا \* وســاق الله السحابــة الســودا. التي اختارها قيل الى عاد حتى خرجت عليهم من واد لهم يقال له المغيث فلما رأوها قالوا هــذا عارض ممطرنا حتى عرفت انهـا ريـح امــرأة منهم يقـال لـهــا مهــدر فصاحت وصعقت فلما افاقت قيل لها ما رأيت قالت ريحا فيها كشهب النار امامها رجال يقودونها فسخرها الله عليهم سبع ليال وثمانية ايام حسوما والحسوم الدائمة فلم تدع من عاد احدا الاهلك فاعتزل هود ومن معه من المومنين في حظيرة ما يصيبه من ريح الاما يلتذ به قال (ع) وهذا قصص وقع فى تفسير الطبري مطولاوفيه اختلاف فاقتضبت عيون ذلك بحسب الايجاز وفى خبرهم ان الريح كانت تدمنهم بالحجارة وترفع الظمينة عليها المرأة حتى تلقيها في البحر وفي خبرهم ان اقويا همكان احدهم يسد بنفسه مهب الريح حتى تغلبه فتلقيه في البحر فيقوم اخر مكانه حتى هلك الجميع وقال زید بن اسلم بلغنی ان ضبعا ربت اولادها فی حجاج عین رجل منهم وفي خبرهم أن الله سبحانه لما أهلكهم بعث طيرا فنقلت جيفهم حتى طرحتها في البحر فذلك قوله سبحانه فاصبحوا لاترى الامساكنهم وفي بعض ما روي من شأنهم ان الريح لم تبعث قط الابمكيال الايومنذ فانها عتت على الخزنة فغلبتهم فذلك قوله سبحانه فاهلكوا بريح صرصر عاتية وروي ان هودا لما هلڪت عاد نزل بمن آمن معه الى مکة فکانوا بھا حتى ماتوا فالله اعلم اي ذلك كان وقولهم اجئتنا لنعبىد الله وحمده الآيمة ظاهر قولهم وحده أنهم أنكروا ان يتركوا أصنامهم ويفردون العبادة لله مع اقرارهم بالاله الحالق المبدع وهذا هو الاظهر فيهم وفي عباد الاوثان كلهم ولا يجحد ربوبية الله تمالى من الكفرة الامس افرطت غباوته وقولهم فاتنا بمــا تعـدنا

تصميم على التكذيب واستعجال للعقوبة \* وقوله سبحانه قال قد وقع عليكم من ربكم رجس وغضب اتجادلونني في اسها سميتموها انتم والباؤكم ما نُزل الله بها من سلطان فانتظروا إنى معكم من المنتظرين فانجيناه والذين معه برحمة منا الآيـة اعلمهم بان القضاء قـد نـفُذ وحــل عليهم الرجس وهو السخط والعذاب وقوله اتجادلونني في اسماء سميتموها اي في مسميات سميتموها الهة وقطعنا دابر استعارة تستعمل فيمن يستاصل بالهلاك والدابر الذي يدبر القوم وياتى خلفهم فاذا انتهى القطع والاستيصال الى ذلك فلم يبق احد وقوله كذبوا بآياتنا دال على المعجزة وان لم تتعين (ت) ومن معجزات قوله فكيدوني جميما ثم لاتنظرون على ما سياتي ان شاء الله في موضعه \* وقوله سبحانـه والى ثمود اخاهم صالحا قال يا قوم اعبدوا الله مالكم من اله غيره قد جاءتكم بينة من ربكم هذه ناقة الله لكم اية فذروها تأكل فى ارض الله ولا تمسوهًا بسوء فياخذكم عذاب اليم قرأ الجمهور والى ثمود بغير صرف على ارادة القبيلة وقرأ يحيى بن وثاب والأعمش والى ثمـود بالصرف على ارادة الحي والقراءتان فصيحتان مستعملتان وقعد قال تعالى الا ان ثمودا كفروا ربهم واخاهم عطف على نوح والمعنى وارسلنا الى ثمود اخاهم وهي اخوة نسب وهم قومعرب فهود وصالح عربيان وكذلك اسماعيل وشعيب كذا قال الناس وفي امر اسماعيل نظر (ت) النظر الذي اشار اليه لايخفي عليك وذلك ان اسماعيل والده ابراهيم عليه السلام اعجمي وتعلم اسماعيل العربية من العرب الذين زلوا عليه بمكة حسب ما ذكره اهل السيرة فهذا وجمه النظر الذي اشار اليه وفي نظره رحمه الله نظر يمنعني من البحث معه ما انا له قاصد من الايجاز والاختصار دون البسط والانتشار نعم خرج ابو بكر الأجري من حديث ابي ذر رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال واربعة من

العرب هـود وشعيب وصالح ونبيك يا ابا ذر انتهى ولم يذكر اسماعيل فهـذا الحديث قد يعضد ما قاله (ع) وصالح عليه السلام هو صالح بن عبيد بن عابر بن ارم بن سام بن نوح كذا ذكر مكى قال وهب بعثه الله حين راهـق الحلم ولما هلك قومه ارتحل بمن معمه الى مكة فاقاموا بها حتى ماتوا فقبورهم بين دار الندوة والحجر اي كما ارتحل هود بمن ممه الى مكة صلوات الله وسلامه عليهم اجمعين ﴿ وقوله قدجا - تَـكُم بِينَةُ مِن رَبُّكُم اي - اية او حجة او موعظة بينة من ربكم قال بعض الناس ان صَّا لحاجًا. بالناقة من تلقاء نفسه وقال الجمهور بل كانت مقترحة وهذا اليق بما ورد في الآثار من امرهم روي ان قومه طلبوا منه اية تضطرهم الى الايمان وقالوا ياصالح ان كنت صادقا فادع لنا ربك يخرج لنا من هذه الهضبة وفي بعض الروايات من هذه الصخرة لصخرة بالجبر ناقبة عُشَراء فدعا الله فتمخضت تلك الهضبة وانشقت عن ناقة عظيمة وروي انها كانت حاملا فولدت سقبها المشهور وروي انه خرج ممها فصيلها من الصخرة وقيل الها ناقة الله تشريفًا لها وتخصيصًا وهي أضافة خلق الى خالق وجعل الله لها شربًا يوما ولهم شرب يوم وكانت اية في شربها وحلبها قال المفسرون كانت خلقا عظيما تاتى الى الما. بين جبلين فيزحمانهـا من العظم وقاسمت ثمود في الما. يومـا بيوم فكانت الناقة ترد يومها فتستوفى ماء بيرهم شربا ويحلبونها ماشاءوا من لبن ثم تمكث يومــا وترد بعـد ذلك غبـا فاستمر ذلك ما شا. الله حتى ملتها ثمود وقالوا ما نصنع باللبن الماء احب الينا منه وكان سبب الملل فيما روي انها كانت تصيف في بطن الوادي وادي الحجر وتشتو في ظاهره فكانت مواشيهم تفر منها فيمًا لـنوا على ملل النـاقـة وروي ان صالحــا اوحى الله اليه ان قومك سيعقرون الناقة وينزل بهم العذاب عند ذلك فاخبرهم بذلك فقالوا عياذا

بالله ان نفعل ذلك فقال ان لم تفعلوا انتم اوشك ان يولد فيكم من يفعله وقال لهم صفة عاقرها احمر اشقر ازرق فؤلد قدار على الصفة المذكورة فكان الذي عقرها بالسيف وقيل بالسهم في ضرعها وهرب فصيلها عند ذلك حتى صعد على جبل يقال له القارة فرغا ثلاثا فقال يا صالح هذا ميماد ثلاثة ايام للمذاب وامرهم قبل رغا الفصيل ان يطلبوه عسى ان يصلوا اليه فيندفع عنهم المذاب به فراموا الصعود اليه في الجبل فارتفع الجبل في السماء حتى ما تناله الطير وحينتذ رغا الفصيل وروي ان صالحا عليه السلام قال لهم حين رغا الفصيل ستصفر وجوهكم فى اليوم الاول وتحمر فى الثـانى وتسود فى الثالث فلما ظهرت الملامات التي قال لهم ايقنوا بالهلاك واستعدوا ولطَّخوا ابدانهم بالمر وحفروا القبور وتحنطوا وتكفنوا في الانطاع فاخذتهم الصيحة وخرج صالح ومن امن معه حتى نزل رملة فلسطين وقد اكثر الناس في هذا القصص وهذا القدر كاف ومن اراد استيفا هذا القصص فليطالع الطبري قال (ع) وبلاد ثمود هي بين الشام والمدينة وهي التي مربها رسول الله صلى الله عليه وسلم مع المسلمين في غزوة تبوك فقال لاتدخلوا مساكن الذين ظلموا انفسهم الاان تكونوا باكين ان يصيبكم مشل ما اصابهم ثم اعتجر بعمامة واسرع السير حتى جاز الوادى صلى الله عليـه وسلم (ت) ولفظ البخـاري ثم قنع راسـه واسرع السير الحديث \* وقوله سبحانه واذكروا اذجملكم خلفا من بعد عاد وبوأكم في الارض الآية بوأكم معناه مكنكم وهي مستعملة في المكان وظروفه والقصور جمع قصر وهي الديار التي قصرت على بقاع من الارض مخصوصة بجلاف بيوت العمود وقصرت على الناس قصرا تاما والنحت النجر والقشر في الشي الصلب كالحجر والعمود ونحوه وكانوا ينحتون الجبال لطول اعمارهم وتعثوا معناه تسفدوا قال ابوحيان ومفسدين حال موكدة

انتهى والذين استكبروا هم الاشراف والعظماء ألكفرة والذين استضعفوا هُم العامـة والاغفال في الدنيا وهم اتباع الرسل وقولهم اتعلمون استفهام عَلَى معنى الاستهزاء والاستخفاف فاجاب المومنون بالتصديق والصرامة فى دين الله فحملت الانفة الاشراف على مناقضة المومنين في مقالتهم واستنمروا على كفرهم \* وقوله سبحانه فعقروا الناقبة يقتضي بتشريكهم اجمعين في الضمير أن عقس الناقة كان على تمالئ منهم واتفاق وكذلك رُوي أن قسدارا لم يعقرهما حتىكان يستشير وعنوا معنياه خشنوا وصلبوا ولم يذعنوا للامر والشرع وصمموا على تكذيبه واستعجلوا النقمة بقولهم ايتنا بما تعدنا فحل بهم العذاب والرجفة ما تؤثره الصيحة او الطامة التي يرجف بها الانسان وهو ان يتحرك ويضطرب ويرتعـد ومنه فرجـع بهــا رسول الله صلى الله عليـه وسلم يرجف فؤاده وروي ان صيحة ثمودكان فيها من كل صوت مهول وكانت مفرطة شقت قلوبهم فجثموا على صدورهم والجاثم اللاطني بالارض على صدره فجاثمين معناه باركين قد صعق بهم وهو تشبيه بجشوم الطير وجثوم الرماد وقال بعض المفسرين معناه حمها محترقين كالرماد الجاثم وذهب صاحب هذا الفول الى ان الصيحة اقترن بها صواعق محرقة وروي ان الصيحة اصابت كل من كان منهم في شرق الارض وغربها الارجلا كان في الحرم فعنه الحرم ثم هلك بعد خروجه من الحرم فني مصنف ابي داود قيل يا رسول الله من ذلك الرجل قال ابو رغال وذكره الطبري ايضاعن النبي صلى الله عليه وسلم وهــذا الحبريرد ما في السير من ان ابارغال هو دليل الفيل وقوله فتولى عنهم اي تولى عنهم وقت عقر الناقة وذلك قبل نزول العذاب وكذلك روي انــه عليه السلام خرج من بين اظهرهم قبل نزول العذاب وهو الذي تقتضيه مخاطبته لهم ويحتمل ان يكون خطابه لهم وهم موتى على جهــة التـفجع عليهم

وذكر حالهم او غير ذلك كما خاطب النبي صلى الله عليه وسلم اهـل قليب بـــدر قال الطبري وقيل انه لم تهلك امة ونبيها معها وروي انه ارتحل بمن معه حتى جا، مكــة فاقام بها حتى مات ولفظ التولى يقتضي اليــأس من خيرهم واليقين في اهلاكهم وقـوله ولكن لاتحبون الناصحين عبارة عن تغليـبهم الشهوات على الرأي السديد اذكلام الناصح صعب مضاد لشهوة الذي ينصح ولذلك تقول العرب امر مبكياتك لاامر مضحكاتك \* وقوله سبحانه ولوطا اذ قال لقومه اتاتون الفاحشة ما سبقكم بها من احد من العالمين أنكم لتاتون الرجال شهوة من دون النساء بل انتم قوم مسرفون وما كان جمواب قومه الاان قالوا اخرجوهم من قريتكم انهم اناس يتطهرون فانجيناه واهله الاامرأت كانت من الغابرين وامطرنا عليهم مطرا فانظركيف كان عاقبة المجرمين لوط عليه السلام بعثه الله سبحانه ألى امــة تسمى ســدوم وروي انه ابن اخي ابراهيم عليه السلام ونصبه اما بارسلنا المتقدم في الانبياء واما بفعل محذوف تقديره واذكر لوطا والفاحشة اتيان الذكور في الادبار وروي انه لم تكن هذه المعصية في امة قبلهم وحكم هـذه الفاحشة عند مالك وغيره الرجم احصن ام لم يحصن وحرق ابو بكر الصديق رضي الله عنه رجلا عمِل عمل قوم لوط وقرأ نافع وغيره انكم على الحبركانه فسر الفاحشة والاسراف الزيادة الفاسدة ولم تكن مراجعة قومه باحتجاج منهم ولابمدافعة عقلية وانما كانت بكفسر وخذلان ويتطهرون معناه يتنزهون عن حالنا وعادتنا قال قتادة عابوهم بغير عيب وذموهم بغير ذم واستثنى الله سبحانه امرأة لوط عليه السلام من الناجين واخبر انها هلكت والغابر هو الباقي هذا هو المشهور في اللغمة وقد يجيء الغابر بمعنى الماضي وكذلك حكى اهل اللغة غبر بمعنى بـقى وبمعنى مضى وقِسُوله وامطرنا عليهم مطرا الآيــة اي بججارة وروي ان الله تعالى بعث

جبريل فاقتلمها بجناحه وهي ست مدن وقيل خمس وقيل اربع فرفعها حتى سمع أهل السما الدنيا صراخ الديكة ونباح الكلاب ثم عكسها ورد اعلاها اسفلها وارسلها الى الارض وتبعتهم الحجارة مع هـذا فاهلكت من كان منهم من كان في سفر اوخارجًا من البقيع المرفوعة وقالت امرأة لوط حين سمعت الوجبة واقوماه والتفتت فاصابتها صخرة فقتلتها \* وقوله سبحانه والى مدين اخاهم شعيبا قال يا قوم اعبدوا الله مالكم من اله غيره قد جا تكم بينة من ربكم فاوفوا الكيل والميزان ولا تبخسوا الناس اشيا هم ولا تفسدوا في الارض بعد اصلاحها الآية قيل في مدين انه اسم بلد وقطر وقيل اسم قبيلة وقيل هم من ولد مدين بن ابراهيم الخليل وهذا بميد وروي ان لوطا هو جد شميب لامه وقال محكى كان زوج بنت لوط واخاهم منصوب بارسلنا في اول القصص والبينة اشارة الى معجزته ولا تبخسوا معناه ولاتظلموا ومنه قولهم تحسبها حمقاء وهي باخس اي ظالمة خادعة وقال في سورة هود البخسالنقص (ت) ويحتمل والله اعلمان البخس هو ما اعتاده الناس من ذم السلع ليتوصلوا بذلك الى رخصها فتأمله والله اعلم بما اراد سبحانــه قال ابو حيَّــان ولا تبخسوا متعد الى مفعولين تقول بخست زيدا حقه اي نقصته اياه انتهى واشياءهم يريــد امتعتهم واموالهم ولا تفسدوا لفظ عام فى دقيق الفساد وجليله وكذلك الاصلاح عام ذلكم خير لكم اي عند الله ان كنتم مومنين اي بشرط الايمــان والتوحيــد والأفــلا ينفع عمل دون ايمان ولا تقعدوا بكل صراط الآيـة قال السدي هذا نهى عن العشارين والمتغلبين ونحوه من اخذ اموال الناس بالباطل والصراط الطريق وذلك انهم كانوا يكثرون من هذا لانه من قبيل بجسهم ونقصهم الكيل والوزن وقال ابو هريرة رضي الله عنه هو نهبي عن السلب وقطع الطرق وكان ذلك من فعلهم وروي في ذلك حديث عن النبي صلى الله عليه وسلم وما تقدم من الآية يؤيد هذين القولين وقال ابن عباس وغيره قوله ولا تقمدوا نهي لهم عما كانوا يفعلونه من رد الناس عن شعيب وذلك انهم كانوا يقعدون على الطرقات المفضية الى شعيب فيتوعدون من اراد المجيع اليه ويصدونه وما بعد هذا من الالفاظ يشبه هذا من القول والضمير في به يحتمل ان يعود على اسم الله وان يعود على شعيب في قول من رأى القعود على الطرق للرد عن شعيب قال الداودي وعن عجاهد يبغونها عوجا يلتمسون لها الزيغ انتهى ثم عدَّد عليهم نعم الله تعالى وانه امتحن من الامم وقوله وان كان طائفة منكم امنوا بالذى ارسلت به وطائفة امتحن من الامم وقوله وان كان طائفة منكم امنوا بالذى ارسلت به وطائفة في مكننا معناه او لتصيرن وعاد في كلام العرب على وجهين احدها عاد الشي الى حال قد كان فيها قبل ذلك وهي على هذا الوجه لا تتعدى فان عدِيت فجرف ومنه قول الشاعر

الاليت ايام الشباب جديد \* وعمرا تولى بابثين يمسسود ومنه قوله تعالى ولو ردوا لعادوا لما نهوا عنه والوجه الثانى ان تكون بمعنى صار وعاملة علها ولاتتضمن ان الحال قدكانت متقدمة ومنه قول الشاع تلك المكارم لاقبان من لسبن \* شيبا بما فعادا بعد ابسوالا ومنه قول الآخر \* وعاد راسى كالثنامة \* ومنه قوله تعالى حتى عادكالعرجون القديم على ان هذه محتملة بقوله فى الآية اولتعودن وشعيب عليه السلام لم يك قطكافرا فيقتضى انها بمعنى صار واما فى جهة المومنين به بعد كفرهم فيترتب المعنى الآخر ويخرج عنه شعيب وقوله اولوكناكارهين تو قيف منه لهم على شنعة المعصية وطلب ان يقروا بالسنتهم باكراه المومنين على الاخراج ظلما

وغشا قال (ص) قد افترينا هو بمني المستقبل لانه سد مسد جواب الشرط وهو ان عدنا او هو جوابه على قول انتهى وقوله الاان يشاء الله ربنا يحتمل ان يريد الا أن يسبق علينا في ذلك من الله سابق سو وينفذ منه قضا لايرد قال (ع) والمومنون هم المجوزون لذلك واما شعيب فقد عصمتــه النبوءة وهذا اظهر مما يحتمل القول ويحتمل ان يريد استشناء ما يحكن ان يتعبد الله بـه المومنين مما يفعله الكفار من القربات وقيـل ان هذا الاستشناء انمـا هو تسنُّـنُ وتأذُّبُ وقوله وسع ربنـاكل شي٠ علـما معنـاه وسع علم ربنا كل شي كا تقول تصب زيد عرقا اي تصب عرق زيد ووسع عمني احاط وقوله افتح معناه احكم وقوله على الله توكلنا استسلام لله سبحانــه وتمسك بلطفه وذلك يؤيد التاويل الاول في قوله الاان يشا. الله ربنا ﴿ وقوله سبحانه وقال المألا الذين كفروا من قومه لئن اتبعتم شعيبا الآية اي قال الملَّا لتباعهم ومقاديهم والرجفة الزلزلة الشديدة التي ينال الانسان معها اهتزاز وارتماد واضطراب فيحتمل ان فرقة من قوم شعيب هلكت بالرجفة وفرقة بالظلة ويحتمل ان الظلة والرجفة كانتا في حين واحد (ت) والرجفة هي الصيحة يرجف بسببها الفؤاد وكذلك هو مصرح بها في قصة قوم شعيب في قوله سبحانه واخذت الذين ظلموا الصيحة الآية وقوله سبحانه كان لم يغنوا فيها الضمير في قوله فيها عائد على دارهم ويغنوا معناه يقيمون بنعمة وخفض عيش وهذا اللفظ فيه قوة الاخبار عن هلاكهم ونزول النقمة بهم والتنبيه على العبرة والاتماظ بهم ونحمو همذا قول الشاعر كان لم يكن بين الحجون الى الصفا \* انيس ولم يسمر عصحة سامر قال (ع) فغنيت في المكان انما يقال في الاقامة التي هي مقترنة بتنعم وعيش مرضي وقوله ياقوم لقد البغشكم رسالات ربى ونصحت لكم كلام

يقتضي حزنا واشفاقا لما رأى هلاك قومه اذ كان امله فيهم غير ذلك ولما وجد فى نفسه ذلك طلب ان يثير في نفسه سبب التسلى عنهم فجمل يعمدد معاصيهم واعراضهم ثم قال لنفسه لما نظر وفكر فكيف اسي على قوم كافرين ونحو هــذا قوله صلى الله عليه وسلم لاهل قليب بـدر و اسى معناه احزن قال مكي وسار شعيب بمن معه حتى سكن مكة الى ان ماتوا بها \* وقوله سبحانه وما ارسلنا فى قرية من نبي. الااخذنا اهلها بالبأ سا. والضرا. لعلهم يضرعون اخبر سبحانه انه ما بعث نبيا في قرية وهي المدينة الااخذ اهلها المكذبين له بالبأساء وهي المصائب في المال وعوارض الزمن والضراء وهي المصائب في البدنكا لامراض ونحوها لعلهم يضرعون اي ينقــادون الى الايمان وهكذا قولهم الحمى اضرعتني لك ثم بدلنا مكان السيئة وهي البأساء والضراء الحسنة وهي السراء والنعمة حتى عفوا معنــاه حتى كثروا يقال عفا النبات والريش اذا كثر نباته ومنه قوله صلى الله عليه وسلم احفوا الشوارب واعضوا اللحي ولما بدل الله حالهم بالخير لطف بهم فنموا رأوا ان اصابة الضراء والسراء انما هي بالاتفاق وليست بقصد كما يخبر به النبيء واعتقدوا ان ما اصابهم من ذلك انما هوكالاتفاق الذيكان لآبائهم فجعلوه مثالااي قد اصاب هذا البانا فلا ينبني لنا ان ننكره ثم اخبر سبحانه انه اخذ هذه الطوائف التي هـ ذا معتقدها وقوله بنتــة اي فجــأة واخذة اسف وبطشا للشقاء السابق لهم في قديم علمه سبحانه ﴿ وقوله تعالى ولو ان اهل القرى امنوا واتقوا لفتحنا عليهم بركات من السها والارض اي من بركات المطر والنبات وتسخير الرياح والشمس والقمر في مصالح العباد وهذا بحسب ما يدركه نظر البشر ولله سبحانه خدام غير ذلك لا يحصى عددهم وما في علم الله اكثر \* وقوله سبحانه افأمن اهل القرى ان ياتيهم بأسنا بياتنا وهم

نانمون الآية تتضمن وعيدا للكافرين المعاصرين لنبينا محمد صلى الله عليه وسلم لانه لما اخبر عما فعل في الامم الحالية قال ومن يومن هو لا ان ينزل بهم مثل ما نزل باولائك وهذا استفهام على جهية التوقيف والبأس العذاب ومكر الله هي اضافة مخلوق الى خالق والمراد فعل يعاقب بــه محكرة الكفرة والعرب تسمى العقوبة باسم الذنب \* وقوله سبحانه او لم يهد للـذين يرثون الارض من بعد أهلها الآية هذه الف تقرير دخلت على واو العطف ويهدى معناه يبين فيحتمل ان يكون المبين الله سبحان ويحتمل ان يكون المبين قوله ان لو نشا اي علمهم بذلك وقال ابن عباس ومجاهد وابن زيد يهدى معتاه ينبين وهذه ايضا آية وعيد اي الم يظهر لوارثي الارض بعد اولائك الذين تقدم ذكرهم وما حل بهم انا نقدر لو شننا اصبناهم بذنوبهم كما فعلنا بمن تقدم وفي العبارة وعظ بحال من سلف من المهلَكين ﴿ وقوله سبحانه تلك القرى نقص عليك من انبانها ولقد جاءتهم رسلهم بالبينات فما كانوا ليومنوا بماكذبوا من قبل كذلك يطبع الله على قلوب الكافرين تلك ابتداء والقرى قال قوم هو نعت والحبر نقص وعندى ان اهل القرى هي خبر الاتبداء وفى ذلك معنى التعظيم لهـا ولمهلكها وهذا كما قيل فى قوله تعالى ذلك الكتاب وكما قال عليه السلام اولائك المألاوكقول ابن ابي الصلت تلك المكارم وهذا كثيرثم ابتدأ سبحانه الحبرعن جميعهم بقوله ولقد جاءتهم رسلهم بالبينات فما كانوا ليومنوا بماكذبوا من قبل هذا الكلام يحتمل وجوها من التاويـل احدها ان يريد ان الرسول جاء لكل فريق منهم فكذبوه لاول امره ثم استبانت حجته وظهرت الآيآت الدالة على صدقه مع استمرار دعوته فلجوا هم فى كفرهم ولم يومنوا عاسبق به تكذيبهم والثاني من الوجوه ان يريد فماكان اخرهم في الزمن ليومن بما كذب به اولهم في الزمن بـل مشي بعضهم على

سنن بعض في الحكفر اشار الى هذا التاويل النقاش والثالث أن هؤلا لورُدوا من الآخرة الى الدنيا لم يكن منهم ايمان قاله مجاهم وقرنه بقوله ولو ردوا لعادوالما نهموا عنه والرابع انبه يحتمل فماكانوا ليومنوا بماسبق في علم الله سبحانه انهم مكذبون بـ وذكر هذا التاويل المفسرون \* وقوله سبحانه وما وجدنا لاكثرهم من عهد الآية اخبر سبحانه انه لم يجد لاكثرهم ثبوتا على المهد الذي اخذه سبحانه على ذرية وادم وقت استخراجهم من ظهره قاله ابو العالية عن ابي بن كعب ويحتمل ان يكون المعنى وما وجدنــا لاكثرهم التزام عهد وقبول وصاة مما جاءتهم به الرسل عن الله ولاشكروا نعم الله عز وجل قال (ص) لاكثرهم يحتمل ان يعود على الناس او على اهل القرى او الامم الماضية انتهى وقوله سبحانه ثم بعثنا من بعدهم موسى بِثَايَاتِنَا الى فَرَعُونَ وَمَلائِهِ فَظُلْمُوا بِهَا الآيَاتِ فِي هَــٰذُهُ الآيَـٰةُ عَامٍ فِي التَسْعَ وغيرها والضمير في من بعدهم عائد على الانبياء المتقدم ذكرهم وعلى انمهم \* وقوله سبحانه فانظر كيف كان عاقبة المفسدين فيه وعيد وتحذير للكفرة المماصرين لنبينا محمد صلى الله عليه وسلم وقوله سبحانه وقال موسى يا فرعون انى رسول من رب العالمين حقيق علي ان لااقول على الله الاالحق قرأ نافع وحده على بإضافة على اليه وقرأ الباقون على بسكون اليا. قال الفارسي معنى هذه القراءة ان على وضعت موضع الباء كانه قال حقيق بان لااقعول على الله الاالحق وقال قوم حقيق صفة لرسول تم عندها الكلام وعلى خبر مقدم وان لا اقول اسدا واعراب ان على قراءة من سكن اليا خفض وعلى قراءة من فتمها مشد دة رفع وفي قراءة عبد الله حقيق ان لا اقول وهذه المخاطبة اذا تأمّلت غايمة في التلطف ونهايمة في القول اللين الذي امِر به عليه السلام وقوله قد جئتكم ببينة من ربكم فارسل معى بني اسراءيل قال ان

كنت جئت باية فات بها ان كنت من الصادقين البينة هنا اشارة الى جميع اياته وهي على المعجزة منها ادل وهذا من موسى عليه السلام عرض نبوءته ومن فرعون استدعاء خرق العادة الدال على الصدق وظاهر هذه الآية وغيرها ان موسى عليه السلام لم تنبن شريعته الاعلى بني اسراءيل فقط ولم يدع فرعون وقومه الاالى ارسال بني اسرا· يل وذكره لعله يتذكر او يخشي \* وقوله فالتي عصاه فاذا هي ثمبان مبين روي ان موسى قلق به وبمجاورته فرعون فقال لاعوانه خذوه فالتي موسى العصا فصارت ثعبانا وهمت بفرعون فهرب منها وقال السدي انه احدث وقال يا موسى كفه عنى فكفه وقال نحوه سعيد بن جبير ويقال ان الثعبان وضع اسفل لحييه في الارض واعلاهما في اعلى شَرَفات القصر والثعبان الحية الذكر وهو اهول واجرأ قاله الضحاك وقال قتادة صارت حية اشعر ذكرا وقال ابن عياس غرزت ذنها في الارض ورفعت صدرها الى فرعون وقوله مبين معناه لاتخييل فيه بلهو بين انه ثعبان حقيقة ونزع يده معناه من جيبه او من كمه حسب الحلاف في ذلك \* وقوله فاذا هي بيضاً للناظرين قال مجاهدكاللبن او اشد بياضا وروي انها كانت تظهر منيرة شفافة كالشمس تأتلق وكان موسى عليه السلام ادم احمر الى السواد ثم كان يرد يده فترجع الى لون بدنــه قال (ع) فهاتان الآيتان عرضهما عليه السلام للمعارضة ودعا الى الله إبها وخرق العادة بهما (ت) وظاهر الآية كما قال وليس في الآية ما يدل على انه اداد بالقاء العصا الانتصار والتخويف كما يعطيه ما تقدم ذكره من القصص \* وقوله عز وجل قال الملا من قوم فرعون ان هذا لساحر عليم يريد ان يخرجكم من ادضكم فماذا تامرون لامحالة انهم خافوا امر موسى وجالت ظنونهم كل مجـال وقوله فماذا تامرون الظاهر انه من كلام الملا بعضهم لبعض وقيل انه من كلام

فرعون لهم وروى كَرْدَم عن نافع تامرون بكسرالنون وكذلك في الشعراء وما استفهام وذا بمعنى الذي فهما ابتداء وخبر وفي تامرون ضمير عائد على الذي تقديره تامرون به ويجوز ان تجعل ما ذا بمنزلة اسم واحد في موضع نصب بتامرون ولايضمر فيه على هـذا وقوله قالوا ارجـه واخاه وارسـل في المدائن حاشرين ياتوك بكل ساحر عليم اشار الملاعلي فرعون بان يؤخر موسى وهارون ويدع النظر في امرهما ويجمع السحرة وحكى النقاش انه لم يكن يجالس فرعون ولد غِيَّة وانمـاكانوا اشرافا ولذلك اشاروا بالارجاء ولم يشيروا بالقـتل وقالوا ان قـتلته دخلت على الناس شبهة ولكن اغلبه بالحجة \* وقوله سبحانه وجاً السحرة فرعون قالوا ان لنا لاجرا ان كنا نحن الغالبين قال نعم وانكم لمن المقربين الاجر هنا الاجرة واختلف الناس في عدد السحرة على اقوال كثيرة ليس لها سند يوقف عنده والحاصل من ذلك انهم جمع عظيم وقوله تعالى قالوا ياموسي اما ان تلقي واما ان نكون نحن الملقين قال القوا فلما القوا سحروا اعين النماس وخير السحرة موسى في أن يتقدم في الالقاء او يتأخر وهـذا فعـل المدل الواثق بنـفسه والظـاهر ان التقدم في التخييلات والمخاريق انجح لان بديهها تمضى بالنفوس فليظهر الله امر نبوءة موسى قوى نفسه ويقينه ووثنق بالحق فاعطاهم التقدم فنشطوا وسرُّوا حتى اظهر الله الحق وابطل سعيهم وقوله سبحانـه سحروا اعين النــاس نص في أن لهم فعلا ما زائدا على ما يجدثونه من التزويق واسترهبو هم بمعنى إرهبوهم اي فزَّعوهم ووصف الله سبحانه سحرهم بالعظيم ومعنى ذلك من كثرته وروي انهم جلبوا ثلاثمائــة وستين بعيرا موقورة بالحبال والعصي فلما القوها تحركت وملات الوادي يركب بعضها بعضا فاستهول الناس ذلك واسترهمهم قال الزجاج قيل انهم جملوا فيها الزيبق فكانت لاتستقر \* وقوله

سبحانه واوحينا الى موسى ان الق عصاك فاذا هي تلقف ما يافكون وروي ان موسى عليه السلام لما كان يوم الجمع خرج متكشا على عصاه ويده في يد اخيه وقد صف له السحرة في عدد عظيم حسبا ذكر فلما القوا واسترهبوا اوحى الله الله ان الق فالتي عصاه فاذا هي ثعبان مبين فعظم حتى كان كالجبل وروي ان السحرة لما القوا والتي موسى جعلوا يرقون وجعلت حبالهم تعظم وجعلت عصا موسى تعظم حتى سدت الافق وابتلعت الكل وروي ان الثعبان استوفى تلك الحبال والعصى أكلا واعدمها الله عز وجل ومد موسى يده الى فمه فعاد عصا كما كان فعلم السحرة حينئذ ان ذلك ليس من عند البشر فخروا سجدا مومنين بالله ورسوله وتلقف معناه تبتلع وتزدرد وقرآ ابن جبير تلقم بالميم \* وقوله سبحانه فوقع الحق الآيـة اي نزل ووجد وقال ابوحيان فوقع اي فظهر والحق يريد بـ ه سطوع البرهان وظهور الاعجاز ومــا كانوا يعملون لفظ يعم سحر السحرة وسعي فرعــون وشيعتــه والضمير فى قوله فغلبوا عائد على جميعهم ايضا وفى قوله وانقلبوا صاغرين ان قدرنا انقلاب الجمع قبل ايمان السحرة فهم في الضمير وان قدرناه بعد ايمانهم فليسوا في الضمير ولا لحتهم صَغار لانهم امنوا واستشهدوا رضى الله عنهم \* وقوله سبحانـه والقي السحرة ساجدين قالوا امنا برب العالمين رب موسى وهـارون قال أأمنتم به قبل ان آذن لكم ان هذا لمكر مكرتموه في المدينة لتخرجوا منها اهلهِا فسوف تعلمون لاقطعن أيديكم وارجلكم من خلاف ثم لا طبنكم اجمعين لما رأي السحرة من عظيم القدرة ما تيقنوا به نبوءة موسى المنوا بقلوبهم وانضاف الى ذلك الاستهوال والاستعظام والفرع من قدرة الله عز وجل فخروا لله سبحانه متطارحين قائلين بالسنتهم امنا برب العالمين رب موسى وهارون قال (ع) وهارون اخو موسى اسن منه بشلاث سنين وقول فرعون أ أمنتهم به قبل ان

آذن لكم دليل على وهنه وضعف امره لانــه انما جعل ذنبهم عدم اذنه والضمير فى به يحتمل ان يعود على اسم الله سبحان ه ويحتمل ان يعود على موسى عليه السلام وعنفهم فرعون على الايمان قبل اذنه ثم الزمهم ان هذا كان عن اتفاق منهم وروي في ذلك عن ابن عباس وابن مسعود ان موسى أجتمع مع رميس السحرة واسمه شمعون فقال له موسى أرأيت ان غلبتكم اتومنون بى فقال نعم فعلم بذلك فرعون فلهذا قال ان هـذا لَـكر مكرتمـوه في المدنيـة ثم توعدهم \* وقوله سبحانه قالوا انا الى ربنا منقلبون وماتشقم منا الاان آمنا بــايات ربنا لما جاءتنا الآيّة هذا استسلام من مومني السحرة وأتكال على الله سبحانه وثقة بها عنده وقرأ الجمهور تنقم بكسر القاف ومعناه وما تعد علينا ذنبا تواخذنا به الاان آمنا قال ابن عباس وغيره فيهم اصبحوا سحرة وامسوا شهدا. قال ابن عباس لما المنت السحرة البع موسى ستانة الف من بني اسرا يل وقول ملا فرعون اتذر موسى وقومه الآية مقالة تتضمن اغرا فرعون وتحريضه وقولهم ويذرك والهتك روي ان فرعونكان فى زمنه للناس الهـــة من بقر واصنام وغير ذلك وكان فرعون قد شرع ذلك وجعل نفسه الاله الاعلى فقوله على هذا انا ربكم الاعلى انما يريد بالنسبة الى تـلك الممبودات وقيل ان فرعون كان يعبد حجرا يعلقه في صدره كانه يا قوتة او نحوها وعن الحسن نحوه وقوله سنقتل ابناءهم المعنى سنستمر على ما كنا عليــه من تعذيبهم وقوله وانا فوقهم يريد فى المنزلة والتمكن من الدنيا وقاهرون يقتضى تحقير امرهم اي هم اقل من ان يهتم بهم قلت وهذا من عدو الله تجلد والافقــد قال فيما اخبر الله سبحانه به عنه ان هؤلا. لشرذمة قليلون وانهم لنا لغائظون وانا لجميع حذرون \* وقوله سبحانه قال موسى لقومــه استمينوا بالله واصبروا الآيه لمــا قال فرعــون سنقتل ابناءهم وتوعدهم قال مسوسى لبني اسراءيسل يثبتهم ويعدهم عن الله

تعالى استعينوا بالله والارض هنا ارض الدنيا وهو الاظهر وقيل المراد هنا ارض الجنة واما في الثانية فارض الدنيا لاغير والصبر في هـذه الآية يعم الانتظار الذي هو عبادة والصبر في المناجزات والبأس وقولهم اوذينا من قبل ان تاتينا يعنون به الذبح الذي كان في المدة التي كان فرعون يتخوف فيها ان يولد المولود الذي يخرب ملكه ومن بعد ما جئتنا يعنون به وعيد فرعون وسائر ماكان خلال تلك المـدة من الاخافـة لهم وقال ابن عباس والسدي انمـا قالت بنوا اسرا على هذه المقالة حين اتبعهم فرعون واضطرهم الى البحر قال (ع) وبالجملة فهوكلام يجرى مع المهود من بني اسرا ويل من اضطرابهم على انسيائهم وقلة يقينهم واستعطاف موسى لهم بقوله عسى ربكم ان يهلك عدوكم ووعــده لهم بالاستخلاف في الارض يدل على انه يستدعى نفوسا نافرة ويقوى هذا الظن فى جهة بنى اسرا ميل سلوكهم هذا السبيل في غير مـا قصـة وقوله فينظركيف تعملون تنبيمه وحض على الاستقامة ولقد استخلفوا في مصر في زمن داود وسليان وقد فتحوا بيت المقدس مع يوشع \* وقوله سبحانــه ولقد اخذنا اال فرعون بالسنين اي بالجدوب والقحوط وهذه سيرة الله في الامم وقوله ونقص من الثمرات اي حتى روي ان النخلة من نخلهم لاتحمل الاثمرة واحدة وقال نحوه رجاء بن حيوة وفعل الله تعالى بهم هـذا لينيـبوا ويزدجروا عمــاهم عليــه من الكفر اذ احوال الشدة ترق معها القلوب وترغب فيما عند الله سبحانه \* وقوله عز وجبل فاذا جاءتهم الحسنة قالوا لنا هذه وان تصبهم سيئية يطيروا بموسى ومن معه الآبة كان القصد في اصابتهم بالقحط والنقص في الثمرات ان ينيبوا ويرجعوا فاذا هم قد ضلوا وجعلوها تشاؤما بموسى فكانوا اذا اتـفــق لهم اتفاق حسن في غلات ونحوها قالوا هذه لنا وبسببنا واذا نالهم ضر قالوا هذا بسبب موسى وشؤمه قاله تجاهـد وغيره وقرأ الجمهور يطيروا باليـــا٠

وشد الطا. واليا. الاخيرة وقرأ طلحة بن مصرف وغيره تطيروا بالتاء وتخفيف الطاً وقرأ مجاهد تشاموا بموسى بالتاء من فوق وبلفظ الشوم \* وقوله سبحانه الاانما طائرهم عند الله معناه حظهم ونصيبهم قاله ابن عباس وهو ماخوذ من زجرالطير فسمى ما عند الله من القدر للإنسان طائرا لما كان الانسان يعتقد انكل ما يصيبه انمـا هو بحسب ما يراه فى الطائر فهي لفظة مستعـارة ومهما اصلها عند الخليل ماما فابدلت الالف الاولى ها وقال سيبويه هي مه ما خلطتا وهي حرف واحد لمعني واحد وقال غيره معناها مــه اي كف ومــا جزا ، ذكره الزجاج وهذه الآية تتضمن طغيانهم وعتوهم وقطعهم على انفسهم بالكفر البحت \* وقوله سبحانه فارسلنا عليهم الطوفان الآية الطوفان مصدر من قولك طاف يطوف فهو عام في كل شيء يطوف الاان استعال العرب له كثير في الماء والمطر الشديد قال ابن عباس وغيره الطوفان في هـذه الآية هو المطر الشديد اصابهم وتوالى عليهم حتى هـدم بيوتهم وضيق عليهم وقيل طم فيض النيل عليهم وروي فى كيفيته قصص كثير وقالت عائشة رضي الله عنها عن النبي صلى الله عليه وسلم ان الطوفان المراد في هذه الآية هو الموت قلت ولو صح هذا النقل لم يبق مجملا وروي ان الله عز وجل لما والى عليهم المطر غرقت ارضهم وامتنعوا من الزراعــة قالوا يا موسى ادع لنا ربك فى كشف هذا الغرق ونحن نومن فدعا فكشفة الله عنهم فانبتت الارض انباتا حسنا فنكثوا وقالوا مانود انا لم نمطر وما هــذا الا احسان من الله الينا فبعث الله عليهم حيننذ الجراد فأكل جميع ما انبتت الارض فروى ابن وهب عن مالك انه أكل حتى ابوابهم وأكل الحديد والمسأمير وضيق عليهم غاية التضييق وترك الله من نباتهم ما يقوم به الرمق فقالوا لموسى ادع لنا ربك في كشف الجراد ونجن نومن فدعا الله فكشفه

ورجعوا الى كفرهم فبعث الله عليهم القمل وهي الدبى صفار الجراد الذى يثب ولا يطير قاله أبن عباس وغيره وقرأ الحسن القمل بفتح القاف وسكون الميم فهي على هذا القمل المعروف وروي ان موسى مشى بعصــاه الى كثيب اهيل فضربه فانتشركله قملا في مصرثم انهم قالوا ادع في كشف هذا فدعا فرجعوا الى طنيانهم وكفرهم فبعث الله عليهم الضفادع فكانت تدخـل فى فرشهم وبين ثيابهم واذا هم الرجل ان يتكلم وثب ضف ع فم قال ابن جبيركان الرجل يجلس الى ذقشه في الضفادع وقال ابن عباس لما ارسلت الضفادع عليهم وكانت برية سممت واطاعت فجملت تقذف انفسها في القدور وهي تغلى فاثابها الله بجسن طاعتها برد الماء فقالوا ياموسى ادع فى كشف هذا فدعا فكشف فرجعوا الى كفرهم فبعث الله عليهم الدم فرجع ماؤهم الذى يستقونه ويحصل عندهم دما فروي انهكان يستقى القبطي والاسراءيلي بانا. واحد فاذا خرج الما كان الذي يلي القبطي دما والذي يلي الاسرا يلي ما الى نحو هذا وشبهه من المذاب بالدم المنقلب عن الما عدا قول جماعة من المتأولين وقال زيد بن اسلم انما سلط عليهم الرعاف فهذا معنى قوله والدم وقوله ايات مفصلات التفصيل اصله في الاجرام ازالة الاتصال فهــو تفريق شيئين فاذا استعمل في المعانى فيراد به انه فرق بينها وازيل اشتباكها واشكالها فيجي من ذلك بيانها وقالت فرقة مفصلات يراد بها مفرقات في الزمن قال الفخر قال المفسرون كان العـذاب يبـقي عليهم من السبت الى السبت وبين العذاب والعذاب شهر وهذا معنى قوله ايات مفصلات على هذا التاويل اي فصل بين بعضها وبعض بزمان تمتحن فيه احوالهم وينظر ايقبلون الحجة والدليل ام يستمرون على الحلاف والتقليد انتهى \* وقوله عز وجل ولما وقع عليهم الرجز قالوا يا موسى ادع لنا ربك بما عهد عندك

الآية الرجز المذاب والظاهر من الآية ان المراد بالرجز هنا المذاب المتقدم الذكر من الطوفان والجراد وغيره وقال قوم الرجز هنا طاعون انزله الله بهم والله اعلم وهذا يحتاج الى سند وقولهم بما عهد عندك لغظ يعم جميع الوسائــل بـين الله وبـين مـوسى من طاعــة من موسى ونعمة من الله تبارك وتعالى ويحتمل ان يكون ذلك منهم على جهة القسم على موسى وقولهم لئن كشفت اي بدعائك لنومن ولنرسلن قسم وجوابه وهذا عهد من فرعون وملائه وروي انه لما انكشف المذاب قال فرعون لموسى اذهب ببني اسراءيل حيث شئت فخالفه بعض ملائه فرجع ونكث واذا هنا للمفاجأة والاجل يرادبه غاية كل واحد منهم بما يخصه من الهلاك والموت كا تقول اخرت كذا الى وقت وانت لاتريد وقت ابسنه فاللفظ متضمن توعدا ما وكانوا عنها غافلين اي غافلين عما تضمنت الآيات من النجاة والهدى \* وقوله تمالى واورثنا القوم الذين كانوا يستضمفون مشارق الارض ومفاربها الآية الذين كانوا يستضعفون كناية عن بني اسراءيل ومشارق الارض ومغاربها قال الحسن وغيره هي الشام وقالت فرقة يريد الارض كلها وهذا يتجه اما على المجاز لانه ملكهم بلادا كثيرة واما على الحقيقة في انبه ملك ذريتهم وهم سليان بن داود ويترجح التاويسل الاول بُوصفُ الارض بانها التي بارك فيها سبحانه \* وقوله سبحانه وتمت كلمة ربك الحسني اي ما سبق لهم في علمه وكلامه في الازل من النجاة من عدوهم والظهور عليه قاله مجاهد ويعرشون قال ابن عباس ومجاهد ممناه يبنون قال (ع) رأيت للحسن البصري رحمه الله انه احتج بقوله سبحانه وتمت كلمة ربك الى واخر الآية على إنه ينبغي أن لا يخرج عن ملوك السوم وانما ينبغي أن يصبر عليهم فأن الله سبحانه يدمرهم ورأيت لغيره أنه أذا

قابل الناس البلا بمثله وكالهم الله اليه واذا قابلوه بالصبر وانتظار الفرج اتى الله بالفرج وروي هذا ايضًا عن الحسن \* وقوله سبحانه وجاوزنا ببنى اسرا ويل البحر اي بحر القُازُم فاتوا على قوم قيل هم الكنمانيون وقيل هم من لحم وجُذام والقوم في كلام العرب هم الرجال خاصـة يعكفون العكوف الملازمة على اصنام لهم قيل كانت بقرا وقال ابن جريج كانت تماثيل بقر من حجارة وعيدان ونحوها وذلككان اول فتنة العجل وقولهم اجعل لنا الها كما لهم الهة يظهر منه استحسانهم لما رأوه من تلك الآلهـ بجهلهم فارادوا ان يكون ذلك في شرع موسى وفي جملة ما يتقرب به الى الله والافبعيد ان يقولوا لموسى اجعل لنا صنما نفرده بالعبادة ونكفر بربك وعلى هذا الذي قلت يقع التشابه الذي نصه النبي صلى الله عليه وسلم في قول ابي واقد الليثي اجعل لنا يا رسول الله ذات انواط كما لهم ذات انواط فانكره النبي صلى الله عليه وسلم وقال الله اكبر قلتم والله كما قالت بنو اسرا ويل اجعل لنا الهاكما لهم الهة لتتبعن سنن من قبلكم الحديث ولم يقصد ابو واقد عقالته فسادا وقال بعض الناسكان ذلك من بني اسراءيـل كفرا ولفظة الاله تقتضى ذلك وهذا محتمل وما ذكرته اولا أصح والله اعلم قلت وقولهم هذا الهكم واله موسى وجواب موسى هنا يقوى الاحتمال الثاني نعم الذي يجب ان يعتقد ان مثل هذه المقالات انما صدرت من اشرارهم وقريبي العهد بالكفر قال الشيخ الحافظ ابو القاسم عبد الرحمن بن عبد الله الخثعمي ثم السهيلي ذكر النقاش في قوله تعالى فاتوا على قوم يعكفون على اصنام لهم انهم كانوا من لحم وكانوا يعبدون اصناما على صور البقر وان السامريكان اصله منهم ولذلك نزع الى عبادة العجل انتهى والله اعلم وهذا هو معنى ما تقدم من كلام (ع) وقوله ان هؤلا متبر ما هم فيه اي مُهلك مدمر ردى العاقبة

والتبار الهلاك واناء متبر اي مكسور وكسارته تبر ومنه تبر الذهب لانه كسارة وقوله ما هم فيه يعم جميع احوالهم وباطل معناه فاسد ذاهب مضمحل وابغيكم معناه اطلب ثم عدد عليهم سبحانه في هذه الآية النعم التي يجب من اجلها ان لا يكفروا به ولا يرغبوا في عبادة غيره فقال واذ انجيناكم من آل فرعون الآية ويسومونكم معناه يحملونكم ويكلفونكم ومساومة البيع تنظر الى هذا فانكل واحد من المتساومين يكلف صاحبه ارادته ثم فسر سو العـذاب بقوله يقتلون ابنا كم الآية \* وقوله سبحانـ ه وواعدنا موسى ثلاثين ليلة واتممناها بعشر الآية قال ابن عباس وغيره الثلاثون ليلة هي شهر ذي القعدة وان العشر هي عشر ذي الحجة وروي ان الثلاثين انما وعــد بان يصومها وان مدة المناجاة هي العشر وحيث ورد ان المواعدة اربعمون ليلة فذلك اخبار بجملة الامر وهو في هذه الآية اخبار بتفصيله والمعني في قوله وكلمه ربه انه خلق له ادراكا سمع به الكلام القائم بالذات القديم الـذي هو صفة ذات وكلام الله سبحانـه لايشبـهكلام المخلوقـين وليس في جهة من الجهات وكما هو موجود لاكالموجودات ومعلوم لاكالمعلومات كذلك كلامه لايشبه الكلام الذي فيه علامات الحدوث وجواب لما في قوله قال والمعنى انه لما كلمه الله عز وجل وخصه بهده المرتبة طمحت همسه الى رتبة الرؤية وتشوق الى ذلك فسأل ربه الرؤبة ورؤية الله عز وجل عند اهل السنة جائزة عقلا لانه من حيث هو موجود تصح رؤيته قالوا لان الرؤية للشي و لا تتعلق بصفة من صفاته اكثر من الوجود فموسى عليه السلام لم يسأل ربه محالا وانما سأله جائزا \* وقوله سبحانه لن ترانى ولكن انظر الى الجبل الآية ليس بجواب من سأل محالا ولن تنفي الفعل المستقبل ولو بقينا مع هذا النفي بمجرده لقضينا انمه لايراه موسى ابدا ولافي

الآخرة لكن ورد من جهة اخرى بالحديث المتواتر ان اهل الايمان يرون الله يوم القيامة فموسى عليمه السلام احرى برؤيته قلت وايضا قال تسالى وجوه يومشذ ناضرة الى ربها ناظرة فهو نص فى الرؤية بينه صلى الله عليه وسلم فني الترمذي عن ابن عمر قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم أن أدنى أهل الجنة منزلة لمن ينظرالى جنانه وازواجه ونعيمه وخدمه وسرره مسيرة الف سنة واكرمهم على الله من ينظر الى وجهه غدوة وعشية ثم قرأ رسول الله صلى الله عليه وسلم وجوه يومشذ ناضرة الى رجا ناظرة قال ابو عيسى وقد روي هذا الحديث من غير وجه مرفوعا وموقوفا انتهى قال مجاهد وغيره ان الله عز وجل قال له يا موسى لن ترانى ولكن ساتجلى للجبل وهو اقوى منك واشد فان استقر واطاق الصبر لهيبتي فستمكنك انت رؤيتي قال (ع) فعلى هذا انما جمل الله الجبل مثالا قلت وقول (ع) ولو بقينا مع هـذا النبني بمجرده لقضينا انــه لايراه موسى ابـدا ولافى الآخرة قول مرجوح لم يتفطن له رحمه الله والحق الذي لاشك فيه ان لن لاتقتضي النفي المؤبد قال بدر الدين ابو عبد الله بن مالك في شرح التسهيل ولن كنيرها من حروف النفي في جواز كون استقبال المنفي بها منقطعا عند حد وغير منقطع وذكر الزمخشري في الهوذجه أن لن لتابيد النفي وحامله على ذلك اعتقاده أن الله تمالى لايرى وهو اعتقاد باطل لصحة ثبوت الرؤية عن رسول الله صلى الله عليه وسلم واستدل على عدم اختصاصها بالتابيد بمجى استقبال المنفي بها مغيا الى غاية ينتهى بانتهائها كما في قوله تمالى قالوا لن نبرح عليه عاكفين حتى يرجع الينا موسى وهو واضح انتهى ونحوه لابن هشام ولفظه ولاتفيد لن توكيد المنفي خلافا للزمخشري في كشافه ولاتابيده خلافا له في انموذجه وكلاهما دعوى بلا دليل قيل ولوكانت للتابيد لم يقيد منفيها باليوم في فلن

اكلم اليوم انسيا ولكان ذكره الابد في ولن يتمنوه ابدا تكرارا والاصل عدمه انتهى من المغنى \* وقوله سبحانه فلما تجلى رب للجبل التجلى هو الظهـور من غير تشبيه ولا تكييف وقوله جعله دكا المعنى جعله ارضا دكا يقال ناقة دكا. اي لاسنام لها وخر موسى صعقا اي مغشيا عليه قاله جماعة من المفسرين قال (ص) وخرمعناه سقط وقوله سبحانك اى تنزيها لك كذا فسره النبي صلى الله عليه وسلم وقوله تبت اليك معناه من ان اسألك الرؤية في الدنيا وانت لا تبيحها فيها قال (ع) ويجتمل عندى انه لفظ قاله عليه السلام لشدة هول المطلع ولم يعن التوبة من شيء معين ولكنه لفظ لائق بذلك المقام والذي يتحرز منه اهل السنة ان تكون توبة من سوال المحالكما زعمت المعتزلة وقوله وانا اول المومنين اى من قومه قاله ابن عبــاس وغيره او من اهـل زمانه انكان الكفر قد طبق الارض اواول المومنين بانك لاترى في الدنيا قاله ابو العالية \* وقوله سبحانه فخذ ما اتيتك وكن من الشاكرين فيه تاديب وتقنيع وحمل على جادة السلامة ومثال لكل احد فى حاله فان جميع النعم من عند الله سبحانه بمقدار وكل الامور بمرأى منه ومسمع وكتبنا له في الالواح من كل شي اي من كل شي ينفع في معنى الشرع وقوله وتفصيلا لكل شيء مثله وقوله بقوة اي بجد وصبر عليها قاله ابن عباس وقوله باحسنها يحتمل معنيين احدهما التفضيل كما اذا عرض مشلا مباحان كالعفو والقصاص فياخذون بالاحسن منهما والمعنى الثاثى ياخذون بجسن وصف الشريعة بجملتها كما تقول الله اكبر دون مقايسة \* وقوله سبحانه سأوريكم دار الفاسقين الرؤية هنا رؤية عين همذا هو الاظهر الاان المعنى يتضمن الوعد للمومنين والوعيد للفاسقين ودار الفاسقين قيل هي مصر والمراد ال فرعون وقيل الشام والمراد العمالقة وقيل جهنم والمراد الكفرة

بموسى وقيـل غير هـذا مما يفتـقر الى صحـة اسناد \* وقوله تعالى سأصرف عن آياتي الذين يتكبرون في الارض الآبة المعنى سأمنع واصد قال سفيان ابن عيينة الآيات هناكل كتاب منزل قال (ع) والمعنى عن فهمها وتصديقها وقال ابن جريج الآيات العلامات المنصوبة الدالة على الوحدانية والمعنى عن النظر فيها والتفكر والاستدلال بها واللفظ يعم الوجهين والمتكبرون فى الارض بغير الحق هم الكفار قلت ويدخل في هذا المعني من تشبه بهم من عصاة المومنين والممنى في هـذه الآية ساجعـل الصرف عن الآيات عقوبة للمتكبرين على تكبرهم وقوله وان يرواكل اية لايومنوا بها حتم من الله على الطائفة التي قدر عليهم ان لا يومنوا وقوله ذلك اشارة الى الصرف المتقدم \* وقوله سبحانه والمذين كذبوا بآياتشا ولقاء الآخرة الآية هذه الآية موكدة للتي قبلها وفيها تهديد \* وقوله سبحانه واتخذ قوم موسى من بعده من حليهم عجلا جسدا له خوار الخوار صوت البقر وقرأت فرقة له جؤار بالجيم اي صياح ثم بين سبحانه سو، فطرهم وقرر فساد اعتقادهم بقوله الم يروا انه لايكلمهم الآية وقوله وكانوا ظالمين اخبار عن جميع احوالهم ماضيا وحالا ومستقبلا وقد مر في البقرة قصة العجل فاغني عن اعادته قال ابو عبيدة يقال لمن ندم على امر وعجز عنه سقط في يده وقول بني اسرا يل لئن لم يرحمنا ربا انساكان بعد رجوع موسى وتنييره عليهم ورؤيتهم انهم قيد خرجوا من الدين ووقعوا في الكفر \* وقوله سبحانه ولما رجع موسى الى قومه غضبان اسفا يريد رجع من المناجات والاسف قد يكون بمعنى الغضب الشديذ واكثر ما يكون بمعنى الحزن والمعنيان مترتبان هنا وعبارة (ص) غضبان صفة مبالغة والغضب غليان القلب بسبب ما يولم واسف من اسف فهو اسف كفرق فهو فرق يدل على ثبوت الوصف

ولو ذهب به مذهب الزمان لقيل السف على وزن فاعل والاسف الحزن انتهى وقوله تعالى اعجلتم معناه اسابقتم قضاء ربكم واستعجلتم اتيانى قبل الوقت الذى قدربه قال سعيد بن جبير عن ابن عباسكان سبب القائه الالواح غضبه على قومه فى عبادتهم العجل وغضبه على اخيه فى اهمال امرهم قال ابن عباس لما القاها تكسرت فرفع اكثرها الذى فيه تفصيل كل شيء وبقي الذي في نسخته الهدى والرحمة وهو الذي اخذ بعد ذلك قال ابن عباس كانت الالواح من زمرذ وقيل من ياقوت وقيل من زبرجد وقيل من خشب والله اعلم وقوله ابن ام استعطاف برحم الام اذ هــو الصق القــرابات وقــوله كادوا معناه قاربوا ولم يفعلوا وقوله ولاتجعلني مع القوم الظالمين يريد عبدة العجل \* وقوله سبحانه ان الذين اتخـذوا العجـل سينالهم غضب من ربهم وذلة في الحياة الدنيا وقد وقع ذلك النيل بهم فى عهد موسى عليه السلام فالغضب والذلة هو امرهم بقتل انفسهم وقال بمض المفسرين المذلة الجزيمة ووجمه همذا القمول ان الغضب والذلة بقيت في عقب هيؤلا وقال ابن جريج الاشارة الى من مات من عبدة العجل قبل التوبة بقتل الانفس والى من فر فلم يكن حاضرا وقت القتل والغضب من الله عز وجل أن أخذ بمعنى الارادة فهمو صفة ذات وأن اخذ بمنى العقوبة واحلال النقمة فهو صفة فمل وقوله وكذلك نجزى المفترين المراد اولااولئك البذين افتروا على الله سبحانه في عبادة العجل وتكون قوة اللفظ تعمكل مفتر الى يوم القيامة وقد قال سفيان بن عيينة وابو قلابة وغيرهما كل صاحب بدعة او فرية ذليل واستدلوا بالآية \* وقوله سبحانه والنذين عملوا السيئات الآية تضمنت وعدا بان الله سبحانه يغضر للتائبين وقرأ معاوية بن قرة ولما سكن عن موسى الغضب قال ابو حيان

واللام في لربهم يهبون مقوية لوصول الفسل وهو يرهبون الى مفسوله المتقدم وقال الكوفيون زائدة وقال الاخفش لام المفعول له اي لاجل ربهم انتهى قلت قال ابن هشام في المنني ولام التقوية هي المزيدة لتقوية عامل ضعف اما لتاخير نحو لربهم يرهبون وان كنتم للرؤيا تعبرون او لكونــه فرعاً في العمل نحو مصدقاً لما معهم فعال لما يريد وقد اجتمع التاخير والفرعية فى وكنا لحكمهم شاهدين انتهى \* وقوله واختار موسىقومه الآية قال الفخر قال جماعة النحويين معناه واختار موسى من قومه فحذف من يقال اخترت من الرجال زيدا واخترت الرجال زيدا انتهى قال (ع) معنى هذه الآية ان موسى عليه السلام اختار من قومه هذه العدة ليذهب بهم الى موضع عبادة وابتهال ودعا ويكون منه ومنهم اعتذار الى الله سبحانه من خط إبني اسراءيل في عبادة العجل وقد تقدم في سورة البقرة قصصهم قالت فرقة من العلما. ان موسى عليه السلام لما اعلمه الله سبحانه بعبادة بني اسرا بل العجل وبصفته قال موسى اي رب ومن اختاره قال انا قال موسى فانت يا رب اضلتهم ان هي الافتنتك تضل بها من تشاء اي ان الامور بيدك تفعل ما تريد \* وقوله سبخانه واكت لنا في هذه الدنيا حسنة الآية اكتب معناه اثبت واقض والكتب مستعمل فى كل ما يخلد وحسنة لفظ عام فى كل ما يحسن فى الدنيا من عاقبة وطاعة لله سبحانه وغير ذلك وحسنة الآخرة الجنسة لاحسنة دونها ولامرمي وراءها وهدنا بضم الهاء معنساه تبنا \* وقوله سبحانه قال عذابي اصيب به من اشاء يحتمل ان يريد بالمذاب الرجفة التي نزلت بالقوم ثم اخبر سبحانه عن رحمته ويحتمل وهو الاظهر ان الكلام قصد به الجبر عن عذابه وعن رحمته وتصريف ذلك في خليقته كما يشاء سبحانه ويندرج في عموم العذاب اصحاب الرجفة وقرأ الحسن بن ابي

الحسن وطاوس وعمرو بن فائد من الساء من الاساءة ولا تعلق فيــه للمعتزلة واطنب القراء فى التحفظ من هذه القراءة وحملهم على ذلك شحهم على الدين \* وقوله سبحانـه ورحمتي وسعت كل شيء قال بعض العلماء هو عموم في الرحمة وخصوص في قوله كل شيء والمراد من قد سبق في علم الله ان يرحمهم وقوله سبحانه فساكتبها اي اقدرها واقضيها وقال نوف ألبكالي ان موسى عليه السلام قال يا رب جعلت وفادتى لامة محمد عليه السلام وقوله ويوتون الزكاة الظاهر انها الزكاة المختصة بالمال وروي عن ابن عباس ان المعني يوتون الاعال التي يزكون بها انفسهم \* وقوله سبحانه الذين يتبعنون الرسول النبيء الامي الآية هذه الفاظ اخرجت اليهمود والنصاري من الاشتراك المذي يظهر فى قوله فساكتبها للذين يتقون وخلصت هذه العدة لامة محمــد صلى الله عليه وسلم قاله ابن عباس وغيره قلت وهذه الآية الكريمة معلمة بشرف هذه الامة على العموم فى كل من امن بالله تعالى واقر برسالة النبي صلى الله عليه وسلم ثم هم يتفاوتون بعد فى الشرف بحسب تفاوتهم فى حقيقة الاتباعية للنبي صلى الله عليه وسلم قال الغزالي رحمه الله فى الاحيــا، وانما امتــه صلى الله عليه وسلم من اتبعه وما اتبعه الامن اعرض عن الدنيا واقبل على الآخرة فانه عليه السلام ما دعا الاالى الله واليوم الآخر ومــا صرف الاعــن الدنيا والحظوظ العاجلة فبقدر ما تعرض عن الدنيا وتقبل على الآخرة تسلك سبيله الذي سلكه صلى الله عليه وسلم وبقدر ما سلكت سبيله فقد اتبعته وبقدرما اتبعته صرت من امته وبقدرما اقبلت على الدنيا عدلت عن سبيله ورغبت عن متابعته والتحقت بالذين قال الله تعمالي فيهم فامما من طغى و اثر الحياة الدنيا فان الجحيم هي المأوى انتهى فان اردت أتباع النبي صلى الله عليه وسلم على الحقيقة واقتفاء اثره فانجث عن سيرتبه وخلقه فى كتب

الحديث والتفسير قال ابن القطان في تصنيفه الدي صنفه في الآيات والمعجزات والقول الوجيز في زهده وعبادته وتواضعه وسائر حلاه ومعاليه صلى الله عليه وسلم أنه ملك من اقصى اليمن الى صحراء عمان الى اقصى الحجاز ثم توفي عليه السلام وعليه دين ودرعه مرهونة في طعمام لاهله ولم يترك دينارا ولا درهما ولا شيد قصرا ولاغرس نخلا ولاشقق نهرا وكان ياكل على الارض ويجلس على الارض ويلبس العباءة ويجالس المساكين ويمشى في الاسواق ويتوسد ينده وبلعق اصابعته ويرقع ثوبنه ويخصف نعله ويصلح خصنه ويمهن لاهله ولا يأكل متكئا ويقول انا عبد ١٠كل كما ياكل العبد ويقتص من نفسه ولا يرى ضاحكامل فيه ولو دعى الى ذراع لاجاب ولو اهدي اليه كراع لقبل لاياكل وحده ولايضرب عبده ولا يمنع رفده ولاضرب قط بيده الافي سبيل الله وقام لله حتى ورمت قدماه فقيل له اتفعل هذا وقد غفر الله لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر فقال افلا اكون عبدا شكورا وكان يسمع لجوفه ازيزكازيز المرجل من البكاء اذا قام بالليل صلى الله عليه وسلم وعلى اله واتباعه صلاة دائمة الى يوم القيامة انتهى وقال الفخر قوله تعالى الذين يتبعون الرسول الآية قال بعضهم الاشارة بذلك الى من تقدم ذكره من بني اسراءيل والمعنى يتبعونه باعتقاد نبوته من حيث وجدوا صفته في التوراة وسيجدون مكتوبا في الانجيل وقال بعضهم بـل المراد من لحق من بني اسراءيـل ايام النبي صلى الله عليه وسلم فبين تعالى ان هولا اللاحقين لا تكتب لهم رحمة الآخرة الااذا اتبعرا النبي الامي قال الفخر وهذا القول اقرب وقوله يجدونه اي يجدون صفة نبينا محمد صلى الله عليه وسلم ونعتبه ففي البخاري وغيره عن عبد الله بن عمرو ان في التسوراة من صفة النبي صلى الله عليه وسلم يا ايها النبي انا ارسلناك شاهدا ومبشرا ونذيرا وحرزا للاميين انت

عبدى ورسولى سميتك المتوكل ليس بفظ ولاغليظ ولاسخاب فى الاسواق ولا يجزئي بالسيئة السيئة واكن يعفو ويصفح ولن اقبضه حتى اقيم به الملة العوجاً، بان يقولوا لا اله الا الله فنقيم به قلوبا غلفاً و اذانا صما واعينا عمياً وفي البخاري فيفتح به عيونا عميا وآذانا صا وقلوبا غلف ونص كعب الاحبار نحو هذه الالفاظ الاانمة قال قلوبا غلوفا و اذانا صموما \* وقوله سبحانمه يامرهم بالمعروف الآية يحتمل ان يكون ابتداء كلام وصف بـ النبي طي الله عليه وسلم ويحتمل ان يكون متعلقًا بيجدونه في موضع الحال على تجوزاي يجدُونه في التوراة المرا بشرط وجوده والمعروف ما عرف بالشرع وكل معروف من جهــة المروءة فهو معروف بالشرع فــــد قال صلى الله عايـــه وسلم بعثت لاتمم محاسن الاخلاق والمنكر مقابله والطيبات عند مالك هي المحلسلات والخبائث هي المحرمات وكذلك قال ابن عباس والاصر الشقيل وبه فسر هنا قتادة وغيره والاصر ايضا المهد وبه فسرابن عباس وغيره وقد جمعت هذه الآية المعنيسين فإن بني اسراءيل قدكان اخذ عليهم العهد بأن يقوموا باعمال ثقال فوضع عنهم نبينا محمد صلى الله عليه وسلم وقال ابن جبير الاصـرشـدة العبـادة وقرأ ابن عامر آصارهم بالجمـع فمــن وحــد الاصر فانما هو اسم جنس عنده يراد به الجمع والاغلال التي كانت عليهم عبارة مستعارة ايضا لتلك الاثقال كقطع الجلد من اثر البول وان لادية ولا بد من قتل القاتــل الى غير ذلك هذا قول جهـور المفسرين وقال ابن زيـد انمـا المراد هنا بالاغلال قول الله عز وجل في اليهود غلت ايديهم فمن المن بنبينا محمد صلى الله عليه وسلم زالت عنه الدعوة وتغليلهـا ومعنى عزروه اي وقروه فالتعزير والنصر مشاهدة خاصة للصحابة واتباع النور يشترك فيه معهم المومنون الى يوم القيامة والنور كناية عن جملة الشرع وشبه الشرع والهدى

بالنور اذ القلوب تستغي به كما يستضي البصر بالنور \* وقوله سبحانه قل يا ايها الناس انى رسول الله اليكم جيعا هذا امر من الله سبحانه لنبيه باشهار الدعوة العامة وهذه من خصائصه صلى الله عليه وسلم من بين سائر الرسل فانه صلى الله عليه وسلم بعث الى الناسكافة والى الجن وكل نبي انما بعث الى فرقة دون العموم \* وقوله سبحانه ف آمنوا بالله ورسوله الآية حض على اتباع نبينا محمد صلى الله عليه وسلم وقوله الذى يومن بالله وكلماته اي يصدق بالله وكلماته والحكامات هنا الآيات المنزلة من عند الله كالتوراة والانجيل وقوله واتبعوه لفظ عام يدخل تحته جميع الزامات الشريمة جعلنا الله من متبعيه على ما يلزم بمنه ورحمته قلت فان اردت الفوز ايها الاخ فعليك باتباع النبي صلى الله عليه وسلم وتعظيم شريمته وتعظيم جميع اسبابه قال عياض ومن اعظامه صلى الله عليه وسلم واكاره اعظام جميع اسبابه والكرام مشاهده وامكنته ومعاهده وما لمسه عليه السلام او عرف بمه حدثت ان ابا الفضل وامكنته ومعاهده وما لمسه عليه السلام او عرف بمه حدثت ان ابا الفضل الجوهري لما ورد المدينة زائرا و قرب من بيوتها ترجل ومشى باكيا

ولما رأينا رسم من لم يدع لنا \* فؤادا لعرفان الرسوم ولا لبا خوادا لعرفان الرسوم ولا لبا خوادا لعرفان الاكوار غشى كرامة \* لمن بان عنه ان نلم به ركبا وحكي عن بعض المريدين انه لما اشرف على مدينة الرسول عليه السلام انشأ يقسول

رفع الحجاب للنافلاح لناظري \* قمر تقطع دونه الاوهـــام واذا المطي بنا بلغن محمـــدا \* فظهورهن على الرجال حــرام قربننا من خير من وطنى الحصى \* فلها علينا حرمة وذمــام وحكي عن بعض المشائخ انه حج ماشيا فقيل له فى ذلك فقال العبد الابق ياتى الى بيت مولاه راكبا لو قدرت ان امشيعلى راسى ما مشيت على قدمي قال عياض وجدير لمواطن عمرت بالوحي والتنزيل \* وتردد فيها جبريل وميكا يل \* وعرجت منها الملائكة والروح \* وضجت عرصاتها بالتقديس والتسبيح \* واشتملت تربتها على جسد سيد البشر \* وانتشر عنها من دين الله وسنة رسوله ما انتشر \* مدارس ايات \* ومساجد وصلوات \* ومشاهد الفضائل والحيرات \* ومعاهد البراهين والمعجزات \* ان تعظم عرصاتها وتتنسم نفحاتها \* وتقبل ربوعها وجدراتها \*

يا دار خير المرسلين ومسن بـــه \* هدي الانام وخص بالآيــات عندى لاجلك لوعة وصبابسة \* وتشوق متوقد الجمسرات الابيات انتهى من الشفا \* وقوله سبحانه ومن قوم موسى امة يهدون اي يرشدون انفسهم وهذا الكلام يحتمل ان يريد به وصف المومنين منهم على عهد موسى وما والاه من الزمن فاخبر سبحانه انه كان في بني اسرا يل على عتوهم وخلافهم من اهتدى واتبتى وعدل ويحتمل ان يريد الجماعـة التى امنت بنبينا محمد صلى الله عليه وسلم من بني اسراء يـل على جهة الاستجلاب لايمان جميعهم وقوله اسباطا بدل من أثنتي والتمييز الذي بين العدد محذوف تقديره اثنتي عشرة فرقة او قطعة اسباطا \* وقوله سبحانه واوحينا الى موسى اذ استسقاه قومه ان اضرب بعصاك الحجر فانبجست منه اثنتا عشرة عينا قد علم كل اناس مشربهم وظللنا عليهم الغام الآية انبجست بمعنى انفجرت وقد تقدم الكلام على هذه المعانى في البقرة \* وقوله سبحانه واذ قيل لهم اسكنوا هذه القرية وكلوا منها حيث شنتم وقولوا حطة وادخلوا الباب سجدا تغفر لكم خطيءاتكم سنزيد المحسنين فبدل الذين ظلموا منهم قولاغير الــذى قيل لهم فارسلنا عليهم رجزا من السماء بماكانوا يظلمون القرية هي بيت المقدس وقيل

اريحاء وبدل ممناه غير اللفظ \* وقوله سبحانــه وسئلهم عن القرية التي كانت حاضرة البحر الآية قال بعض المتأولين ان اليهود المعاصرين للنبي صلى الله عليه وسلم قالوا ان بني اسرا ويل لم يكن فيهم عصيان ولامعاندة لما امروا به فنزلت هذه الآية موبخة لهم فسؤالهم انما هوعلى جهة التوبيخ والقرية هنا ايلة قاله ابن عباس وغيرة وقيل مدين وحاضرة البحراي البحر فيها حاضر ويحتمل ان يريد معنى الحاضرة على جهة التعظيم لها اي هي الحاضرة فى مدن البحر ويعــدون معنــاه يخالفون الشرع من عداً يعدو وشرعاً اي مقبلة اليهم مصطفة كما تقول شرعت الرماح اذا مدت مصطفة وعبارة البخاري شرعا اي شوارع انتهي والعامل في قوله ويوم لا يسبتون قوله لا تاتيهم وهوظرف مقدم ومعنى قوله كذلك الاشارة الى امر الحوت وفتنتهم به هذا على من وقف على تاتيهم ومن وقف على كذلك فالاشارة الى كثرة الحيتان شرعا اي فما اتى منها يوم لا يسبتون فهو قليل ونبلوهم اي نمتحنهم بنسقهم وعصيانهم وقد تقدم في البقرة قصصهم \* وقوله سبحانــه واذ قالت امة منهم لم تعظون قوما الله مهلكهم او معذبهم عذابا شديدا قال جمهور المفسرين ان بني اسراءيل افترقت ثلاث فرق فرقة عصت وفرقة نهت وجاهرت وتكلمت واعتزلت وفرقة اعتزلت ولم تعص ولم تنه وان هذه الفرقة لما رأت مجاهرة الناهية وطغيان العاصية وعتوهما قالت للناهيــة لم تعظون قومـــا يريدون العاصية الله مهلكهم او معذبهم فقالت الناهية موعظنتنا معذرة الى الله اي اقامة عذر ومعنى مهلكهم اي في الدنيا او معذبهم اي في الآخرة والضمير فى قوله نسوا للمنهيين وهو ترك سمي نسيانا مبالغة وما فى قوله ما ذكروا به بمعنى الذي والسو لفظ عام في جميع المعاصي الاان الذي يختص هنا بحسب قصص الآية هوصيد الحوت والذين ظلموا هم العاصون وقوله بعذاب بيس معناه مولم موجع شديد واختلف فى الفرقة التي لم تعص ولم تنه فقيل نجت مع الناجين

وقيـل هلكت مع العاصين وقوله بماكانوا يفسقون اي لاجل ذلك وعقوبة عليه والعتوالاستعصاء وقلة الطواعية ﴿ وقوله سبحانه قلنا لهم كونوا يحتمل ان يكون قولا بلفظ من ملك اسمعهم فكان اذهب في الاغراب والهول والاصغار ويحتمل ان يكون عبارة عن القدرة المكونة لهم قردة وخاسئين معناه مبعدين فخاسئين خبر بعد خبر فهذا اختيار ابي الفتح وضعف الصفة فروي ان الشباب منهم مسخوا قردة والرجال الكبار مسخوا خنازير ﴿ وقوله سبحانه واذ تأذن ربكُ ليبعثن عليهم الى يوم القيامة من يسومهم سوء العذاب معني هذا الآية واذ علم الله ليبعثن وتقتضي قوة الكلام ان ذلك العلم منه سبحانه مقترن بانفاذ وامضاء كما تقول فى امر عزمت عليه علم الله لافعلن وقال الطبري وغيره تأذن معناه اعلم وقال مجاهد تاذن معناه امر وقالت فرقة معنى تاذن تألى والضير في عليهم لبني اسراءيل وقوله من يسومهم قال ابن عباس هي اشارة الى محمد صلى الله عليه وسلم وامته يسومون اليهود سوم العذاب قال (ع) والصحيح ان هـذا حالهم في كل قطر ومعكل ملة ويسومهم معناه يكلفهم ويحملهم وسوء العذاب الظاهر منه انه الجزية والاذلال وقد حتم الله عليهم هـذا وحط ملكهم فليس في الارض راية ليهودي ثم حسن في اخر الآية التنبيه على سرعة العقاب والتخويف لجميع الناسثم رجى سبحانه بقوله وانه لغفور رحيم لطفا منه بعباده جل وعلا وقطعناهم فى الارض معناه فرقـناهم فى الارض قال الطبري عن جماعة من المفسرين ليس في الارض بقعة الاوفيها معشر من اليهود والظاهر في المشيار اليهم بهذه الآية انهم الذين بعد سليان وقت زوال ملكهم والظاهر انهم قبل مدة عيسى عليه السلام لانهم لم يكن فيهم صالح بعد كفرهم بعيسى صلى الله عليـه وسلم وبلوناهم معناه امتحناهم بالحسنات اي بالصحة والرخاء وتحو هذا مما هو بحسب رأي ابن ادم ونظره والسيئات مقابلات هذه لعلهم يرجعون الى الطاعة \* وقوله

سبحانه فخلف من بعدهم خلف ورثوا الكتاب الآبة خلف معناه حدث خلفهم وبعدهم وخلف باسكان اللام يستعمل في الاشهر في الذم \* وقوله سبحانه ياخذون عرض هذا الادنى اشارة الى الرشى والمكاسب الحبيشة والعرض ما يعرض ويعن ولايثبت والادنى اشارة الى عيش الدنيا وقولهم سيغفر لنا ذم لهم باغترارهم وقولهم سيغفر لنا مع علمهم بما في كتماب الله من الوعيد على المعاصى واصرارهم وانهم بحال اذا امكنتهم ثانية ارتكبوها فهؤلا عجزة كما قال النبي صلى الله عليه وسلم والعاجز من اتبع نفسه هواهـ ا وتمنى على الله فهؤلا وقطعوا بالمغفرة وهم مصرون وانما يقول سيغفر لنا من اقلع وندم \* وقوله سبحانه الم يوخذ عليهم ميثاق الكتاب الآية تشديد في لزوم قول الحق على الله في الشرع والاحكام وقوله ودرسوا ما فيه معطوف على قوله الم يوخــذ لانــه بمعنى المضي والتقدير اليس قـد اخــذ عليهم ميشــاق الكتاب ودرسوا ما فيه وبهذين الفعلين تقوم الحجة عليهم في قولهم الباطل وقرأ ابو عبد الرحمن السلمي وادارسوا ما فيه ثم وعظ وذكَّر تبارك وتمالى بقوله والدار الآخرة خير للذين يتقون افلا تعقلون وقرأ ابوعمرو افلا يعقلون بالياء من اسفل \* وقوله سبحانه والذين يمسكون بالكتساب عطف على قسوله للذين يتقسون وقرأ عاصم وحده فى روايــة ابى بكر يمسكون بسكون الميم وتخفيف السين وقرأ الاعش والسذين استسكوا \* وقوله عنز وجل واذ نتقنا الجبل فوقهم كانه ظلة نشقنا معناه اقتلمنا ورفعنا وقد تقدم قصص الآية في البقرة وقوله سبحانه واذكروا ما فيه اي تدبروه واحفظوا اوامره ونواهيه فما وفوا \* وقوله سبحانه واذ اخذ ربك من بني ادم من ظهورهم ذرياتهم واشهدهم على انفسهم الست بربكم قالوا بلي شهدنا الآية قوله من ظهورهم قال النحاة هو بدل اشتمال من قوله من بني ادم وقواترت الاحاديث في تنسير هذه الآبة عن

النبي طي الله عليه وسلم من طرق ان الله عز وجل استخرج من ظهر ءادم عليه السلام نسم بنيه فني بعض الروايات كالذروفي بعضها كالخردل وقال محمد بن كعب انها الارواح جعلت لهما مشالات وروي عن عبد الله بن عمر عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال اخذوا من ظهر وادم كم يوخذ بالمشط من الراس وجعل الله لهم عقولا كنملة سليمان واخذ عليهم العهد بأنه ربهم وان لا اله غيره فاقروا بذلك والتزموه واعلمهم انه سيبعث الرسل اليهم مذكرة وداعية فشهد بعضهم على بعض وشهد الله عليهم وملائكته قال الضحاك بن مزاحم من مات صنيرا فهو على المهد الاول ومن بلغ فقد اخذه العهد الثانى يمنى الذى في هذه الحياة المعقولة الآن وقوله شهدنا يحتمل ان يكون من قول بعض النسم لبعض فلا يحسن الوقف على قوله بلى ويحتمل ان يكون قوله شهدنا من قول الملائكة فيحسن الوقف على قوله بلى قال السدي المنى قال الله وملائكته شهدنا ورواه عبـ د الله بن عمر عن النبي طي الله عليه وسلم \* وقوله سبحانـ ه ان تقولوا يوم القيامة انا كنا عن هذا غافلين الآية المعنى ليـلا تقولوا او مخافة ان تقولوا والمعنى في هذه الآية ان الكفرة لولم يوخذ عليهم عهد ولاجاً هم رسول مذكر بها تضمنه العهد من توحيد الله وعبادتــه لكانت لهم حجتان احداهما ان يقولواكنا عن هذا غافلين والاخرىكنا تباعــا لاسلافـنـــا فكيف نهلك والذنب انيا هو لمن طرق لنا واضلنا فوقمع شهادة بعضهم على بمض وشهادة الملائكة عليهم لتنقطع لهم هذه الحجة \* وقوله سبحانه واتسل عليهم نبأ الذي اليناه الياتنا قال ابن عباس هو رجل من الكنعانيين الجبارين اسمه بلعم بن باعورا. وقيل بلعام بن باعر وقيل غير هـذا وكان في جملة الجبارين الذين غزاهم موسى عليمه السلام فلما قرب منهم موسى لجئوا الى بلمام وكان صالحنا مستجباب الدعوة وقيلكان عنسده علم من صحف ابراهيم

ونحوها وقيلكان يعلم اسم الله الاعظم قاله ابن عباس ايضا وهــذا الحــلاف هو فی المراد بقوله اتناه ایاتنا فقال له قومه ادع الله علی موسی وعسکره فقال لهم وكيف ادعو على نبي مرسل فما زالوا بـ عتى فتنوه فخرج حتى اشرف على جبل يرى منه عسكر موسى وكان قد قال لقومه لاافعــل حتى استامر ربى ففعل فنهي عن ذلك فقال لهم قد نهيت فما زالوا بـ حتى قال سأستامره ثانية ففعل فسكت عنه فاخبرهم فقالوا له ان الله لم يدع نهيك الا وقــد اراد ذلك فخرج فلما اشرف على العسكر جعــل يدعــوعلى مـوسى فتحول لسانمه بالدعاء لموسى والدعاء على قومه فقالوا له ما تقول فقال اني لااملك هذا وعلم انــه قد اخطأ فروي انــه قد خرج لسانــه علىصدره فقال لقومه انى قد هلكت ولكن لم يبق لكم الاالحيلة فاخرجوا النساء الى عسكر موسى على جهة التجر وغيره ومروهن الاتمتنع امرأة من رجل فانهم اذا زنوا هلكوا ففعلوا فخرج النساء فزنى بهن رجال من بني اسراء يــل وجا. فنحاص بن الميزار بن هارون فانتظم برمحه امرأة ورجلا من بني اسرا مل ورفعهما على اعلى الرمح فوقع في بني اسرا ويل الطاعون فمات منهم في ساعــة واحدة سبعون الفائم ذكر المعتمر عن ابيه ان موسى عليه السلام قتل بعد ذلك الرجل المسلخ من اليات الله قال المهدوي روي انه دعا على موسى ان لا يدخل مدينة الجبارين فاجيب ودعا عليه موسى ان ينسى اسم الله الاعظم فاجيب وفي هذه القصة روايات كثيرة تحتاج الى صحة اسناد وانسلخ عبارة عن البراءة منها والانفصال والبعدكالمنسلخ من الثياب والجلد واتبعه الشيطان اي صيره تابعــا كذا قال الطبري اما لضلالة رسمها له واما لنفسه ومن الغاوين اي من الضالين ولو شيئنا لرفعناه بها قال ابن عباس وجماعة معنى لرفعناه لشرفنا ذكره ورفعنا منزلته لدينا بهذه الآيات التي التياه ولكنه اخلد الى الارض اي تقاعس الى

الحضيض الاسفل الاخس من شهوات الدنيا ولذاتها وذلك أن الارض وما ارتكن فيها هي الدنيا وكل ما عليها فان ومن اخلد الى الفاني فقد حرم حظ الآخرة الباقية (ت) قال الهروي قوله اخلد الى الارض معناه سكن الى لذاتها واتبع هواه يقال اخلد الى كذا اى ركن اليه واطمأن به انتهى قال عبد الحق الاشبيلي رحمه الله في العاقبة واعلم رحمك الله أن لسوء الحاتمة اعاذنا الله منها اسبابا ولها طرق وابواب اعظمها الأكباب على الدنيا والاعراض عن الآخرة وقد سمعت بقصة بلعام بن باعورا. وماكان الله تعمالي مسن اياته واطلعه عليه من بيناته وما اراه من عجائب ملكوته اخلد الى الارض واتبع هواه فسلبه الله سبحانه جميع ماكان اعطاه وتركه مع من استماله واغواه انتهى \* وقوله فثله كمثل الكلب شبه به في انه كان ضالا قبل أن يوتى الآيات ثم اوتيها فكان ايضا ضالالم تنفعه فهوكالكاب في انبه لا يفارق اللهث في كل حال هذا قول الجمهور وقال السدي وغيره ان هذا الرجل عوقب فى الدنيا فانــه كان يلهث كما يلهث الكاب فشبــه بــه صورة وهيئة وذكر الطبري عن ابن عباس ان معنى ان تحمل عليمه ان تطرده \* وفوله ذلك مثل القوم الذين كذبوا بداياتنا اي هذا المثل يا محمد مثل هؤلا. الذين كانوا ضالين قبل ان تاتيهم بالهدى والرسالة ثم جئتهم بها فبقوا على ضلالتهم ولم ينتفعوا بذلك فمثلهم كمثل الكلب \* وقوله فاقصص القصص اي اسرد عليهم ما يعلمون انه من الغيوب التي لا يعلمها الااهل الكتب الماضية ولست منهم لعلهم يتفكرون فى ذلك فيومنوا \* وقـوله سبحانـه من يهد الله فهو المهتدى ومن يضلل فاولائك هم الخاسرون القول فيــه ان ذلك كله من عند الله الهداية منه وبخلقه واختراعه وكذلك الاضلال وفى الآية تعجيب من حال المذكورين \* وقوله سبحانــه ولقــد ذرأنا

لجهنم كثيرًا من الجن والانس هـذا خبر من الله تعـالى انــه خلق لسكني جهنم والاحتراق فيها كثيرا وفي ضمنه وعيد للكفار وذرأ معناه خلق واوجد مع بث ونشر \* وقوله سبحانه لهم قلوب لايفقهون بها ولهم اعين لا يبصرون بها ولهم اذان لا يسمعون بها اولائك كالانعام بل هم اضل الآية لما كانت هذه الطائفة الكافرة المعرضة عن النظر في اليات الله لم بنفعهم النظر بالقلب ولا بالعين ولاما سمعوه من الآيات والمواعظ استوجبوا الوصف بانهم لا يفقهون ولا يبصرون ولا يسمعون والفقه الفهم اولائك كالانعام في ان الانعام لاتفقه الاشياء ولا تعقل المقاييس ثم حكم سبحانه عليهم بانهم اضل لان الانعام تلك هي بنيتها وخلقتها وهـولا معـدون للفهم والنظـر ثم بين سبحانـه بقوله اولائك هم الغافلون الطريق الذي بـه صاروا اضـل من الانعام وهو الفظة والتقصير قال الفخر اما قوله تمالي اولائك كالانمام بل هم اضل فتقريره أن الانسان وسائر الحيوانات متشاركة في قوى الطبيعة الغاذية والنامية والمولدة ومتشاركة ايضا في منافع الحواس الحمس الباطنة والظاهرة وفي احوال التخيل والتفكر والتذكر وانما حصل الامتياز بين الانسان وسائر الحيوانات في القوة العقلية والفكرية التي تهديه الى معرفة الحق فلما اعرض الكفيار عن احوال العقيل والفكر ومعرفة الحق كانوا كالانعام بل هم اضل لان الحيوانات لاقدرة لها على تحصيل هذه الفضائل وقد قال حكيم الشمسراء

الروح من عند رب العرش مبدؤه \* وتربة الارض اصل الجسم والبدن قد الف الملك الجبار بينه ـــــــما \* ليصلحا لقبول الامر والمحــــن فالروح فى غربة والجسم فى وطن \* فلتعرفن ذمام النازح الوطـــن النهى \* وقوله سبحانه ولله الاسماء الحسنى فادعــوه بهـا الآية السبب فى

هذه الآيـة على ما روي ان ابا جهل سمع بعض اصحاب النبي صلى الله عليــه وسلم يقرأ فيذكر الله تعالى في قراءتسه ومرة يذكر الرحمن ونحو ذلك فقال محمد يزعم أن الآله واحد وهو أنما يعبد الهة كثيرة فنزلت هذه الآية ومن اسما الله تمالي ما ورد في القران ومنها ما ورد في الحديث وتواتر وهذا هو الذي ينبغي أن يعتمد عليه ﴿ وقوله سبحانه وذروا الذين يلحدون في اسمائه قال ابن زيد معناه اتركوهم فالآية على هذا منسوخة وقيل معناه الوعيد كقوله سبحانه ذرنى ومن خلقت وحيدا وذرهم ياكلوا ويتمتعوا يقال الحد ولحمد بمنى جار ومال وانحرف والحد اشهر ومنه لحد القبر ومعنى الالحاد فى اسهاء الله عزوجل ان يسموا اللات نظيراسم الله تعالى قاله ابن عباس والعزى نظير العزيز قاله مجاهد ويسمون الله ابا ويسمون اوثانهم اربابا \* وقوله سبحانه سيجزون ما كانوا يعملون وعيد محض ﴿ وقوله سبحانـه وممن خلقنا امــة يهــدون بالحق وبه يمدلون والذين كذبوا بآياتنا سنستدرجهم من حيث لايعلمون الآية تتضمن الاخبار عن قوم اهل ايمان واستقامة وهداية وظاهرها يقتضي كل مومن كان من لدن وادم عليه السلام الى قيام الساعة وروي عن كثير من المفسرين انها فى امة نبينا محمــد صلى الله عليــه وسلم وروي فى ذلك حديث ان النبي صلى الله عليه وسلم قال هذه الآية لكم \* وقوله سبحانه والذين كذبوا باياتنا الآية وعيد والاشارة الى الكفار وسنستدرجهم معناه سنسوقهم شيءًا بعد شي. ودرجة بعد درجة بالنعم عليهم والامهال لهم حتى يغتروا ويظنوا انهم لاينالهم عقاب وقوله من حيث لا يعلمون اي من حيث لا يعلمون انـــه استدراج لهم وهذه عقوبة لهم من الله سبحانه على التكذيب لما حتم عليهم بالعذاب املي لهم ليزدادوا اثما \* وقوله واملي معناه اؤخر مبلاوة من الدهر اي مدة ومتين معناه قوي ﴿ وقوله سبحانه او لم يتفكروا مــا بصاحبهم من جنة

الآية تقرير يقارنه توبيخ للكفار والوقف على قوله او لم يتنهكروا ثم ابتـدأ القول بنفي ما ذكروه فقال ما بصاحبهم من جنة اي بمحمد صلى الله عليــه وسلم ويحتملان يكون المعنى او لم يتفكروا انه ما بصاحبهم من جنة ويظهر من رصف الآية انها باعثة لهم على الفكرة في امره صلى الله عليه وسلم وانبه ليس به جنة كما احالهم بعد هـذه الآيـة على النظر وقال الفخــر قوله تعــالى او لم يتفكروا امر بالفكر والتأمل والتدبروفي اللفظ محبذوف والتقدير اولم يتفكروا فيعلموا مـا بصاحبهم مـن جنــة والجنــة حالة من الجنون كالجلسة ودخول منن في قوله من جنة ينفي انواع الجنون انتهى ﴿ وقوله سبحانه اولم ينظروا في ملكوت السموات والاض الآيـة النظـر هنــا بالقلب عبرة وفكرا وملكوت بناء عظمة ومبالغة \* وقوله وما خلق الله من شيء لفظ يعم جميع ما ينظر فيه ويستدل به من الصنعة الدالة على الصانع ومن نفس الانسان وحواسه ومواضع رزقه والشيء واقع على الموجودات وان عسي عطف على قـوله فى ملكوت والمعنى توقيفهم على ان لم يقع لهم نظر فى شيء مـن هــذا ولا في انهم قربت اجالهم فما توا ففات اوان التدارك ووجب عليهم المحذور ثم وقفهم باي حديث اوامر يقع ايمانهم وتصديقهم اذا لم يقع بامر فيه نجاتهم ودخولهم الجنة ونحو هذا المعنى قول الشاعر \* وعن اي نفس بعــد نفسى اقاتـل \* والضمير في بعده يراد بـه القر ان وقيـل المراد بـه النبي صلى الله عليه وسلم وقصته وامره اجمع وقيل هو عائد على الاجل اي بعــد الاجـــل اذ لا عمل بعد الموت \* وقوله سبحانه من يضلل الله فلا هـادي له الآيـة هـذا شرط وجواب مضمنه اليأس منهم والمقت لهم لان المراد ان هــذا قد نزل بهم والطغيان الافراط في الشيء وكانه مستعمل في غير الصــلاح والعمه الحيرة ﴿ وقوله سنحانه يستلونك عن الساعة قال قتادة السائلون هم قريش وقال ابن عباس هم احبار اليهود (ت) وفى السيرة لابن هشام ان السائلين من احبار اليهود حمل بن ابى قشير وسموأل بن زيد انتهى والساعة القيامة موت كل من كان حيا حينت في وبعث الجميع وايان معناه متى وهي مبنية على الفتح قال الشهياع

ایان تقضی حاجتی ایانـــا 🛊 اما تری لفعلها ایانـــا ومرساها معناه مثبتها ومنتهاها ماخوذ من ارسى يرسى فمرساها رفع بالابتداء والحبر ايان وعبارة البخاري ايان مرساها متى خروجهـا انتهـى ويجليها معنــاه يظهرها \* وقوله سبحانه ثقلت في السموات والارض قيل معناه ثقـل ان تعلم ويوقف على حقيقة وقتها وقال الحسن بن ابى الحسن معناه ثقلت هيئتها والفزع على اهــل السمـوات والارض لاتاتيكم الابنتــة اي فجـأة \* وقـوله سبحانــه يستـــاونككانك حفيعنهــا قال ابن عــــاس وغيره المعنى يستـــاونــك كانـك حفي اي متحف ومهتبل بهم وهـذا ينحو الى ما قالت قريش يا محمد انا قرابتك فاخبرنا بوقت الساعــة وقال ابن زيــد وغيره معنــاه كانــك حفي فى المسألة عنهـا والاشتغـال بهـا حتى حصلت علمهـا وقرأ ابن عبـاس فيما ذكر ابو حاتمكانك حفي بها ﴿ وقـوله سبحانـه ولكن اكثر النــاس لا يعلمون قال الطبري معناه لايعلمون ان هذا الامر لايعلمه الاالله بل يظن اكثرهم انه مما يعلمه البشر \* وقوله سبحانـه قبل لااملك لنفسى نفعا ولاضرا الأ ما شاء الله الآيــة هذا امر بان يبالغ في الاستسلام ويتجرد من المشــادكــة فى قدرة الله وغيبه وان يصف نفسه لهو لا السائلين بانمه لا يملك من منافع نفسه ومضارها الاما سنى الله وشاء ويسر وهذا الاستشناء منقطع واخبرانه لوكان يعلم الغيب لعمل بجسب ما ياتي واستعد لكل شيء استعداد من يعلم قدر ما يستعــد له وهــذا لفظ عام في كل شيء ﴿ وقوله ومــا مسنى السوء

يحتمل وجهين وبكليهما قيل احدهما ان ما معطوفة على قوله لاستكثرت اي ولما مسنى السوء والثاني ان يكون الكلام مقطوعاتم في قوله لاستكثرت من الحير وابتدأ يخبر بنني السوء عنه وهو الجنون الذي رموه بـ قال مـوّ رّج السّدوسي السو الجنون بلغة هذيل (ت) واما على التاويل الاول فلا يريد بالسوم الجنون ويترجح الثاني بنحو قوله سبحانه ما بصاحبكم من جنة أن هو الانذير لكم الآية ولقوم يومنون يحتمل معنيين احدها أن يريد لقوم يطلب منهم الايمــان وهؤلا الناس اجمع والثناني ان يخبر انــه نـــذير ويتم الكلام ثم يبتدئي يخبر انه بشير للمومنين به فني هـ ذا وعد لمن حصل ايمانــه \* وقوله جلت عظمته هو الذي خلقكم من نفس واحــدة الآيــة قال جهور المفسرين المراد بالنفس الواحدة ءادم عليه السلام وبقوله وجعل منها زوجها حوا. وقوله منها هو ما تقدم ذكره من ان ادم نام فاستخرجت قصرى اضلاعــه وخلقت منهــا حوا٠ \* وقــوله ليسكن اليهــا اي ليأنس ويطمئن وكان هـذا كله في الجنـة ثم ابتدأ بجالة اخرى وهي في الدنيا بعــد هبوطهما فقال فلما تغشاها اي غشيها وهي كناية عن الجماع والحمل الخفيف هو المني الذي تحمله المرأة في رحمها \* وقوله فمرت بـ ه اي استمرت به وقرأ ابن عباس فاستمرت به وقرأ ابن مسعود فاستمرت بجملها وقرأ عبد الله ابن عمرو بن العاص فارت به اي جانت به وذهبت وتصرفت كما تقول مارت الريح مورا واثقلت دخلت في الثقل كما تقول اصبح وامسى والضمير في قوله دعوا على هذا التاويل عائد على ادم وحوا وروي في قصص ذلك ان الشيطان اشار على حواء ان تسمي هـ ذا المولود عبد الحارث وهو اسم ابليس وقال لها ان لم تنفلي قتلته فزعموا انهما اطاعاه حرصا على حياة المولود فهذا هو الشرك الذى جملا لله في التسمية فقط وقال الطبري والسدي في قوله فتعالى الله عما يشركون

كلام منفصل من خبر ءادم وحسواء يراد بــه مشركوا العرب (ت) وينزه أدم وحواء عن طاعتهما لابليس ولم اقف بعد على صحة منا روي في هـذه القصص ولو صح لوجب تاويله نعم روى الترمذي عن سمرة بن جندب عن النبي صلى الله عليه وسلم قال لما حملت حواء طاف بها البيس وكان لا يعيش لها ولد فةال لها سميه عبد الحارث فسمته عبد الحارث فعاش ذلك وكان ذلك من وحي الشيطان وامره قال الترمذي هـذا حديث حسن غريب انفرد بـه عمر بن ابراهيم عن قتادة وعمر شيخ بصري انتهى وهـ ذا الحديث ليس فيــه انهما اطاعاه وعلى كل حال الواجب التوقف والتنزيه لمن اجتباه الله وحسن التاويل ما امكن وقد قال ابن العربي في توهين هذا القول وترييضه وهذا القول ونحوه مذكور في ضعيف الحديث في الترمذي وغيره وفي الاسرا ويليات التي ليس لها ثبات ولا يعول عليها من له قلب فان ادم وحوا وانكانا غرهما بالله الغرور فلا يلدغ المومن من جحر مرنين وماكانا بعــد ذلك ليقبلاله نصحا ولايسمعاله قولا والقول الاشبه بالحق أن المراد بهذا جنس الآدميين انتهى من الاحكام قال (ع) وقوله صالحًا قال الحسن معناه غلاما وقال ابن عباس وهو الاظهر بشرا سويا سليما وقال قوم انما الغرض من هده الآية تعديد النعمة في الازواج وفي تسهيل النسل والولادة ثم ذكر سوء فعل المشركين الموجب للعقاب فةال مخاطبا لجميع الناس هوالذي خلقكم من نفس واحدة وجعلمنها زوجها يريد ،ادم وحوا، اي واستمرت حالكم واحدا واحدا كذلك فهذه نعمة يختص كل واحد بجزء منها ثم جاء قوله فلما تغشاها الى واخر الآية وصفا لحال الناس واحدا واحدا اي هكذا يفعلون فاذا الهمالله ولدا صالحا سلياكما ارادوه صرفوه عن الفطرة الى الشرك فهذا فعل المشركين قال ابن العربي في احكامه وهذا القول هو الاشبه

بالحق واقرب للصدق وهو ظاهر الآية وعمومها الذى يشمل جميع متناولاتها ويسلم فيها الانبياء عن النقص الذي لايليق بجهال البشر فيكيف بساداتهم وانبيائهم انتهى وهوكلام حسن وبالله التوفيق وقرأ نافع وعاصم في رواية ابي بكر شركا بكسر الشين وسكون الراء على المصدر وقرأ ابن كثير وابو عمرو وحمزة والكساءي وحفص عن عاصم شركاء على الجمع وهي بينة على هذا التاويل الاخير وقلقة على قول من قال أن الآية الاولى في أدم وحوا. وفي مصحف ابي بن كعب فلما التاهما صالحا اشركا فيه \* وقوله ايشركون ما لا يخلق شيئ الآية ذهب بعض من قال بالقول الاول الى ان هذه الآية في ادم وحوا على ما تقدم وفيه قلق وتعسف من التاويل في المعنى وانما تنسق هذه الآيات ويروق نظمها ويتناصر معناها على التاويـل الاخير فانهم قالوا ان الآية في مشركي الكفار الذين يشركون الاصنام في العبادة واياها يراد في قُولِهُ مَا لَا يَخْلَقُ وَعَبْرُ عَنِ الْأَصْنَامُ بِهُمَ كَانُهَا تَعْقَلُ عَلَى اعْتَـقَـادُ الْكَفَـارُ فَيْهِـا وبجسب اسمائها ويخلقون معناه ينحتون ويصنعون بعني الاصنام ويحتمل ان يكون الممنى وهو. لا المشركون يخلقون اي فسكان حقهم ان يعبدوا خالقهم لامن لا يخلق شيئًا وقرأ ابوعبد الرحمن عما تشركون بالتاء من فوق اتشركون \* وقوله سبحانه وان تدعوهم الى الهدى لايتبعوكم سواء عليكم ادعوتموهم ام انتم صامتون من قال ان الآيات في ادم عليه السلام قال هذه مخاطبة مستانفة للنبي صلى الله عليه وسلم وامته في امر الكفار المعاصرين للنبي صلى الله عليه وسلم ومن قال بالقول الآخر قال ان هذه مخاطبة للمومنين والكفار على قسراءة من قرأ ايشركون بالياء من تحت وللكفار فقط على قراءة من قرأ بالتاء من فوق على جهة التوقيف اي هذا حال الاصنام معكم ان دعوة وهم لم يجيبوكم \* وقوله سبحانه ان الذين تدعون من دون الله عباد امثالكم فادعوهم فليستجيبوا

لكم ان كنتم صادقين الآية مخاطبة للكفار في تحقير شأن اصنامهم وقوله فادعوهم اي فاختبروا فان لم يستجيبوا فهم كما وصفنا \* وقوله سبحانه الهم ارجل عشون بها ام لهم ايد يبطشون بها ام لهم اعين يبصرون بها ام لهم اذان يسمعون بها الآية الغرض منهذه الآية الهم حواس الحي واوصافه فاذا قالوا لاحكموا بانها جمادات من غير شك لاخير عندها قال الزهراوي المعني انتم افضل منهم بهذه الجوارح النافعة فكيف تعبدونهم ثم امر سبحانه نبيسه عليه السلام ان يعجزهم بقوله قل ادعوا شركاءكم اي استنجدوهم واستنفروهم الى اضرارى وكيدى ولاتؤخرونى المعنىفانكانوا ءالهة فسيظهر فعلكم ولما احالهم على الاستنجاد بآلهتهم في ضرره واراهم ان الله سبحانه هو القادر على كل شي. لا تلك عقب ذلك بالاستناد الى الله سبحانه والتوكل عليه والاعلام بانه وليه وناصره فقال ان ولي الله الذي نزل الكتاب وهو يتولى الصالحين \* وقوله والذين تدعون من دونه لا يستطيعون نصركم ولا انفسهم ينصرون انما تكرر القول في هذا وترددت الآيات فيه لان امر الاصنام وتعظيمها كان متمكنا من نفوس العرب في ذلك الزمان ومستوليا على عقولها فاوعب القول في ذلك لطفا منه سبحانه بهم \* وقوله وان تدءوهم الى الهدى لايسمعوا الآية قالت فرقة هذا خطاب للنبي صلى الله عليه وسلم وامته فى امر الكفار والها. والميم في قسوله تدعوهم للكفار ووصفهم بانهم لا يسمعون ولا يبصرون اذ لم يتحصل لهم عن النظر والاستماع فائدة قاله مجاهد والسدي وقال الطبري المراد بالضمير المذكور الاصنام ووصفهم بالنظركناية عن المحاذاة والمقابلة ولمسا فيها من تخييل النظر كما تقول دار فلان تنظر الى دار فلان \* وقوله سبحانه جميع امته واخذ بجميع مكارم الاخلاق قال الجمهور معنى خذ العفو اقبل من الناس

فى اخلاقهم واقوالهم ومعاشرتهم ما اتى عفوا دون تكلف فالعفو هنا الفضل والصفو قال مكي قوله تعالى خــــد العفو وامر بالعرف الآيــة قال بعض اهـــل المعانى فى هـذه الآبـة بيان قــول النبي صلى الله عليــه وسلم اوتيت جوامــع الكلم فهذه الآية قد جمعت معان كثيرة وفوائد عظيمة وجمعت كل خلق حسن لان في اخذ العفو صلة القاطعين والصفح عن الظالمين واعطاء المانعين وفى الامر بالمسروف تقوى الله وطاعته وصلة الرحم وصون الجوارح عن المحرمات وسمي هذا ونحوه عرفا لان كل نفس تعرف وتركن اليه وفي الاعراضعن الجاهلين الصبر والحلم وتنزيمه النفس عن مخاطبة السفيه ومنازعة اللجوج وغير ذلك من الافعال المرضية انتهى من الهداية وقوله وامر بالعرف معناه بكل ما عرفته النفوس عما لاترده الشريعة ومن ذلك ان تعطي من حرمك وتصل من قطعك وتعفو عن من ظلمك الحديث فالعرف بمعنى المعروف \* وقوله عزوجل واما ينز غنك من الشيطان نزغ فاستعــذ بالله انه سميع عليم هذه الآية وصية من الله سبحانه لنبيه صلى الله عليه وسلم تعم امته رجلا رجلا والنزغ حركة فيهما فساد وفلما تستعمل الافى فعل الشيطان لان حركته مسرعة مفسدة ومنه قول النبي صلى الله عليمه وسلم لايشر احدكم على اخيــه بالســـلاح لاينزغ الشيطــان في يـــده فالمعنى في هذه الآية فاما تلمن بك لمة من الشيطان فاستعذ بالله وعبارة البخاري ينزغنك يستخفنك انتهى ونزغ الشيطان عام في الغضب وتحسين المعاصى واكتساب الغوائل وغير ذلك وفي جامع الترمذي عن النبي صلى الله عليه وسلم قال ان للملك لمــة وللشيطان لمة الحديث قال (ع) وعن هاتين اللمتين هي الحواطر من الحير والشر فالآخذ بالواجب يلقى لمة الملك بالامتثال والاستدامة ولمسة الشيطان بالرفض والاستعاذة واستعاذ معناه طلب ان يعاذ وعساذ معنساه

لاذ وانضوى واستجار قال الفخر قال ابن زید لما نزل قوله تعالی واعرض عن الجاهلين قال النبي صلى الله عليــه وسلم كيف يا رب والغضب فنزل قــوله وامــا ينزغنك من الشيطان نزغ وقوله انــه سميـع عليم يـــدل على ان الاستعـــاذة لا تفيد الااذا حضرفي القلب العلم بمعنى الاستعاذة فكانه تعالى قال اذكر لفظ الاستعاذة بلسانك فانى سميع واستحضر معاني الاستماذة بعقلبك وقلبك فانى عليم بما في ضميرك وفي الحقيقة القول اللساني دون المسارف العقلية عديم الفائدة والاثر انتهى \* وقوله سبحانه ان الذين اتقوا اذا مسهم طائف من الشيطان تذكروا الآية خرجت مخرج المدح للمتقين والتقوى هاهنا عامة في اتقاء الشرك والمعاصى وقرأ ابن كثير وغيره طيف قال ابو على الطائف كالخاطر والطيف كالخطرة وقسوله تذكروا اشارة الى الاستعاذة المامور بها والي ما لله عز وجل من الاوامر والنواهي في النـازلة التي يقع تعرض الشيطان فيها وقرأ ابن الزبير من الشيطان تأملوا فاذا هم وفى مصحف ابي بن كعب اذا طاف من الشيطان طائف تأملوا وقوله مبصرون من البصيرة اي فاذا هم قد تبينوا الحق ومالوا اليــه والضمير فى اخوانهم عائــد على الشياطين وفى يمدونهم عائد على الكفار وهم المراد بالاخوان هـذا قول الجمهور قال (ع) وقرأ جميع السبعة غير نافع يمدونهم من مددت وقرأ نافع يمدونهم من امددت قال الجمهور هما بمعنى واحد الاأن المستعمل في المحبوب امد والمستعمل في المكروه مد فقراءة الجماعة جارية على المنهاج المستعمل وقراءة نافسع هي مقيدة بقوله في الغي كما يجوز ان تقيد البشارة فتقول بشرته بشر ومد الشياطين للكفرة اي ومن نحا نحوهم هو بالتزيين لهم والاغدوا المتتابع وقوله ثم لا يقصرون من اقصر والضمير عائد على الجميع اي هو ُلا لا يقصرون عن الاغوا. وهو لا لا يقصرون في الطاعة للشياطين \* وقوله سبحان واذا

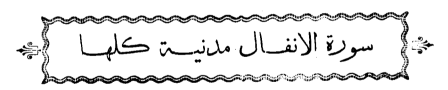
لم تاتهم بشايـة قالوا لولا اجتبـيتهــا سببها فيما روي ان الوحيكان يتأخر احيانا فكان الكفار يقولون هلا اجتبيتها اي اخترتها فامره الله عز وجل ان يجيب بالتسليم لله وان الامر فى الوحي اليه ينزله متى شاء ثم اشار بقوله هــذا بصـــائرً الى القرءان ايعلامات هدى وانوار تستضى. القلوب به \* وقوله سبحانه واذا قرئى القرءان فاستمعوا له وانصوا لعلكم ترحمون ذكر الطبري وغيره ان اصحاب النبي صلى الله عليـه وسلمكانوا بمكُّـة بتكلمون في المُصحتوبـة بجوائجهم فنزلت الآية امرا لهم بالاستماع والانصات فى الصلاة واما قول من قال انها فى الخطبة فضعيف لان الآيـة مكية والحطبة لم تكن الابعد الهجرة والفاظ الآية على الجملة تتضمن تعظيم القرران وتوقيره وذلك واجب فى كل حالة والانصات السكوت قال الزجاج ويجوز ان كيون فاستمعوا له وانصتوا اي اعملوا بها فيه ولا تجاوزوه قال ابن العربي فى احكامه روى الترمـذي وابو داود عن عبادة بن الصامت قال صلى رسول الله صلى الله عليه وسلم صلاة الصبح فشقلت عليمه القراءة فلما انصرف قال انى الأراكم تقرءون وراء امامكم قلنا يا رسول الله إي والله فقال لا تفعلوا الابام القرُّ أن فانــه لاصلاة لمن لم يقرأ بها وقد روى الناس في قراءة المامومين خلف الامام بفاتحــة الكتــاب احاديث كثيرة واعظمهم فى ذلك اهتبالاالدارقطني وقد جمع البخاري فى ذلك جزاً وكان رايه قراءة الفاتحة خلف الامام في الصلاة الجهرية وهي احدى روايات مالك وهو اختيار الشافعي انتهى وقد تقدم اول الكتاب ما اختاره ابن العربي وقوله سبحانه واذكر ربك في نفسك الآية مخاطبة للنبي صلى الله عليـه وسلم وتعم جميـع امتـه وهو امر من الله تعالى بـذكره وتسبيحه وتقديسه والثناء عليه بمحامده والجمهور على ان الذكر لايكون في النفس ولا يراعي الابجركة اللسان ويدل على ذلك من هذه الآية

قوله ودون الجهر من القول وهــذه مرتبــة السـر والمخافـــة وقال الفخر المراد بقوله تمالي واذكر ربك في نفسك كونه عارفا بماني الاذكار التي يقولها بلسانه مستحضرا لصفات الجلال والعظمة وذلك أن الذكر باللسان أذا كان عاريا عن الذكر بالقلبكان عديم الفائدة الاترى ان الفقها اجمعوا على ان الرجل اذا قال بعت واشتريت مع انه لا يعرف معانى هــذه الالفـاظ ولايفهم منها شيأ فانه لا ينعقد البيع والشراء فكذلك هنا قال المتكلمون وهـذه الآية تـدل على اثبات كلام النفس \* وقـوله تعـالى ولا تكن من الغافلين يدل على ان الذكر القلبي يجب ان يكون دائمًا وان لا يغضل الانسان لحظة عن استحضار جلال الله وكبريائه بقدر الطاقة البشرية وتحقيق القول في هذا ان بين الروح والبدن علاقة عجيبة لان كل اثر يحصل في البدن يصعد منه نشائج الى الروح الاترى ان الانسان اذا تخيل الشيء الحامض ضرس منه واذا تخيل حالة مكروهة او غضب سخن بدنه انتهى وتضرعا منساه تذللا وخضوعا البخاري وخيضة اي خوفا انتهى \* وقوله بالغدو والآصال معناه دأبا وفي كل يوم وفي اطراف النهار ولاتكن من الغافلين تنبيه منه عز وجل ولما قالسبحانه ولا تكن من الغافلين جعل بعد ذلك مثالامن اجتهاد الملائكة ليبعث على الجد في طاعة الله سبحانه (ت) قال صاحب الكلم الفارقية غفلة ساعة عن ربك مكدرة لمرآة قلبك فكيف بفظة جميع عمرك انتهى قال ابن عطاء الله رحمه الله لاتترك الذكر لعدم حضورك مع الله فيه لان غفلتك عن وجود ذكره اشد من غفلتك في وجود ذكره فعسى ان يرفعك من ذكر مع وجود غفلة الى ذكر مع وجود يقظــة ومن ذكر مع وجود يقظة الى ذكر مع وجود حضور ومن ذكر مع وجود حضور الى ذكر مع وجود غيبة عما سوى المذكور وما ذلك على الله

بعزيز انتهى قال ابن العربي فى احكامه قوله تعالى ولا تكن من الغافلين اي فيما امرت به وكلفته وهذا خطاب له عليه السلام والمراد به جميع امته انتهى \* وقوله الذين يريد به الملائكة \* وقوله عند انما يريد به الملائكة والتشريف والقسرب فى المكانمة لا فى المكان فهم بذلك عنده ثم وصف سبحانه حالهم من قواضعهم وادمانهم العبادة والتسبيح والسجود وفى الحديث اطت السما وحق لها ان تنظ ما فيها موضع شبر الا وفيه ملك قائم او داكع او ساجد وهذا موضع سجدة

قال عبد الرحمن بن محمد عضا الله عنمه كل ما انتخبناه فى تفسير السورة والحمد لله على ما به المم وصلى الله على سيدنا محمد و اله وسلم تسليما كثيرا

## \* بسم الله السرحمن السرحيم \*



قال مجاهد الأاية واحدة وهي قوله واذيك بك الذين كفروا الآية ولا خلاف ان هذه السورة نزلت في شان بدر وامر غنائمه \* قوله عز وجل يسئلونك عن الانفال الآية النفل والنافلة في كلام العرب الزيادة على الواجب والاكثر في هذه الآية ان السؤال انما هو عن حكم الانفال وقالت فرقة انما سألوه الانفال نفسها محتجين بقراءة سعد بن ابى وقاص وغيره يسئلونك الانفال وعن ابى امامة الباهلي قال سألت عبادة بن الصامت عن

الانفال فقال فينا اهل بدر نزلت حين اختلفنا وساءت اخلاقنا فنزعــه الله من ايدينا وجعله الى رسوله صلى الله عليه وسلم وقسمه عليه السلام بين المسلمين على بواء يريد على سواء فكان فى ذلك تقوى الله وطاعة رسوله وصلاح ذات البين قال (ع) ويجي من مجموع الآثار المذكورة هنا ان نفوس اهل بدر تنافرت ووقع فيها ما يقع في نفوس البشر من ارادة الاثرة لاسيا من ابلي فانزل الله عز وجل الآية فرضي المسلمون وسلموا فاصلح ذات بينهم ورد عليهم غنائمهم قال بعض اهل التاويل عكرمة ومجاهدكان هذا الحكم من الله سبحان لوفع الشغب ثم نسخ بقوله واعلموا انما غنمتم من شيء الآيـة وهذا اولى الاقوال واصحها \* وقوله سبحانه واصلحوا ذاتُ بينكم تصريح بانمه شجر بينهم اختلاف ومالت النفوس الى التشاح وذات في هذا الموضع يراد بها نفس الشيء وحقيقته والذي يفهم من بينكم هو معنى يعم جميع الوُصَل والالتحامات والمودات وذات ذلك هو المامور باصلاحها اي نفسه وعينه وبأتى الآيـة بين \* وقوله سبحانـه انمـا المومنون الذين اذا ذكر الله وجلت قلوبهم الآية انما لفظ لاتفارقه المبالغة والتاكيد حيث وقع ويصلح مع ذلك للحصر بحسب القرينة فقوله هنا انمــا المومنون ظاهرها انهــا للمبالغة والتاكيد فقط اي الكاملون قال الشيخ ابوعبد الله محمد بن محمد بن احمد الانصاري الساحلي المالق في كتابه الذي الفه في السلوك واعلمان الانسان مطاوب بطهارة نفسه وتركيتها وطرق التزكية وانكثرت فطريق الذكر اسرع نفعا واقرب مراما وعليه درج اكثر مشائخ التربية ثم قال والذكرضد النسيان والمطلوب منه عمارة الباطن بالله تعالى فى كل زمان ومع كل حال لان الذكر بدل على المذكور لامحالة فذكره دبدنا يوجب المحبة له والمعرفة به والذكر وان اختلفت الفاظه ومعانيه فلكل معنى معانيه اختصاص

بنوع من التحلية والتخلية و التزكية ثم قال والذكر على قسمين ذكر العامة وذكر الخاصة اما ذكر العامة وهو ذكر الاجور فهو ان يذكر العبد مولاه بما شـا من ذكره لا يقصد غير الاجور والثواب واما ذكر الخاصة فهو ذكر الحضور وهو ان يذكر العبد مولاه باذكار معلومة على صفة مخصوصة لينال بذلك المعرفة بالله سبحانه بطهارة نفسه منكل خلق ذميم وتحليتها بكل خلق كريم انتهى ووجلت معناه فزعت ورقت وخافت وبهذه المعانى فسرتها العلماء وتليت معناه سردت وقرئت والآيات هنا القرءان المتلو ومنكلام صاحب الكلم الفارقيــة ان تيقظت يقظة قلبية وانتبهت انتباهة حقيقية لم ترفى وقتك سعة لغير ذكر ربك واستشعار عظمته ومهابته والاقبال على طاعته ما في وقت العاقل فضلة في غير ما خلق له من عبادة خالقه والاهتمام بمصالح آخرته والاستعداد لماده اعرف العبيد بجلال مولاه اخلاهم عما سواه واكثرهم لهجا بذكره وتعظيما لامره واحسنهم تأملا لآثار صنعته وبدائع حكمته واشدهم شوقا الى لقائمه ومشاهدته انتهى وزيادة الايمان على وجوه كلها خارج عن نفس التصديق منها ان المومن اذا كان لم يسمع حكما من احكام الله عز وجل في القران فنزل على النبي صلى الله عليه وسلم فسمعه ف آمن به زاد ايمانا الى سائر ما قد أمن به اذ لكل حكم تصديق خاص وهذا يترتب فيمن بلغه ما لم يكن عنده من الشرع الى يوم القيامة وترتب زيادة الايمان بزيادة الدلائل ولهذا قال مالك الايمان يزيد ولاينقص ويترتب بزيادة الاعمال البرة على قول من يرى ان لفظة الايمان واقعة على التصديق والطاعات وهو لا يقولون يزيد وينقص \* وقوله سبحانه وعلى ربهم يتوكلون عبارة جامعة لمصالح الدنيا والآخرة اذا اعتبرت وعمل بحسبها في ان يمتثل الانسان ما امر به ويبلغ في ذلك اقصى جهده دون عجز وینتظر بعدما وعد به من نصر او رزق او غیره وهذه اوصاف جمیلة

وصف الله بعا فضلًا المومنين فجملها غاية للامـة يستبق اليـها الافاضل ثم أتبـع ذلك وعدهم ووسمهم باقامة الصلاة ومدحهم بها حضا على ذلك \* وقوله وممــا رزقناهم ينفةون قال جماعة من المفسرين هي الزكاة وانما حملهم على ذلك اقتران الكلام باقامة الصلاة والافهو لفظ عام في الزكاة ونواف الحير وصلات المستحةين ولفظ ابن عباس في هذا المغنى محتمل \* وقوله سبحانــه لهم درجات ظاهره وهو قول الجمهور ان المراد مراتب الجنة ومنازلها ودرجاتها على قدر اعمالهم ورزق كريم يريد مآكل الجنة ومشاربها وكريم صفة تقَـتضي رفع المذام كقوله ثوب كريم \* وقوله سبحانـه كما اخرجك ربك من بيتك بالحق الآيـة اختلف في معنى هذه الآية فقال الفرا. التقدير امض الامرك في الغنائم وان كرهوا كما اخرجك ربك قال (ع) وتحريرهـ ذا المعنى عندى ان يقال هذه الكاف شبهت هذه القصـة التي هي اخراجـه من بيته بالقصة المتقدمة التي هي سؤالهم عن الانفالكانهم سألوا عن النفل وتشاجروا فاخرج الله ذلك عنهم فكانت فيه الخيرة كماكرهوا فى هـذه القصــة انبعاث النبي صلى الله عليه وسلم فاخرجه الله من بيتــه فكانت فى ذلك الحيرة وعلى هذا التاويل يمكن ان يكون قوله يجادلونك كلاما مستانفا يراد بسه الكفار اي يجادلونك في شريعة الاسلام من بعد ما تبين الحق فيها كانما يساقون الى الموت في الدعاء الى الايمان وهمذا الذي ذكرت من ان يجادلونك في الكفيار منصوص وقال مجاهد وغيره المني في الآية كما اخرجك ربك من بيتك على كراهية من فريق منهم كذلك يجادلونك في قتال كفار مكة ويودون غير ذات الشوكة من بعد ما تبين لهم انك انما تفعل ما امرت بـه لاما يريدون هم وقائــل هذه المقالة يقول ان المجادلين هم المومنون وقائـل المقالة الاولى يقــول ان المجادلين هم المشركون وهــذان

القولان يتم بهما المعنى ويحسن رصف اللفظ وقيــل غير هـــذا وقوله مـن بـيتك يريد من المدينة يثرب قاله الجمهور \* وقوله سبحانه واذ يعـدكم الله احـدى الطائفتين انها لكم الآية في هذه الآية قصص حسن محل استيعابه كتاب سيرة رسول الله صلى الله عليه وسلم لابن هشام واختصاره ان رسول الله صلى الله عليه وسلم لما بلغه وقيـل اوحي اليه ان ابا سفيان بن حرب قد اقبل من الشام بالعير التي فيها تجارة قريش واموالها قال لاصحابه ان عير قريش قـد عنت لكم فاخرجوا اليها لعل الله ان ينفلكموها قال فانبعث معه من خف وثقل قــوم وكرهوا الحروج واسـرع رسول الله صلى الله عليــه وسلم لا يلوى على مــن تمذر ولا ينظر من غاب ظهره فسار في ثلاث مائة وثلاثة عشر او نحو ذلك من اصحاب بين مهاجري وانصاري وقد ظن الناس باجمهم ان رسول الله صلى الله عليه وسلم لايلق حربا فلم يكثر استعدادهم وكان ابو سفيان فى خلال ذلك يستقصى ويحذر فلما بلغه خروج رسول الله صلى الله عليه وسلم بعث ضمضم بن عمرو النفاري الى مكة يستنفر اهلها ففعل ضمضم فخرج اهل مكة فى الف رجل اوتحو ذلك فلما بلغ رسول الله صلى الله عليه وسلم خروجهم اوحى الله اليه وحيا غير متلويمده احسدى الطائفتين فعرف رسول الله صلى الله عليــه وسلم اصحابــه بــذلك فسروا وودوا ان تكون لهم العير التي لاقتال معها فلما علم ابو سفيان بقرب رسول الله صلى الله عليــه وسلم منــه اخذ طريق الساحل وابعد وفات ولم يبق الالقاء اهـل مكة واشار بعض الكفار على بعض بالانصراف وقالوا هذه عيرنا قد نجت فلننصرف فحرش ابو جهل ولج حتى كان امر الواقعــة وقال بعض المومنين نحن لم نخرِج لقـتال ولم نستعد له فجمع رسول الله صلى الله عليه وسلم اصحابـه وهو بواد يسمى دَقران وقال اشيروا علي ايها الناس فقام ابو بكر فتكلم واحسن وحرض الناس على

لقاء العدو فاعاد رسول الله صلى الله عليه وسلم الاستشارة فيقام عمر بمشبل ذلك فاعاد رسول الله صلى الله عليه وسلم الاستشارة فتكلم المقداد بن الاسود الكندي فقال لانقول لك يا دسول الله كما قالت بنو اسراءيل اذهب انت وربك فقات لا انا هاهنا قاعدون ولكين نقول انا ممكما مقاتلون والله لو اردت بنا برك الغاد يعني مدينة الحبشة لقاتلنا معك من دونها فسر رسول الله صلى الله عليه وسلم بكلامه ودعا له بجير ثم قال اشيروا على ايها الناس فكلمه سعد بن معاذ وقيل سعد بن عبادة ويحتمل هما معا فقال يا رسول الله كانك ايانا تريد معشر الانصار فـقال النبي صلى الله عليه وسلم اجل فـقال انا قد ·امنــا بك واتبعناك وبا يعناك فامض لامر الله فوالله لو خضت بنا هذا البحر لحضناه معك فيقال النبي صلى الله عليه وسلم امضوا على بركة الله فكانى انظر الى مصارع القوم فالتقوا وكانت وقعة بدر (ت) وفى صحيح البخاري من حديث عائشة فى خروج ابى بكر من مكة فلقيه ابن الدغنة عند برك الغماد الحديث وليست بمدينة الحبشة من غير شك فالله اعلم ولعلهما موضعان انتهى والشوكة عبارة عن السلاح والحدة \* وقوله سبحانه ويريد الله ان يحق الحق بكلماته ويقطع دابر الكافرين المعنى ويريد الله ان يظهر الاسلام ويعلى دعوة الشرع بكلماته التي سبقت في الازل والدابر الذي يدبر القوم اي ياتي اخرهم واذا قطع فقد اتى على اخرهم بشرط ان يبدأ الاهلاك من اولهم وهي عبارة في كل من اتى الهلاك عليه وقوله سبحانه ليحق الحق اي ليظهر الحق الذي هو دين الاسلام ويبطل الباطل اي الكفر وتستغيثون معناه تطلبون الغوث وممدكم اي مكثركم ومقويكم من امددت ومردفين معناه متبعين وقرأ سائر السبعة غير نافع مردفين بكسر الدال ونافع بفتحها وروي عن ابن عباس خلف كل ملك ملك وهذا معنى التتابع يقال ردف واردف اذا اتبع وجا. بعــد الشيء

ويحتمل آن يراد مردفين للمومنين ويحتمل آن يراد مردفين بعضهم بعضا وانشد الطبري شاهدا على آن اردف بمعنى جاء تابعا قول الشــــاعر

اذا الجوزاء اردفت الثريب الله ظننت بآل فاطمة الظنونيا والثريا تطلع قبل الجوزا. وروي في الصحيح الاشهران الملائكة قاتلت يوم بدر واختلف فی غیره قال ابن اسحاق حدثنی عبد الله بن ابی بکرانه حدث عن ابن عباسانه قال حدثني رجل من بني غفار قال اقلت انا وابن عم لي حتى صعدنا في جبل يشرف نبا على بدر ونحن مشركان ننتظر الوقعة على من تكون فننتهب معمن ينتهب قال فينما نحن في الجبل اذ دنت منا سحابة فسمعنا فيها حمحمة الخيل فسمعت قائلا يقول اقدم حيزوم فاما ابن عمى فأنكشف قناع قلبه فمات مكانه واما انا فكدت اهلك ثم تماسكت قال ابن اسحاق وحدثني عبــد الله بن ابي بڪرعن بعض بني ساعــدة عن ابي سعيد مالك بن ربيعة وكان شهد بدرا قال بعد ان ذهب بصره لو كنت اليوم ببدر ومعي بصرى لاريسكم الشعب الذي خرجت منه الملائكة لااشك ولااتمارى انتهى من سيرة ابن هشام \* وقوله سبحانيه وما جعله الله الابشرى ولتطمئن به قلوبكم الضمير فى جعله عائد على الوعد وهذا عنـدى امكن الاقوال من جهة المعنى وقيل عائد على المدد والامداد وقيل عائد على الارداف وقيل عائدعلي الالف \* وقوله وما النصر الامن عند الله ان الله عزيز حكيم توقيف على ان الامركله لله وان تكسب المرء لاينني اذا لم يساعده القدر وانكان مطلوبا بالجد كما ظاهر رسول الله صلى الله عليه وسلم بين درعين \* وقوله سبحانه اذ يغشيكم النعاس امنة منه القصد تعديد نعمه سبحانه على المومنين في يوم بدر والتقدير اذكروا أذ فعلنا بكم كذا واذ فعلنا كذا والعامل في اذا اذكروا وقرأ نافع يغشيكم بضم الياء وسكون الغين وقسرأ حمزة وغيره يغشيكم بفتح الغين

وشد الشين المكسورة وقرأ ابن كثير وغيره ينشاكم بفتح الياء والف بمد الشين النعاس بالرفع ومعنى يغشيكم يغطيكم والنعاس اخف النوم وهوالـذى يصيب الانسان وهوواقف او ماش وينص على ذلك قصص هذه الآيــة انهم انماكان بهم خفق بالروس وقوله امنة مصدر من امِن يأمن امنا وامنية وامانا والها وفيه لتانيث المصدر كما هي في المساءة والحماقة والمشقة وروي عن ابن مسمود انه قال النعماس عنمد حضور القتال علاممة امن وهو من الله وهو في الصلاة من الشيطان قال (ع) وهذا انما طريقه الوحي فهو لامحالة يسنده \* وقوله سبحانه وينزل عليكم من السماء ماء ليطهركم به وذلك ان قوما من المومنين لحقتهم جنابات في سفرهم وعدموا الماء قريب بدر فصلوا كذلك فوسوس الشيطان في نفوس بعضهم مع تخويفه لهم من كثرة العدو وقلتهم وايضا فكانت بينهم وبين ماء بدر مسافة من رمل دهس تسوخ فيها الارجل فكانوا يتوقعسون أن يسبقهم الكفار إلى ما بدر فانزل الله تلك المطرة فسالت الاودية فاغتسلوا وطهرهم الله تعالى فلذهب رجز الشيطان وتدمث الطريق وتلبدت تلك الرمال فسهل الله عليهم السير وامكنهم الاسراع حتى سبقوا الى ما وبدر واصاب المشركين من ذلك المطر ما صعب عليهم طريقهم فسر المومنون وتبينوا من فعل الله بهم ذلك قصد المعونة لهم فطابت نفوسهم واجتمعت وتشجعت فذلك الربط على قلوبهم وتشبيت اقدامهم على الرملة اللينة والضمير في ب على هذا الاحتمال عائد على الماء ويحتمل عوده على ربط القلوب ويكون تشبيت الاقدام عبارة عن النصر والمعونة في موطن الحرب ونزول الما كان في الزمن قبل تغشية النعاس ولم يترتب كذلك في الآيمة اذ القصد فيها تعديد النعم فقط \* وقوله سبحانه فثبتوا الـذين امنوا وتثبيتهم يكون بقشالهم وبجضورهم وباقوالهم المونسة ويحتمل ان يكون

وبخواطر تشجعه قال (ع) ويقوى هــذا التاويل مطابقة قوله نعــالى سالتى فى قلوب الذين كفروا الرعب وعلى هذا التاويل يجيء قوله سالتي في قلوب الذين كفروا الرعب مخاطبة للملائكة ويحتمل ان يكون مخاطبة للمومنين \* وقوله سبحانمه فاضربوا فموق الاعتماق قال عكرمة هي على بابها واراد الرءوس وهـذا انبل الاقوال قال (ع) ويحتمـل عنـدى ان يريد وصف ابلغ ضربات العنق واحكمها وهي الضربة التي تكون فوق عظم العنق دون عظم الرأس في المفصل كما وصف دريد بن الصمة فيجيء على هذا فوق الاعتــاق متمكنا والبنان قالت فرقة هي المفاصل حيثكانت من الاعضا. وقالت فرقة البنان الاصابع وهذا هو الصحيح لانه اذا قطع البنان لم ينتفع صاحبه بشيء من اعضائــه واستاسر وشاقوا معنــاه خالفوا ونابــذوا وقطعوا وهو ماخوذ من الشق وهو القطع والفصل بين شيئين وعبر المفسرون عن قموله شاقوا اي صاروا في شق غير شقه قال (ع) وهذا وان كان معناه صحيحا فتحرير الاشتقاق انما هو ما ذكرناه وقوله فان الله شديد العقاب جواب للشرط تضمن وعيدا وتهديدا \* وقوله سبحانه ذلكم فذوقوه المخاطبة للكفأر اي ذلكم الضرب والقتل وما اوقع الله بهم يوم بدر فكانه قال الامر ذلكم فذوقوه وكذا قرره سيبويه وقال بعضهم يحتمل ان يكون ذلكم في موضع نصب كقوله زيداً فاضربه \* وقوله سبحانه يا ايها الذين المنوا اذا لقيتم الذين كفروا زحفا الآيــة زحفا يراد بـه متـقابـلي الصفوف والاشخاص اي يزحف بعضهم الى بعض واصل الزحف الاندفاع على الاليـة ثم سمي كل ماش الى اخر فى الحرب رويدا زاحفا اذ فى مشيته من التماهـل والتباطئي ما فى مشي الزاحف وفى هذا الممنى شواهـ من كلام العرب ونهى الله سبحانــه

في هذه الآية عن تولى الادبار وهذا مقيد بالشريطة المنصوصة في مثلى المومنين والفرار هنالك كبيرة موبقة بظاهر القران والحديث واجماع الاكثر من الامة \* وقوله ومن يولهم يومنذ دبره الآية قال جمهور الامة الاشارة بيومئذ الى يوم اللقاء الذي يتضمنه قوله اذا لقيتم وحكم الآيــة بأق الى يوم القيامة بشرط الضعف الذي بينه الله سبحانه (ت) قال ابن رشد وهذا ما لم يبلغ عدد المسلمين اثني عشر الفا فان بلمغ حرم الفرار وان زاد المشركون على الضعف للحديث لن تغلب اثنا عشر الفا من قلة فان اكثر اهل العلم خصصوا بهذا الحديث عموم الآية وعن ملك مثله انتهى وفهم (ع) الحديث على التعجب ذكره عنـد قوله ويوم حنين ومـا قاله ابن رُشــد هو الصواب والله اعلم ومتحرفا لقـتال يراد بـه الذي يرى ان فعله ذلك انكى للعدو ونصبه على الحال وكذلك نصب متحيزا واما الاستشناء فهو من المولين الذين تضمنهم من والفئة هنا الجماعة الحاضرة للحرب هــذا قول الجمهور \* وقوله سحانه فلم تقتلوهم ولكن الله قتلهم وما رميت اذ رميت ولكن الله رمي هذه الالفاظ ترد على من يزعم ان افعال العباد خلق لهم ومذهب اهل السنة انها خلق للربسبحانه كسب للعبد روي ان النبي صلى الله عليه وسلم اخذ يومئذ ثلاث قبضات من حصى وتراب فرمى بها فى وجوه القوم فانهزموا عنـد اخر رمية ويروى انه قال يوم بدر شاهت الوجوه وهذه الفعلة ايضاكانت يوم حنين بلا خلاف وليبلي المومنين اي ليصيبهم ببلا. حسن وظاهر وصف بالحسن يقتضى انه اراد الغنيمة والظفر والعزة ان الله سميع لاستغاثتكم عليم بوجوه الحكمة في جميع افعاله لا اله الاهـو \* وقوله سبحانـه ذلكم اشارة الى ما تقدم من قتل الله لهم ورميه اياهم وموضع ذلكم من الاعراب رفع قال سيبويه التقدير الامر ذلكم وموهن معناه مضعف مبطل \* وقوله

سبحانه ان تستفتحوا فقد جا كم الفتح الآية قال اكثر المتأولين هذه الآية مخاطبة لكفار مكة روي ان قريشا لما عزموا على الخروج الى حماية العير تعلقوا باستار الكعبة واستفتحوا وروي ان ابا جهل فال صبيحة يوم بدر اللهم انصراحب الفئتين اليك واظهر خير الدينين عندك اللهم اقطعنا للرحمفاحنه الغداة ونحو هذا فقال الله لهم ان تطلبوا الفتح فقد جامكم اي كما ترونه عليكم لالكم وفي هذا توبيخ لهم وان تنتهوا عن كفركم وغيكم فهو خير احتم وان تعودوا للاستفتاح نمد بمثل وقعة بدر رباق الآية بين \* وقوله سبحانه يا ايها الذين ·امنوا اطيعوا الله ورسوله الآية قيل انها نزلت بسبب اختلافهم في النفل ومجادلتهم في الحق وكراهيتهم خـروج النبي صلى الله عليـه وسلّم وتولوا اصله تـتولوا \* وقوله وانتم تسممون يريد دعامه لكم بالقرءان والمواعظ \* وقوله كالذين قالوا يريد الكفار اما من قريش لقولَمم سمعنا لو نشاء لقلنا مثل هذا واما الكفار على الاطلاق \* وقوله سبحانه ان شر الدواب عند الله الصم اليكم مقصد الآية بيان ان هذه الصنيفة العاتية من الكفار هي شر الناس عند الله سبحانه وانها في اخس المنازل لديه وعبر بالدواب ليتأكد ذمهم وقوله الصم البكم عبارة عما في قلوبهم وعدم انشراح صدورهم وادراك عقولهم \* وقوله ولو علم الله فيهم خيرا لاسمعهماي سماع هدى وتفهم ولو اسمعهم اي ولو فهمهم لتولوا بحكم القضا السابق فيهم ولاعرضوا عا تبين لهم من الهدى \* وقوله سبحانه يا أيهـا الذين المنوا استجيبوا لله وللرسـول الآيـة استجيبـوا بمعني اجيبوا وقوله لما يحييكم قال مجاهد والجمهور المعنى للطاعة وما يتضمنه القرءان وهــذا احيا. مستعار لانه من موت الكفر والجهل والطاعةُ تؤدى الى الحياة الدائمة في الآخرة \* وقوله سبحانـ واعلموا ان الله يحول بين المـر. وقلبـ محتمــل

وجوها منها انبه لما امرهم سبحانه بالاستجابة في الطاعة حضهم على المبادرة والاستعجال واعلمهم انبه يحول بين المرع وقلبه بالموت والقبض اي فبادروا الطاعات ويلتئم مع هذا التاويل قوله وانه اليه تحشرون اي فبادروا الطاعات وتزودوها ليوم الحشر ومنها ان يقصد اعلامهم ان قـــدرة الله وعلمـــه واحاطتـــه حائلة بين المر. وقلبه فكان هذا المعنى يحض على المراقبة والخوف لله المطلع على الضمائر حكي هــذا التاويــل عن قتادة ويحتمــل ان يريــد تخويفهم ان لم يمتثلوا الطاعات ويستجيسوا لله وللرسول ان يحل بهم ما حل بالكفار الذين ارادهم بقوله ولو اسمعهم لتولوا وهم معرضون لانه حتمه عليهم بانهم لو سمعوا لم ينتفعوا يقتضي انه كانقد حال بينهم وبين قلوبهم ومنها ان يكون المعنى ترجية لهم بان الله يبدل الحوف الذي في قلوبهم من كثرة العدو فيجعله جراءة وقوة وبضد ذلك للكفار اي فان الله تعالى هو مقلب القلوب كماكان قسم النبي صلى الله عليه وسلم وقيل غير هذا قال مكي وقال الطبري هــذا خبر من الله عز وجل انــه املك بقلوب العباد منهم لها وانــه يحول بينهم وبينها اذا شاء حتى لا يدرك الانسان شيئا من ايمان ولاكفر ولا يعي شيأ ولا يفهم شيــأ الاباذنـه ومشيئــته سبحانه وقدكان النبي صلى الله عليه وسلم كثيرا ما يقول فى دعائــه يا مقلب القلوب ثبت قلبي على دينك انتهى من الهداية وروى مالك بن انس والنساءي ان رسول الله صلى الله عليه وسلم دعا ابي بن كعب وهو فى الصلاة فلم يجبه واسرع فى بقية صلاته فلما فرغ جاء فقال له النبي صلى الله عليه وسلم الم يقسل الله عز وجل يا ايها الذين امنوا استجيبوا لله وللرسول اذا دعاكم له يحييكم قال ابي لاجرم يا رسول الله لا تدعوني ابدا الااجبتك الحديث بطوله واختلاف الفاظه وفى البخاري ومسلم ان ذلك وقع مع ابى سعيــد بن المعلى وروي انه وقع نحوه مع حذيفة بن اليمان فى غزوة الحندق \* وقوله

عز وجل واتقوا فتنة لاتصيبن الذين ظلموا منكم خاصة في الآية تاويلات اسبقها الى النفس ان الله سبحانه حذر جميع المومنين من فتنة ان اصابت لم تخص الظلمة فقط بل تصيب الكل من ظالم وبري. وهذا تاويسل الزبير بن العوام والحسن البصري وكذلك تاويسل ابن عباس فانه قال امر الله المومنين في هذه الآية ان لا يقروا المنكر بين اظهرهم فيعمهم العذاب وخاصة نعت لمصدر محذوف تقديره اصابية خاصية فهي نصب على الحال وقرأ على بن ابي طالب رضي الله عنــه وغيره لتصيين باللام على جواب قسم والمعنى على هذا وعيــد للظلمــة فـقط \* وقوله سبحانــه واذكـروا اذ انتم قليل الآية هذه الآية تتضمن تعديد نعم الله على المومنين واذ ظرف لمعمول واذكروا تقديره واذكروا حالكم الكائنة او الثابتة اذ انتم قليل ولا يجوز ان تكون اذ ظرفا للذكر وانما يعمل الذكر في اذ لوقدرناها مفعولة واختلف في الحال المشار اليها بهذه الآية فقالت فرقة وهي الاكثر هي حال المومنين بمحكة في وقت بداءة الاسلام والناس الذين يخِاف تخطفهم كفار مكة والمأوى المدينة والتاييد بالنصر وقعة بدر وما انجر ممها في وقتها والطيبات الغنائم وسائر ما فتح الله عليهم به وقالت فرقة الحال المشار اليها هي حالهم في غزوة بدر والناس الذين يخاف تخطفهم على هدا عسكر مكسة وسائر القبائل المجاورة فان النبي صلى الله عليه وسلمكان يتخوف من بعضهم والمأوى على هذا والتابيد بالنصر هو الامداد بالملائكة والتغليب على العدو والطيبات الغنيمة \* وقوله سبحانه يا ايها الذين امنوا لاتخونوا الله والرسول هذا خطاب لجميع المومنين الى يوم القيامة وهو يجمع انواع الحيانات كلها قليلها وكثيرها والحيانة التنقص للشيء باختفاء وهي مستعملة في ان يفعل الانسان خلاف ما ينبغي من حفظ امر, ما مالاكان اوسرا او غير ذلك والحيانة لله عز وجلهي في تنقص او امره في سر \* وقوله وتخونوا امانات كم قال الطبري يحتمل ان يحون داخلا في النهي كانه قال لاتخونوا الله والرسول ولاتخونوا امانات م ويحتمل ان يكون المعني لا تخونوا الله والرسول فذلك خيانة لامانات م \* وقوله فتنة يريد محنة واختبارا وامتحانا ليرى كيف العمل في جميع ذلك \* وقوله وان الله عنده اجر عظيم يريد فوز الآخرة فلا تدعوا حظكم منه للحيطة على اموالكم وابنائكم فان المذخور للآخرة اعظم اجرا \* قوله سبحانه يا ايها الذين امنوا ان تتقوا الله الآية وعد للمومنين بشرط التقوى والطاعة لله سبحانه ويجعل لكم فرقانا معناه فرقا بين حقكم وباطل من ينازعكم بالنصر والتابيد وعبر قتادة وبعض المفسرين عن الفرقان هاهنا بالنجاة وقال مجاهد والسدي معناه مخرجا ونحو هذا نما يعمه ما ذكرناه وقد يوجد للعرب استعمال الفرقان كما ذكر المفسرون وعلى ذلك شواهد منها قول الشاعر

وكيف ارجى الحلد والموت طالبى \* ومالي من كاس المنية فرقسان (ت) قال ابن رشد واحسن ما قبل في هذا لمعنى قوله تعالى بجعل لكم فرقانا اي فصلا بين الحق والباطل حتى يعرفوا ذلك بقلوبهم ويهتدوا اليه انتهى من البيان \* وقوله سبحانه واذ يمكر بك الذين كفروا الآية تذكير بجال مكة وضيقها مع الكفرة وجميل صنع الله تعالى فى جميع ذلك والمكر المخاتلة والتداهى تقول فلان يمكر بفلان اذاكان يستدرجه وهذا المكر الذي ذكر الله تعالى فى هذه الآية هو باجماع المفسرين اشارة الى اجتماع قريش في دار الندوة بمحضر البيس فى صورة شيخ نجدي على ما نص ابن اسحاق فى سيره الحديث بطوله وهو الذي كان خروج رسول الله صلى الله عليه وسلم بسببه ولا خلاف ان في دلك كان بعد موت ابى طالب فني القصة ان ابا جهل قال الرأي ان ناخذ من ذلك كان بعد موت ابى طالب فني القصة ان ابا جهل قال الرأي ان ناخذ من

كل بطن فى قريش فتى قويا جلدا فيجتمعون ثم ياخــذكل واحــد منهم سيفــا وياتون محمدا فى مضجعه فيضربونه ضربة رجل واحد فلا تقدر بنوهاشم على قتال قريش باسرها فياخذون المقل ونستريح منه فقال النجدي صدق الفتى هذا الرأي لارأي غيره فافترقوا على ذلك فاخبر الله تعالى بذلك نبيمه صلى الله عليه وسلم واذن له فى الحروج الى المدينة فخرج رسول الله صلى الله عليه وسلم من ليلته وقال لعلي بن ابي طالب التف في بردى الحضرمي واضطجع فى مضجمى فانــه لا يضرك شيع ففعل فجــا، فـتيــان قريش فجعلوا يرصــدون الشخص وينتظرون قيامه فيثورون به فلما قام رأوا عليا فقالوا له اين صاحبك فقال لاادرى وفي السير ان رسول الله صلى الله عليه وسلم خرج عليهم وهم في طريقه فطمس الله اعينهم عنــه وجعــل على رأس كل واحــد منهم ترابا ومضى لوجهه فجاءهم رجل فقال ما تستظرون قالوا محمدا قال انى رأيته الآن جائيا من ناحيتكم وهو لامحالة وضع التراب على روسكم فمدكل واحد يده الى رأسه فاذا عليه التراب وجاءوا الى مضجع رسول الله صلى الله عليه وسلم فوجدوا عليا فركبوا وراءه حيننذكل صعب وذلول وهو بالغار ومعني ليثبتوك ليسجنوك قاله عطاء وغيره وقال ابن عباس وغيره ليوثقوك \* وقوله سبحانه واذا تتلى عليهم اياتنا يعنى القرءان قالوا قد سمعنا لو نشساء لقلنسا مشسل هذا وقولهم ان هذا الااساطير الاولين اي قصصهم المكتوبة المسطورة واساطير جمع اسطورة ويحتمل جمع اسطار وتواترت الروايات عن ابن جريج وغيره ان قائل هذه المقالة هو النضربن الحارث وذلك انـه كان كثير السفرالي فارس والحيرة فكان قد سمع من قصص الرهبان واخبار رستم واسفنديار فلما سمع القران ورأى فيه اخسار الانبياء والامم قال لو شئت لقلت مشل هذا وكان النضرمن مردة قريش النائلين من النبي صلى الله عليه وسلم ونزلت فيسه

ايات كثيرة منكتاب الله عز وجل وامكن الله منه يوم بـدر وقتله رسول الله صلى الله عليه وسلم صبرا بالصفراء منصرفه من بدر فى موضع يقال له الاثيل وكان اسره المقداد فلما امر رسول الله صلى الله عليه وسلم بضرب عنقه قال المقداد اسيرى يا رسول الله فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه كان يقول في كتاب الله ما قد علمتم ثم اعاد الامر بقتله فاعاد المقداد مفالته فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم اللهم اغن المقداد من فضلك فقال المقداد هــذا الذَّى اردت فضربت عنق النَّض ﴿ وقَّـوله عز وجـل واذ قالوا اللهم انكان هذا هُو الحق من عندك الآيـة روي عن مجاهد وغيره ان قائل هــذه المقالة هو النضربن الحارث المذكور وفيه نزلت هذه الآيـة قال (ع) وترتب ان يقمول النضر مقالة وينسبهما القرءان الى جميعهم لان النضركان فيهم موسومما بالنبــل والفهم مسكونا الى قــوله فـكان اذا قال قولاقاله منهم كثير واتبعـه عليه حسب ما يضله الناس ابدا بعلمائهم وفقهائهم (ت) وخرج البخاري بسنده عن انس بن مالك قال قال ابو جهل اللهم انكان هذا هو الحق من عندك فامطر علينا حجارة من السها او ايتنا بعذاب اليم فنزلت وما كان الله ليعذبهم وانت فيهم الى عن المسجد الحرام اه والمشار اليه بهذا هو القر-ان وشرع محمد صلى الله عليه وسلم والذي حملهم على هذه المقالة هو الحسد فعميت بصائرهم عن الهدى وصمموا على ان هذا ليس بحق نعوذ بالله من جهد البلاء وسوء القضاء وحكى ابن فورك ان هذه المقالة خرجت منهم مخرج العناد وهذا بميد فى التاويــل ولا يقول هـذا على جهة العناد عاقـل وقراءة الناس انمـا هي بنصب الحق على انــه خبركان ويكون هو فصلا فهو حينئذ اسم وامطر انما تستعمل غالبا في المكروه ومطر فى الرحمـة قاله ابو عبيـدة \* وقوله سبحانـه ومـا كان الله ليعذبهم وانت فيهم الآية قالت فرقة نزلت هذه الآية كلها بحكة وقالت

فرقة نزلت كلها بعد وقعة بدر حكاية عما مضى وقال ابن أبزى نزل قوله وماكان الله ليعذبهم وانت فيهم بمكة اثر قولهم او ايتنا بعذاب اليم ونزل قوله وماكان الله معذبهم وهم يستغفرون عند خروج النبي صلى الله عليه وسلم من مكة فى طريقـــه الى المدينـة وقد بقي بمڪة مومنون يستغـفرون ونزل قوله وما لهم الايعذبهم الله الى اخرالآية بعد بدر عند ظهور العـذاب عليهم (ت) وهذا التاويل بين وعليه اعتمد عياض في الشف قال وفي الآية تأويل الخرثم ذكر حديث الترمذي عن ابي موسى الاشعري قال قال النبي صلى الله عليه وسلم انزل الله تعالى علي امانين لامتى وماكان الله ليعذبهم وانت فيهم وماكان الله معذبهم وهم يستغفرون فاذا مضيت تركت فيهم الاستغفار انتهى قال (ع) واجمع المتأولون على ان معنى قوله وماكان الله ليعذبهم وانت فيهم ان الله عز وجل لم يعذب قط امة ونبيها بين اظهرها اي فما كان الله ليعــذب هذه الامة وانت فيهم بـل كرامتك لديه اعظم \* وقوله عز وجل ومالهم الايمذبهم الله توعد بعذاب الدنيا والضمير في قسوله او لياءه عائمه على الله سبحانـه أو على المسجد الحرام كل ذلك جيــد وروي الاخير عن الحــن وقال الطبري عن الحسن بن ابي الحسن ان قوله سبحانه وما لهم الايعذبهم الله ناسخ لقوله وماكان الله معذبهم وهم يستغفرون قال (ع) وفيه نظر لانه خبر لايدخله نسخ \* وقوله سبحانه وماكان صلاتهم عند البيت الامكاء وتصدية المكاء الصفير قاله ابن عباس والجمهور والتصدية عبر عنها اكثر الناس بإنها التصفيق وذهب اكثر المفسرين الى ان المكاء والتصدية انمــا احدثهـا الكفار عند مبعث النبي صلى الله عليه وسلم لتنقطع عليه وعلى المومنين قراءتهم وصلاتهم وتخلط عليهم فلما نغي الله تعالى ولايتهم للبيت امكن ان يعترض منهم معترض بان يقول وكيف لانكون اولياءه ونحن نسكنه ونصلي عنده فقطع سبحانمه هذا الاعتراض بان قال وماكان صلاتهم عند البيت الاالمكا. والتصدية قال (ع) والذي مربى من امر العرب في غير ما ديوان ان المكاء والتصدية كان من فعل العرب قديما قبل الاسلام على جهة التقرب بـ ه والتشرع وعلى هـ ذا يستقيم تغييرهم وتنقصهم بان شرعهم وصلاتهم لم تكن رهبة ولارغبة وانما كانت مكا وتصدية من نوع اللعب ولكنهم كانوا يتزيدون فيهما وقت النبي صلى الله عليه وسلم ليشغلوه هو وامته عن القراءة والصلاة \* وقوله سبحانه فذوقوا العذاب الآية اشارة الى عذابهم ببدر بالسيف قاله الحسن وغيره فيلزم أن هذه الآية الآخرة نزلت بعد بدر ولا بد قال (ع) والاشبه أن الكل نزل بعد بدر حكاية عما مضى \* وقوله سبحانـه ان الذين كفروا ينفقون اموالهم ليصدوا عن سبيل الله الآية لما قتل من قتل ببدر اجتمع ابناؤهم وقراباتهم فقالوا لمن خلص ماله في العير ان محمدا قد نال منا ما ترون ولكن اعينونا بهذا المال الذي كان سبب الوقعة فلعلنا ان ننال منه ثارا يريدون نفقته في غزوة احد ﴿ وقوله سبحانه فسينفقونها ثم تكون عليهم حسرة ثم يغلبون الحسرة التلهف على فائت وهذا من اخبار القرءان بالغيوب قبل أن تكون فكان كما اخبر ثم اخبر سبحانه عن الكافرين وانهم يجمعون الى جهنم والحشر الجمع \* وقوله سبحانه ليميز الله الحبيث من الطيب وقرأ حمزة والكساءي ليميز الله بضم اليا. وفتح الميم وشد الياء فال ابن عباس وغيره المعني بالحبيث الكفار وبالطيب المومنون وقال ابن سلام والزجاج الحبيث ما انفقه المشركون في الصد عن سبيل الله والطيب هو ما انفقه المومنون في سبيل الله قال (ع) روي عن رسول الله صلى الله عليــه وسلم ان الله سبحانــه يخرج يوم القيامة من الاموال ماكان صدقة او قربة ثم يامر بسائر ذلك فيلقى في النار وعلى التاويلين فقوله سبحانه ويجمل الحبيث بمضه على بمض فيركمه جميما

انما هي عبارة عن جمع ذلك وضمه وتاليف اشتاته وتكاثفه بالاجتماع ويركمــه فى كلام العرب يحشفه ومنه سحاب مركوم وعبارة البخاري فيركمه فيجمعه انتهى \* وقوله سبحانه ان ينتهوا يعني عن الكفر يغفر لهم ما قد سلف لان الاسلام يجب ما قبله وان يعودوا يريد بــه الى القــــال ولا يصـــــ ان يـــــأول وان يبودوا الى الكفرلانهم لم ينفصلوا عنه \* وقوله فقد مضت سنــة الاولين عبارة تجمع الوعيد والتهديد والتمثيل بمن هلك من الامم في سالف الدهس بعذاب الله حين صد في وجه نبيه بمن هلك في يوم بدر بسيف الاسلام \* وقوله سبحانه وقاتلوهم حتى لاتكون فشنة قال ابن عباس وابن عمر وغيرهما الفتنة الشرك قال (ع) وهذا هو الظاهر ويفسر هذه الآية قوله صلى الله عليمه وسلم امرت ان اقاتـل النماس حتى يقولوا لا اله الا الله الحديث وقال ابن اسحاق معناها حتى لايفتن احد عن دينه كما كانت قريش تفعل بمحتة بمن اسلم \* وقوله ويكون الدين كله لله اي لا يشرك معــه صنم ولاوثن ولا يعبد غيره سبحانه ثم قال تعالى فان انتهوا عن الكفر فان الله بصير بعملهم مجاز عليه عنده ثوابه وجميل المقارضة عليه \* وقوله سبحانــه وان تولوا فاعلموا ان الله مولاكم نعم المــولى ونعم النصير معادل لقوله فان انتهوا المعنى وان تولوا ولم ينتهوا فاعلموا ان الله تعالى ينصركم عليهم وهذا وعد محمض بالنصر والظفر والمولى هاهنا الموالى والمعين والمولى فى اللغة على معان هذا هو الذى يليق بهذا الموضع منها والمولى الذي هو السيد المقترن بالعبد يعم المو منين والمشركين \* وقوله عز وجل واعلموانما غنمتم من شيء فان لله خمســـه الآيــة الغنيمــة في اللغة ما يناله الرجل بسعي ومنه قوله صلى الله عليه وسلم الصيام في الشتــا • هي الغنيمة الباردة وقسوله منشي ظاهره العموم ومعناه الحصوص فامسا النساض والمتاع والاطفال والنساء ومالايوكل لحمه من الحيوان ويصح تمككه فالامام ياخذ

خمسه ويقسم الباقي في الجيش واما الارض فقال فيها مالك يقسمها الامام ان رأى ذلك صواباكما فعل النبي صلى الله عليه وسلم بخيبر اولا يقسمها بل يتركهـــا لنوائب المسلمين ان اداه اجتهاده الى ذلك كما فعل عمر بن الخطاب رضى الله عنه بارض مصر وبسواد الكوفة واما الرجال ومن شارف البلوغ من الصبيان فالامام عند مالك وجمهور العلما ، مخير فيهم على خمسة اوجه منها القتل وهومستحسن في اهل الشجاعة والنكاية ومنها الفداء وهومستحسن في ذى المنصب الذى ليس بشجاع ولايخاف منه رأي ومكيدة لانتفاع المسلمين بالمال الذي يوخذ منه ومنها المن وهو مستحسن فيمن يرجى ان يحنوعلى اسرى المسلمين ونحو ذلك من القرائن ومنها الاسترقاق ومنها ضرب الجزية والترك في الذمة واما الطعام والغنم ونحوها مما يوكل فهـو مباح في بلد العدو اكله وما فضل منهكان فى المغنم ومحل استيعاب فروع هذا الفصل كتب الفقه \* وقوله سبحانه وما انزلنا على عبدنا اي من النصر والظهور الذى انزله الله سبحانه يوم بدر ويحتمل ان تكون الاشارة الى قران نزل يوم بدر اوفى قصة يوم بدر ويوم الفرقان معناه يوم الفرق بين الحق والباطل باعزاز الاسلام واذلال الشرك والجمعان يريد جمع المسلمين وجمع الكفار وهويوم بدر ولا خلاف فى ذلك \* وقوله سبحانه والله على كل شي. قدير يعضد ان قوله لوما انزلنا على عبدنا يراد به النصر والظفر اي الآيات والعظائم من غلبة القليل للكثير وذلك بقدرة الله عز وجل الذي هوعلى كل شيء قمدير \* وقوله سبحانــه اذ انتم بالعدوة الدنيا وهم بالعدوة القصوى والركب اسفل منكم العدوة شفير الوادى وحرف الذي يتعذر المشي فيه بمنزلة رجا البير لانها عدت ما في الوادي من ما ونحوه ان بتجاوز الوادي اي منعته ومنه قول الشاعس عدتني عن زيارتك العسوادى \* وحالت دونها حرب زبسون

وقرأ ابن كثير وابوعمرو بالعدوة بكسر العين وقوله الدينا والقصوى انها هو بالاضافة الى المدينة وبين المدينة ووادى بدر موضع الوقعة مرحلتان والدنيا من الدنو والقصوى من القصو وهُو البعد والركب باجماع من المفسرين عير ابي سفيان وقوله اسفل في موضع خفض تقديره في مكان اسفل كذا قال سيبويه وكان الركب ومدبر امره ابوسفيان بن حرب قد نك عن بدر حين نذر بالنبي صلى الله عليه وسلم واخذ سيف البحر فهو اسفل بالاضافة الى اعلىالوادى \* وقوله سبحانه ولو تواعدتم لاختلفتم فى الميعاد المقصد من الآية تبيين نمة الله سبحانه في شان قصة بدر وتسيره سبحانه ما يسر من ذلك والمعنى لو تواعدتم لاختلفتم فى الميماد بسبب العوارض التي تعرض للناس الامع تيسير الله الذي تم ذلك وهذا كما تقول لصاحبك في امر سناه الله تعالى دون تعب كثير لو بنينا على هذا وسعينا فيه لم يتم هكذا ولكن ليقضي الله امراكان مفعولااي لينفذ ويظهر امراقد قدره فى الازل مفعولا لكم بشرط وجودكم في وقت وجودكم وهذا كله معلوم عنده عز وجل لم يتجدد له به علم وقوله عز وجل ليهلك من هلك عن بينة ويحي من حي عن بينة قال الطبري المني ليقتــل من قـتـل مـن كفار قريش وغيرهم ببيان من الله واعددار بالرسالة ويحيى ايضا ويعيش من عاش عن بيان منه ايضا واعددار لاحجة لاحد عليه سبحانه (ت) قال ابو عمر بن عبد البرفي كتاب فضل العلم في قوله عز وجل ليهلك من هلك عن بينة الآية البينة ما بأن به الحق انتهى وقال ابن اسحاق وغيره معنى ليهلك اي ليكفرويحسى اي ليومن فالحياة والهلاك على هذا التاويل مستعارتان \* وقوله سبحانه اذيريكهم الله في منامك قليلا الآية وتظاهرت الروايات أن هذه الآية نزلت في رؤيا راها رسول الله صلى الله عليه وسلم رأى فيها عدد الكفار

قليلا فاخبر بذلك اصحابه فقويت نفوسهم وحرصوا على اللقاء قاله مجاهد وغيره والظاهرانــه رءاهم صلى الله عليه وسلم فى نومه قليـــلا قدرهم وبأسهم ويحتمل انمه راهم قليلا عددهم فكان تاويسل رؤياه انهزامهم والفشل الحور عن الامر ولتنازعتم اي لتخالفتم في الامر يريد في اللقــا. والحرب وسلم لفظ يعم كل متخوف \* وقوله سبحانه واذ يريكموهم اذ التقيتم الآية وهذه الرؤية هي في اليقظـة باجماع وهي الرؤيـة التي كانت حين التَّقُوا ووقعت العين على المين والمعنى ان الله تعالى لما اراده من انفاذ قضائه في نصرة الاسلام واظهار دينــه قلل كل طائفــة في عيون الاخرى فوقع الحلل في التخمين والحزر الذي يستعمله الناس في هذا لتجسركل طائفة على الاخرى وتتسبب اسباب الحرب والامر المفعول المذكور في الآيتين هو القصة بالجمعها ﴿ وقوله والى الله ترجع الامور تنبيه على ان الحول باجمعه لله وان كل امر فله واليه \* وقوله سبحانه يا ايها الذين امنوا اذا لقيتم فئة فاثبتوا واذكروا الله كثيرا لعلكم تفلحون واطيموا الله ورسوله ولاتنازعوا الآية هذا امر من الله سبحانه بما فيه داعية النصر وسبب العزوهي وصية منه سبحانيه بحسب التقييد الذي في الية الضعف والفئية الجماعية اصلها فئوة وهي من فأوت اي جمعت ثم اس سبحانه باكثارذكره هنالك اذهو عصمة المستنجد ووزر المستعين قال قتادة افترض الله ذكره عند اشغل ما يكون عند الضراب والسيوف قال (ع) وهذا ذكر خفي لأن رفع الصوت في موطن القتال ردى مكروه اذا كان الفاطا فاما انكان من الجميع عند الحملة فحسن فات في عضد العدو قال قيس بن عبـادكان اصحاب النبي صلى الله عليه وسلم يكرهون الصوت عند ثلاث عند قرءاة القرءان وعند الجنازة وعند القتال وقال النبي صلى الله عليه وسلم اطلبوا اجابة الدعاء عند القتال واقامة الصلاة ونزول الغيث وقال ابن

عباس يكره التلثم عند القتال قال النووي وسئل الشيخ ابو عمرو بن الصلاح عن القدر الذي يصير به المرع من الذاكرين الله كثيرا فقال اذا واظب على الاذكار الماثورة المشتة صباحا ومساء وفي الاوقات والاحوال المختلفة ليلا ونهارا وهي مبينة في كتب عمل اليوم والليلة كان من الذاكرين الله كثيرا والله سبحانه اعلم انتهى من الحلية (ت) واحسن من هذا جوابــه صلى الله عليه وسلم حيث قال سبق المفردون قالوا وما المفردون يا رسول الله قال الذاكرون الله كثيرا والذاكرات رواه مسلم والترمذي وعنده قالوا يا رسول الله ومـــا المفردون قال المستهترون في ذكر الله يضع عنهم الذكر اثقالهم فياتون يوم القيامة خفافا قال صاحب سلاح المومن المستهترون في ذكر الله هو بفتح التاءين المثناتين يمنى الذين او لعوا بـ يقال استهتر فلان بكذا اي اولع بـ والله اعلم انتهى فقد بين صلى الله عليه وسلم هنا صفة الذاكرين الله كثيرا وقد نقلناً فى غير هذا المحل بيان صفة الذاكرين الله كثيرا بنحو هذا من طريق ابن المسارك واذا كان العبد مستهترا بذكر مولاه انس به واحبه واحب لقاءه فلم يبــال بلقاء العدو وان هي الااحدى الحسنيين اما النصر وهو الاغلب لمن هذه صفته او الشهادة وذلك مناه ومطلبه انتهى وتفلحون تنالون بغيتكم وتنالون امالكم والجمهور على إن الريح هنا مستعارة قال مجاهـد الريح النصر والقوة وذهب ريح اصحاب محمد صلى الله عليه وسلم حين نازعوه يوم احد وقوله سبحانه واصبروا الى اخر الآية تتميم في الوصية وعدة مونسة وقوله سبحانه ولا تكونوا كالذين خرجوا من ديارهم الآية الاشارة الى كفار قريش والبطر الاشر وغمط النعمة وروي ان ابا سفيان لما احرز عيره بعث الى قريش وقال ان الله قـد سلم عيركم فارجمـوا فاتى رأي الجماعــة على ذاـك وخللف ابو جهـل وقال والله لا نفعل حتى ناتي بدرا وكانت بدر سوقا من اسواق العرب

لها يوم موسم فننحر عليها الابل ونشرب الحمر وتعزف علينا القيان وتسمع بنا العرب ويهابنــا الناس فهــذا معنى قوله تعالى ورئـا. الناس وقوله سبحانــه واذ زين لهم الشيطان اعمالهم وقال لاغالب لكم اليوم من الناس الضمير في لهم عائد على الكفار والشيطان ابليس نفسه والذي عليه الجمهور وتظاهرت به الروايات ان ابليس جا. كفار قريش فـ في السير لابن هشــام انــه جــا.هم بمَكة وفى غيرها انــه جا هم وهم فى طريقهم الى بدر وقد لحقهم خوف من بني بكر وكنانة لحروبكانت بينهم فجاءهم ابليس في صورة سراقـة بن مالك بن جعشم وهو سيد من ساداتهم فقال لهم انى جار لكم ولن تخافوا من قومي وهم لكم اعوان على مقصدكم ولن يغلبكم احد فروي انـــه لما التق الجمعان كانت يده في يد الحارث بن هشام فلما رأى الملائكة نكص فقال له الحارث اتفرياسراقة فلم يلوعليه ويروى انه قال له ما تضمنته الآية وروي ان عمير بن وهب اوالحارث بن هشام قال له اين يا سراق فلم يلو مثل عدو الله فذهب ووقعب الهزيمة فتحدثوا ان سراقة فربالناس فبلغ ذلك سراقة بن مالك فاتى مكة فقال لهم والله ما علمت بشيء من امركم حتى بلغتني هزيمتكم ولارأيتكم ولاكنت معكم (ت) قال ابن اسحاق ذكر لى انهم كانوا يرونه فى كل منزل في صورة سراقة لاينكرونيه حتى اذا كان يوم بدر والتقى الجمعان نكص عدو الله على عقبيه فاوردهم ثم اسلمهم انتهى من السيرة لابن هشام \* وقوله انى جار لكم اي انتم فى ذمتى وحماى وتراءت تفاعلت من الرؤية اي رأى هؤلا هؤلا \* وقوله نكص على عقبيه اي رجع من حيث جا، واصل النكوص في اللغة الرجوع القهقرى \* وقوله اني ارى ما لا ترون يريد الملائكة وهو الخبيث انما شرط الاغالب لهم من الناس فلما رأى الملائكة وخرق العادة خاف وفر \* وقوله انى اخاف الله قال

الزجاج وغيره خاف مما رأى من الامر وهوله انه يومه الذي انظر اليه ويقوى هذا انه رأى خرق العادة ونزول الملائكة للحرب \* وقوله سبحانه اذ يقول المشافقون والذبن في قلوبهم مرض الآية قال المفسرون ان هولا. الموصوفين بالنفاق انما هم من اهل عسكر الكفار ممن كان الاسلام داخــل قلوبهم خرجوا مع المشركين الى بدر منهم مكره وغير مكره فلما اشرفوا على المسلمين ورأوا قلتهم ارتابوا وقالوا مشيرين الى المسلمين غر هؤلا دينهم قال (ع) ولم يذكر احد ممن شهد بدرا بنفاق الاما ظهر بعد ذلك من معتب ابن قشير فانه القائل يوم احد لو كان لنا من الامر شيء ما قتلنا هاهنا وقد يحتمل ان يكون منافقو المدينة لما وطهم خروج قريش في قوة عظيمة قالوا هذه المقالة ثم اخبر الله سبحانه بان من توكل عليه وفوض امره اليه فان عزته سبحانه وحكمته كفيلة بنصره وقوله سبحانه ولوترى اذيتوف الذين كفروا الملائكة يضربون وجوهم واد بارهم الآية هذه الآية تتضمن التعجيب مماحل بالكفاريوم بدرقاله مجاهد وغيره وفي ذلك وعيد لن بقي منهم وقوله وادبارهم قال جل المفسرين يريد استاههم ولكن الله كريم كني وقال ابن عباس والحسن اراد ظهورهم وما ادبر منهم وباقي الآية بين \* وقوله سبحانسه كدأب ال فرعون والبذين مسن قبلهم كفروا بآيات الله فاخذهم الله بذنوبهم الآية الدأب العادة في كلام العرب وهو ماخوذ من دأب على العمل اذا لازمه \* وقوله سبحانـه ذلك بان الله لم يك مغيرا نعمة انعمها على قوم حتى يغيروا ما بانفسهم الآيـة معنى هذه الآيـة اخبار من الله سبحانـه اذا انعم على قوم نعة فانه باطفه ورحمته لايبدأ بتغييرها وتنكيدها حتى يجى و ذلك منهم بان يغيروا حالهم التي تراد او تحسن منهم فاذا فعلوا ذلك غير الله نعمته عندهم بنقمته منهم ومثال هذه نعمة الله على قريش بنبينا محمد

صلى الله عليه وسلم فكفروا به فغير الله تلك النعمة بان نقلها الى غيرهم من الانصار واحل بهم عقوبتــه \* وقوله تعالى كدأب ال فرعون والذين من قبلهم كذبوا بآيات ربهم فاهلكناهم بذنوبهم هذا التكرير هو لمعنى ليس للاول اذ الاول دأب في ان هلكوا لما كفروا وهذا الثاني دأب في ان لم يغير نعمتهم حتى غيروا ما بانفسهم والاشارة بقوله والـذين من قبلهم الى قوم شعيب وصالح وهود ونوح وغيرهم ﴿ وقوله سبحانه ان شر الدواب عند الله الذين كفروا فهم لا يومنون الذين عاهدت منهم ثم ينقضون عهدهم فى كل مرة وهم لا يتقون اجمع المتأولون ان الآية نزلت في بني قريظة وهي بعد تعم كل من اتصف بهذه الصفة الى يوم القيامية وقوله في كل مرة يقتضي ان الغدر قيد تكرر منهم وحديث قريظة هـوانهم عاهـدوا النبي صلى الله عليـه وسلم على ان لا يحاربوه ولا يعينوا عليه عدوا من غيرهم فلما اجتمعت الاحرّاب على النبي صلى الله عليه وسلم بالمدينة غلب على ظن بنى قريظة أن النبي صلى الله, عليه وسلم مغلوب ومستاصل وخدع حي بن اخطب النضري كعب بن اسد القرظي صاحب عقد بني قريظة وعهدهم فغدروا ووالوا قريشا وامدوهم بالسلاح والادراع فلما انجلت تلك الحال عن النبي صلى الله عليـــه وسلم امره الله تعالى بالخروج اليهم وحربهم فاستنزلوا وضربت اعناقهم بحكم سعد واستيعماب قصتهم في السير وانمـا اقتضبت منها ما يخص تفسير الآيــة \* وقوله سبحانه فاما تشقفنهم في الحرب الآية معنى تشقفنهم تاسرهم وتحصلهم في ثقافك او تلقـاهم بحال تقدر عليهم فيها وتغلبهم ومعنى فشرد اي طرد وابعــد وخوف والشريد المبعد عن وطن ونحوه ومعنى الآيـة فان اسرت هؤلا. الناقضين في حربك لهم فافعل بهم من النقمة ما يكون تشريدا لمن ياتى خلفهم فى مشل طريقتهم وعبارة البخاري فشرد فرق انتهى والضمير في لعلهم عائد على الفرقة

المشردة وقال ابن عباس المعنى نكل بهم من خلفهم وقالت فرقة معناه سمع بهم والمعنى متقارب ومعنى خلفهم اي بعدهم ويذكرون اي يتعظون \* وقوله سبحانه واما تخافن من قوم خيانة الآية قال اكثر المفسرين ان الآية في بني قريظة والذي يظهر من الفاظ الآية ان امر بني قربظة قد انقضي عند قوله فشرد بهم من خلفهم ثم ابتدأ تبارك وتمالى في هذه الآية بها يصنعه في المستقبل مع من يخاف منه خيانة الى اخر الدهر وبنو قريظة لم يكونوا في حد من تخاف خيانته وقوله فانبذ اليهم اي الق اليهم عهدهم وقوله على سوا. قيل معناه حتى يكون الامر في بيانه والعلم به على سواء منك ومنهم فتكونون في استشعار الحرب سوا، وذكر الفرا، أن المعنى فانبذ اليهم على اعتدال وسوا من الامر اي بين لهم على قدر ما ظهر منهم لاتفرط ولا تفجأ بحرب بل افعل بهم مثل ما فعلو ابك يعني موازنة ومقايسة وقرأ نافع وغيره ولاتحسبن بالتناء مخاطسة للنبي صلى الله عليه وسلم وسبقوا معناه فاتوا بانفسهم وانجوهما أنهم لايمجزون اي لايفلتون ولايعجزون طالبهم وروي ان الآيــة نزلت فيمن افلت من الكفار فى بدر وغيره فالمعنى لاتظنهم ناجين بل هم مدركون وقرأ حمزة وغيره ولايحسبن بالياء من تحت وبفتح السين وقوله سبحانه واعدوا لهم ما استطعتم من قوة الآيـة المخاطبـة في هذه الآيـة لجميــع المومنين وفي صحيح مسلم الاان القوة الرمي الاان القوة الرمي الاان القوة الرمي ولما كانت الحيل هي اصل الحرب واوزارها والتي عقد الحير فى نواصيها خصها الله تمالى بالذكر تشريفًا لها ولماكانت السهام من انجع ما يتعاطى في الحرب وانكاه في العدو واقربه تناولا للارواح خصها صلى الله عليه وسلم بالذكر والتنبيه عليها (ت) وفي صحيح مسلم عن النبي صلى الله عليه وسلم قال من تعلم الرمي وتركه فليس منا او قد عصى وفى سنن ابى داود والترمذي والنساءي

عن عقبة بن عامر قال سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول ان الله ليدخل بالسهم الواحد ثلاثة انفس الجنة صانعه يحتسب في صنعته الحير والرامي به ومنبله فارموا واركبوا وان ترموا احب الي من ان تركبوا كل شيء يلهوبه الرجل باطل الارميه بقوسه وتاديبه فرسه وملاعبته امرأته انتهى ورباط الخيل مصدر من ربط ولا يكثر ربطها الاوهي كثيرة ويجوز ان يكون مصدرا من رابط واذا ربط كل واحد من المومنين فرسا لاجل صاحبه فقد حصل بينهم رباط وذلك الذي حض عليه في الآية وقد قال عليه السلام من ارتبط فرساً في سبيل الله فهو كالباسط يده بالصدقة لا يقبضها والاحاديث في هذا المعنى كثيرة (ت) وقد ذكرنا بعض ما ورد فى فضل الرباط فى اخر ال عمران قال صاحب التذكرة وعن عثمان بن عفان قال سممت رسول صلى الله عليه وسلم يقول من رابط ليلة في سبيل الله كانت له كالف ليلة صيامها وقيامها وعن ابي بن كعب قال قال النبي صلى الله عليه وسلم لرباط يوم في سبيل الله من ورا عورة المسلمين محتسبا من غيرشهر رمضان اعظم اجرا من عبادة مائة سنة صيامها وقيامها ورباط يوم في سبيل الله من وراء عورة المسلمين من شهر رمضان افضل عند الله واعظم اجرا اراه قال من عبادة الني سنة صيامها وقيامها فان رده الله الى اهله سالما لم تكتب عليه سيئة الف سنة ويكتب له من الحسنات ويجرى له اجر الرباط الى يوم القيامة قال القرطبي في تذكرته فدل هذا الحديث على أن رباط يوم في رمضان يحصل له هذا الثواب الدائم وان لم يمت مرابطا خرج هذا الحديث والذي قبله ابن ماجه انتهى من التذكرة وترهبون معناه تخوفون وتفزعون والرهبة الخوف ﴿ وقـوله و اخرين من دونهم فيه اقوال قيل هم المنافقون وقيل فارس وقيل غير هذا قال (ع) ويحسن أن يقدر قوله لا تعلمونهم بمعني لاتعلمونهم فازعين راهبين وقال (ص) لاتعلمونهم بمعنى لاتعرفونهم

فيتعدى لو احد ومن عداه الى اثنين قدره محاربين واستبعد لعدم تقدم ذكره فهو ممنوع عند بعضهم وعزيز جدا عند بعضم انتهى \* وقوله سبحانـه وان جنحوا للسلم فاجنح لها جنح الرجل الى الامر اذا مال اليه وعاد الضمير فى لها مو نا اذ السلم بمعنى المسالمة والهدنية وذهب جماعة من المفسرين الى ان هذه الآية منسوخة والضمير في جنحوا هو للذين نبـذ اليهم على سوا. \* وقوله سبحانه وان يريدوا ان يخدعوك فان حسبك الله الآية الضمير في قوله وان يريدوا عائد على الكفار الذين قال فيهم وان جنحوا اي وان يريدوا ان يخدعوك بان يظهروا السلم ويبطنوا الغدر والحيانة فان حسبك الله اي كافيك ومعطيك نصره وايدك معناهقواك وبالمومنين يريد الانصار بذلك تظاهرت اقوال المفسرين \* وقوله والف بين قلوبهم الآية اشارة الى العداوة التي كانت بين الاوس والخزرج قال (ع) ولو ذهب ذاهب الى عموم المومنين فى المهاجرين والانصار وجعل التاليف ماكان بين جميعهم من التحاب لساغ ذلك وقال ابن مسعود نزلت هذه الآية في المتحابين في الله وقال مجاهد اذا تراأى المتحابان في الله وتصافحا تحاتت خطاياهما فقال له عبدة بن ابي لبابــة ان هذا ليسير فقال له لا تقل ذلك فان الله تعالى يقول لو انفقت ما في الارض جميما ما الفت بين قلوبهم قال عبدة فعرفت انه افقه مني قال (ع) وهذا كله تمثيل حسن بالآية لاان الآية نزلت في ذلك وقد روى سهل بن سمد عن النبي صلى الله عليه وسلم انه قال المومن مالفة لأخير فيمن لايالف والايولف قال (ع) والتشابه سبب الالفة فمن كان من اهل الحير الف اشباهه والفوه (ت) وفي صحيح البخاري الارواج جنود مجندة فما تعارف منها ائتلف وما تناكر منها اختلف انتهى وروى مالك في الموطإ عن ابي هريرة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم أن الله تبارك وتمالى يقول يوم القيامة أين

المتحابون لجلالى اليوم اظلهم فى ظلى يوم لاظل الاظلى قال ابو عمر بن عبد البر فى التمهيد وروينا عن ابن مسعود عن النبي صلى الله عليه وسلم انه قال ياعبد الله بن مسعود اتدرى اي عرى الايمان اوثق قلت الله ورسوله اعلم قال الولاية في الله الحب والبغض فيه ورواه البراء بن عازب عن النبي صلى الله عليه وسلم ايضا وعن عبد الله في قوله تعالى لو انفقت ما في الارض جميعا مـا الفت بـينُ قلوبهم ولكن الله الف بينهم قال ترلت في المتحابين في الله قال ابوعمر واما قوله اليوم اظلهم في ظلى فانه اراد والله اعلم في ظل عرشه وقد يكون الظل كناية عن الرحمة كما قال ان المتقين في ظلال وعيون يمني بذلك ما هم فيه من الرحمة والنعيم انتهى وقوله سبحانه يا ايها النبي عسبك الله ومن اتمك من المومنين قال النقاش ترلت هذه الآية بالبيدا. في غزوة بدر وحكى عن ابن عباس انها نزلت في الاوس والخزرج وقيل انها نزلت حين اسلم عمر وكمل المسلمون اربعين قاله ابن عمر وانس فهي على هذا محكية وحسبك في كلام العرب وشرعك بمعنى كافيك ويكفيك والمحسب الكافي قالت فرقمة معنى الآية يكفيك الله ويكفيك من اتبعك فمن في موضع رفع وقال الشعبي وَابْنُ زيـد معنى الآيـة حسبك الله وحسب من اتبعك من المومنـين فمن في موضع نصب عطفا على موضع الكاف لان موضعها نصب على المعنى بيكفيك التي سدت حسبك مسدها قال (ص) ورد بان الكاف ليس موضعها نصب لان اضافة حسب اليها اضافة صحيحة انتهى وقوله سبحانه يا ايها النبيء حرض المومنين على القتال الآية حرض المومنين اي حثهم وحضهم وقوله سبحانه ان يكن منكم الى اخر الآية لفظ خبر مضمنه وعد بشرط لان قوله ان يكن منكم عشرون صابرون بمنزلة ان يقال ان بصبر منكم عشرون يغلبوا وفى ضمنه الامر بالصبرقال الفخر وحسن هذا التكليف لمماكان مسبوقا

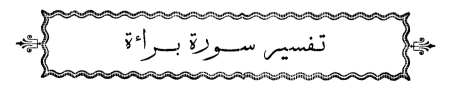
بقوله حسبك الله ومن اتبعك من المومنين فلما وعد الله المومنين بالكفاية والنصركان هذا التكليف سهلا لان من تكفل الله بنصره فان اهل العالم لا يقدرون على اذايته انتهى وتظاهرت الروايات عن ابن عباس وغيره من الصحابة بان ثبوت الواحد للعشرة كان فرضا على المومنين ثم لما شق ذلك عليهم حط الله الفرض الى ثبوت الواحد للاثنين وهذا هونسخ الاثقل بالاخف وقوله لايفقهون معناه لاينهمون مراشدهم ولامقصد قتالهم لايريدون به الاالغلبة الدنيوية فهم يخافون الموت اذا صبرلهم ومن يقاتل ليغلب اويستشهد فيصير الى الجنة اثبت قدما لامحالة وقوله والله مع الصابرين لفظ خبر في ضمنه وعد وحض على الصبر ويلحظ منه وعيد لمـن لم يصبر بأنه يغلب وقوله سبحانه ما كان لنبي ان يكون له اسرى الآية قال (ع) هذه اية تتضمن عندى معاتبة من الله عز وجل لاصحاب نبيه عليه السلام والمعنى ماكان ينبغي كم ان تفعلوا هذا الفعل الذي اوجب ان يكون للنبي اسرى قبل الاثخان ولذلك استمر الخطاب لهم بتريدون والنبي صلى الله عليه وسلم لم يامر باستبقاء الرجال وقت الحرب ولا اراد صلى الله عليه وسلم قط عرض الدنيا وانما فعله جهور مباشري الحرب وجا و ذكر النبي صلى الله عليه وسلم في الآية مشيرا الى دخوله عليه السلام في العتب حين لم ينمه عن ذلك حين راه من العريش وانكره سعد بن معاذ ولكنه صلى الله عليه وسلم شغله بغت الامر وظهور النصر عن النهي ومركثير من المفسرين على ان هذا التوبيخ الهاكان بسبب اشارة من اشار على النبي صلى الله عليه وسلم باخذ الفدية حين استشارهم في شان الاسرى والتاويـل الاول احسن والاثخان هو المبالغــة في القــتل والجراحة ثم امر مخاطبة اصحاب النبي صلى الله عليه وسلم فقال تريدون عرض الدنيا ي مالها الذي يمز ويمرض والمراد ما اخذ من الأسرى من الاموال والله يريد

الآخرة اي عمل الآخرة وذكر الطبري وغيره ان رسول الله صلى الله عليــه وسلم قال للناس ان شئتم اخذتم فداء الاسرى ويقتل منكم فى الحرب سبعون على عددهم وان شئتم قتلوا وسلمتم فقالوا ناخذ المال ويستشهد منا وذكر عبد ابن حميد بسنده أن جبريل نزل على النبي صلى الله عليه وسلم بتخيير الناس هكذا وعلى هذا فالامر في هذا التخيير من عنــد الله فانــه اعــلام بغيب واذا خيروا رضي الله عنهم فكيف يقع التوبيخ بعد بقوله تعالى لمسكم فيما اخذتم عذاب عظيم فهذا يدلك على صحة ما قدمناه ان العتب لهم انما هوعلى استبقاء الرجال وقت الهزيمة رغبة في اخذ المال وهو الذي اقول بــه وذكر المفسرون ايضًا فى هذه الآيات تحليل المفانم ولا اقول ذلك لان تحليل المغانم قد تقدم قبل بدر في السرية التي قتل فيها ابن الحضرمي وانما المبتدع في بدر استبقاء الرجال لاجل المال والذي من الله به فيها الحاق فدية الكافر بالمغانم التي تقدم تحليلها وقوله سبحانه لولاكتاب من الله سبق الآية قال ابن عباس وابو هريرة والحسن وغيرهم الكتاب هو ماكان الله قضاه فى الازل من احلال الغنائم والفداء لهذه الامة وقال مجاهد وغيره الكتاب السابق مغفرة الله لاهل بـدر وقيـل الكتاب السابق هوان لايعذب الله احدا بذنب الابعد النهي عنه حكاه الطبري قال ابن العربي في احكام القران وهذه الاقوال كلها صحيحة ممكنة لكن اقواها ما سبق من احلال الغنيسة وقد كانوا غنموا اول غنيمة في الاسلام حين ارسل النبي صلى الله عليـ وسلم عبد الله بن جحش انتهى وروي ان النبي صلى الله عليه وسلم قال لو نزل فى هذا الامر عذاب لنجا منه عمر بن الخطاب وفى حديث واخر وسعد بن معاذ وذلك ان رأيهما كان ان تقتل الاسرى وقوله سبحانه فكلوا مما غنمتم الآية نص على اباحة المال الذي اخذ من الاسرى والحاق له بالغنيمة التيكان تقدم

تحليلها وقوله سبحانه يا ايها النبي. قبل لمن في ايديكم من الاسرى ان يعلم الله في قلوبكم خيرا يوتكم خيرا مما اخذ منكم ويغفر لكم روي ان الاسرى ببدر اعلموا رسول الله صلى الله عليه وسلران لهم ميلا الى الاسلام وانهم ان رجعوا الى قومهم سعوا في جلبهم إلى الاسلام قال ابن عباس الاسرى في هذه الآبة عباس واصحابه قالوا للنبي صلى الله عليه وسلم •امنا بما جئت بــه ونشهد انك لرسول الله ولننصحن لك على قومنا فنزلت هذه الآية ومعنى الكلام انكان هذا عن جد منكم وعلم الله من انفسكم الحير والاسلام فانه سيجبر عليكم افضل مما اعطيتم فديــة ويغـفر لكم جميع مـا اجترمتموه وروي ان العباس بن عبد المطلب رضي الله عنه قال في وفي اصحبابي نزلت هـنـذه الآيــة وقال حين اعطاه رسول الله صلى الله عليه وسلم من مال البحرين ما قدر ان يقول هــذا خيرمما اخذ منى وانا بعد ارجو ان يغفر الله لى وروي عنه انه قال ما اود ان هذه الآيـة لم تنزل ولى الدنيا باجمها وذلك ان الله تعالى قد اتانى خيرا مما اخذ مني وانا ارجو ان يغفر لى وقوله فقد خانوا الله من قبل اي بالكفر فامكن منهم اي بان جعلهم اسرى والله عليم بما يبطنونـ ه حڪيم فيما يجازيهم بـ \* وقوله سبحانه ان الذين امنوا وهاجروا وجاهدوا باموالهم وانفسهم في سبيل الله والذين اووا ونصروا اولائك بعضهم او ليا. بعض مقصد هذه الآية وما بعدها تبيين منازل المهاجرين والانصار والمومنين الذين لم يهاجروا وذكر المهاجرين بعد الحديبية فقدم اولاذكر المهاجرين وهم اصل الاسلام وتــأمل تـقـديم عمر لهم في الاستشارة وهاجر ممناه هجر اهله وقرابته وهجروه والذين اووا ونصروا هم الانصار فحكم سبحانه على هاتين الطائفتين بان بعضهم اوليا. بعض فقال كثير من المفسرين هذه الموالاة هي الموازرة والمعاونة واتصال الايدى وعليه فسر الطبري الآية وهذا الذي قالوه لازم

من دلالة لفظ الآيـة وقال ابن عباس وغيره هـذه الموالاة هي في المواريث وذلك ان النبي صلى الله عليه وسلم اخى بين المهاجرين والانصار فكان المهاجري اذا مات ولم يكن له بالمدينة ولي مهاجري ورث اخوه الانصاري وكان المسلم الذي لم يهاجر لاولاية بينه وبين قريبه الماجري ولايرته ثم نسخ ذلك بقوله سبحانه واولوا الارحام الآية وعلى التاويلين ففي الآية حض على الهجرة قال ابوعبيدة الولاية بالكسر من وليت الامر اليه فهي في السلطان وبالفتح هي من المولى يقال مولى بين الولابة بفتح الواو \* وقوله سبحانيه وان استنصروكم يعني ان است دعى هؤلاء المومنون الذين لم يهاجروا نصركم فعليكم النصر الاعلى قوم بينكم وبينهم مشاق فلا تنصروهم عليهم لان ذلك غدر ونقض للميثاق \* وقوله سبحانه والذين كفروا بعضهم اوليا. بعض وذلك يجمع الموارثـة والماونـة والنصرة وهذه العبارة تحريض واقامـة لنفوس المومنين كما تقول لمن تريد تحريضه عدوك مجتهد اي فاجتهد انت وحكى الطبري في تفسير هذه الآية عن قتادة انه قال ابي الله ان يقبل ايمان من امن ولم يهاجر وذلك في صدر الاسلام وفيهم قال النبي صلى الله عليه وسلم انا بري من مسلم اقام بين المشركين لا تتراأى نارهما الحديث على اختلاف الفاظه وقول قتادة انما هو فيمن كان يقيم متربصا يقول من غلب كنت معه وكذلك ذكر في كتاب الطبري وغيره والضمير في قوله الاتفعلوه قيل هو عائـــد على الموازرة والمعاونـة ويحتمل على الميثاق المذكور ويحتمل على النصر للمسلمين المستنصرين ويحتمل على الموارثية والتزامها ويجوزان يعود مجملا على جميع ما ذكر والفتنسة المحنسة بالحرب وما انجر معها من الغارات والجلاء والاسر والفساد الكبير ظهور الشرك \* وقوله سبحانه والذين امنوا وهاجروا وجاهدوا فى سبيل الله والسذين اووا ونصروا اولائسك هم المومنون حقسا

تضمنت الآيـة تخصيص الهاجرين والانصـار وتشريفهم بهـذا الوصف العظيم (ت) وهي معذلك عند التأمل يلوح منها تاويل قتادة المتقدم فتأمله والرزق الكريم هو طعام الجنة كذا ذكر الطبري وغيره قال ابن العربي في احكامه واذا كان الايمان في القلب حقا ظهر ذلك في استقامة الاعمال بامتشال الامر واجتناب المنهى عنه واذاكان مجازا قصرت الجيوارح في الاعمال اذلم تبلغ قوتـه اليها انتهى والذين امنوا من بعد وهـاجروا وجاهـدوا معڪم قوله من بعد يريد به من بعد الحديبية وذلك ان الهجرة من بعد ذلك كانت اقل رتبة من الهجرة قبل ذلك وكان يقال لها الهجرة الثانية وجاهدوا معكم لفظ يقتضي انهم تبع لاصدر \* وقوله سبحانه واولوا الارحام بعضهم اولى ببعض في كتاب الله قال من تقدم ذكره هذه في المواريث وهي ناسخة للحكم المتقدم ذكره وقالت فرقة منها مالك ان الآية ليست في المواريث وهذا فرار من توريث الحال والعمة ونحوذلك وقالت فرقـة هي في المواريث الاانها نسخت بآية المواريث المبينة وقوله في كتاب الله معناه القران اي ذلك مثبت في كتاب الله وقيل في اللوح المحفوظ كمل تفسير السورة والحمد لله وصلي الله على سيدنا محمد واله وصحبه وسلم تسليما



وهي مدئية الا ايتين قوله سبحانه لقد جا ، كم رسول من انفسكم الى اخرها وتسمى سورة التوبية قاله حذيفة وغيره وتسمى الفاضحة قاله ابن عباس وقال مازال ينزل ومنهم ومنهم حتى ظن انه لايبقى احد وهي من اخر ما انزل على

النبي صلى الله عليه وسلم قال على رضي الله عنه لابن عباس بسم الله الرحمن الرحيم امان وبشارة وبراءة نزلت بالسيف ونبذ العهود فلذلك لم تبدأ بالامان \* قوله عز وجل براءة من الله ورسوله الى الذين عاهدتم من المشركين التقدير هذه الآيات براءة ويصح أن يرتفع براءة بالابتداء والحبرفي قوله الى الذين وبراءة معناه تخلص وتبر من العهود التي بينكم وبين الكفار البادءين بالنقض قال ابن العربي في احكامه تقول برأت من الشيء ابرأ براءة فانا منه بري، اذا انزلته عن نفسك وقطعت سبب ما بينك وبينه انتهى ومعنى السياحة في الارض الذهاب فيها مسرحين امنين كالسيح من الماء وهو الجارى المنبسط قال الضحاك وغيره من العلما كان من العرب من لإعهد بينه وبين النبي صلى الله عليه وسلم جملة وكان منهم من بينه وبينهم عهد وتحسس منهم نقض وكان منهم من بينه وبينهم عهد ولم ينقضوا فقـوله فسيحوا فى الارض اربعــة اشهرهو اجل ضربه الله لمنكان بينه وبينهم عهد وتحسس منهم نقضه واول هذا الاجل يوم الاذان واخره انقضاء العشر الاول من ربيع الآخر وقوله سبحانه فاذا انسلخ الاشهر الحرم فاقتلوا المشركين حكم مباين للاول حكم به في المشركين الذين لا عهد لهم البتة فجاء اجل تامينهم خمسين يوما اولهـا يوم الاذان و-اخرهـا انقضاء المحرم \* وقوله الاالذين عاهدتم يريد به الذين لهم عهد ولم ينقضوا ولاتحسس منهم نقض وهم فيا روي بنو ضمرة من كنانـة كان بقي من عهدهم يوم الاذان تسعة اشهر \* وقوله عز وجل واعلمــوا انكــم غير معجزي الله اي لا تفلتون الله ولا تعجزونــه هربا ﴿ وقــوله واذان مــن الله ورسوله الآيــة اي اعلام ويوم الحبح الاكبر قال عمر وغيره هو يوم عرفة وقال ابو هريرة وجماعة هو يوم النحر وتظاهرت الروايات ان عليا اذن بهذه الآيآت يوم عرفة اثر خطبة ابي بكر ثم رأى انه لم يعم الناس بالاسماع فتتبعهم بالادان بها

يوم النحروق ذلك اليــوم بعث ابــو بكر مـن يعينــه فى الاذان بهــاكابى هريرة وغيره وتتبعوا بها ايضا اسواق العرب كذى المجاز وغيره وهذا هو سبب الحلاف فقالت طائفة يـوم الحج الاكبر عرفـة حيث وقـع اول الاذان وقالت اخرى هو يوم النحر حيث وقع أكمال الاذان وقال سفيان ابن عيينة المراد باليوم ايام الحج كلها كما تقول يــوم صفين ويوم الجمــل ويتجه ان يوصف بالاكبر على جهة المدح لابالاضافة الى اصغرمعين بــل بكون المعنى الاكبر من سائر الايام فتأمله واختصار ما تحتاج اليه هذه الآيسة على ما ذكر مجاهد وغيره مسن صورة تلك الحـال ان رسول الله صلى الله عليه وسلم افتتح مكة سنة ثمان فاستعمل عليها عتاب بن اسيد وقضى امر حنين والطائف وانصرف الى المدينة فاقام بها حتى خرج الى تبوك ثم انصرف من تبوك في رمضان سنة تسع فاراد الحج ثم نظر في ان المشركين يحجون فى تلك السنــة ويطوفــون عراة فقال لااريــد ان ارى ذلــك فأمر ابا بكر على الحج بالناس وانفذه ثم اتبعه على بن ابي طالب رضي الله عنه على ناقته العضباء وامره أن يؤذن في الناس باربعين الية صدر سورة براءة وقيل ثلاثين وقيل عشرين وفي بعض الروايات عشر ايات وفي بعضها تسع ايات وامره ان يؤذن الناس باربعة اشياء وهي ان لا يحج بعد العام مشرك ولا يدخل الجنمة الانفس مومنة وفي بعض الروايات ولايدخل الجنة كافر ولا يطوف بالبيت عريان ومن كان له عند رسول الله عهد فهو الى مدتمه وفي بعض الروايات ومن كان بينه وبين رسول الله عهد فاجله اربعة اشهر يسيح فيها فاذا انقضت فان الله بري. من المشركين ورسوله قال (ع) واقول انهم كانوا ينادون بهذا كله فاربعة اشهر للذين لهم عهد وتحسس منهم نقضه والابقاء الى المدة لمن لم يخبر منه نقض وذكر الطبري ان العرب قالت

يومن ذنحن نبرأ من عهدك ثم لام بعضهم بعضا وقالوا ما تصنعون وقد اسلمت قريش فاسلموا كلهم وكم يسح احد قال (ع) وحينتُـذ دخل النَّاس في ديني الله افواجا \* وقوله سبحانه ان الله برى، من المشركين ورسوله اي ورسوله بري. منهم \* وقوله فان تبتم اي عن الكفر \* وقوله سبحانـــه الاالــذين عاهدتم من المشركين ثم لم ينقصوكم شيأ ولم يظاهروا عليكم احدا فاتموا اليهم عهدهم الى مدتهم هذا هو الاستشناء الذي تقدم ذكره وقرأ عكرمة وغيره ينقضوكم بالضاد المعجمة ويظاهروا معناه يعاونوا والظهير المعين \* وقوله ان الله يحب المتقين تنبيه على ان الوفاء بالعهد من التقوى \* وقوله سبحانه فاذا انسلخ الاشهر الحرم الانسلاخ خروج الشيء عن الشيء المتلبس به كانسلاخ الشاة عن الجلد فشبه انصرام الاشهر بذلك \* وقوله سبحانه فاقتلوا المشركين حيث وجدتموهم الآية قال ابن زيد هذه الآية وقوله سبحانه فاما منا بعد واما فدا هما محكمتان اي ليست احداهما بناسخة للاخرى قال (ع) هذا هو الصواب \* وقوله وخذوهم معناه الاسر \* وقوله كل مرصد معنـــاه مواضع الغرة حيث يرصدون ونصب كل على الظرف او باسقاط الخافض التقدير في كل مرصد \* وقوله فان تابوا اي عن الكفر \* وقوله سبحانه وان احـــد من المشركين استجارك اي جلب منك عهدا وجوارا يامن به حتى يسمع كلام الله يعنى القرءان والمعنى يفهم احكامه قال الحسن وهذه ءاية محكمة وذلك سنة الى يوم القيامة \* وقوله سبحانه الاالذين عاهدتم عند المسجد الحرام الآية قال ابن اسحاق هي قبائــل بني بكركانوا دخلوًا وقت الحديبية في العهد فامر المسلمون باتمام العهد لمن لم يكن نقض منهم \* وقوله سبحانــه كيف وان يظهروا عليكم الآية في الكلام حذف تقديره كيف يكون لهم عهد ونحوه وفي كيف هنا تاكيد للاستبعاد الذي في الاولى ولايرقبـوا

معنـاه لايراعوا ولا يحفظـوا وقرأ الجمهور الاوهـو الله عز وجل قاله مجاهــد وابو مجلز وهو اسمه بالسريانية وعرب ويجوز ان يراد بــه العهد والعرب تقول للمهد والحلف والجبوار ونحو هذه المعانى الاوالذمة ايضا بمعنى الحليف والجبوار ونحوه \* وقوله سبحانه وان نكشوا ايمانهم من بعد عهدهم وطعنوا في دينكم الآية ويليق هنا ذكرشي. من حكم طعن الذمي في الدين والمشهور من مذهب مالك انه اذا فعل شيأ من ذلك مشل تكذيب الشريعة وسب النبي صلى الله عليه وسلم قتل \* وقوله سبحانه فقاتلوا ايمة الكفراي روسهم واعيانهم الذين يقودون الناس اليه واصوب ما يقال في هذه الآية انه لايمني بها معين واغا وقع الامر بقتال ايمة الناكثين للمهود من الكفرة الى يوم القيامة واقتضت حال كفار العرب ومحادبى النبي صلى الله عليه وسلمان تكون الانسارة اليهم اولاثم كل من دفع فى صدر الشريعة الى يوم القيامة فهو بمنزلتهم وقرأ الجمهور لاايمان لهم جمع يمين اي لاايمان لهم يوفى بها وتبر وهـذا المعنى يشبه الآيـة وقرأ ابن عامر وحده من السبعة لاإيمان لهم وهذا يحتمل وجهين احدهما لاتصديق لهم قال ابوعلى وهذا غير قوي لانه تكرير وذلك انه وصف ايمة الكفر بانهم لا ايمان لهم والوجه في كسر الالف انه مصدر من امنته ايمانا ومنه قوله تمالى و امنهم من خوف فالمني انهم لايومنون كما يومن اهل الذمة الكتابيون اذ المشركون ليس لهم الاالاسلام او السيف قال ابوحاتم فسر الحسن قراءتـــه لااسلام لهم قال (ع) والتكرير الذى فر ابو على منه متجه لانه بيان المهم الذي يوجب قتلهم \* وقوله عز وجل الاتقاتلون قوما نكثوا ايمانهم وهموا باخراج الرسول الآية الاعرض وتحضيض قال الحسن والمراد باخراج الرسول اخراجه من المدينة وهذا مستقيم كغزوة احــد والاحزاب وقال السدي

المراد من مكة \* وقوله سبحانه وهم بد وكم اول مرة قيل يراد افعالهم بمكة بالنبي صلى الله عليه وسلم وبالمومنين وقال مجاهد يراد بــه ما بدأت بــه قريش من معونة بني بكرحلفائهم على خزاعة حلفاء النبي صلى الله عليه وسلم فكان هذا بدأ النقض وقال الطبري يمنى فعلهم يوم بدر قال الفخر قال ابن اسحاق والسدي والكلبي نزلت هذه الآية في كفار مكة نكثوا ايمانهم بعد عهد الحديبية واعانوا بني بكر على خزاعة انتهى \* وقوله سبحانه اتخشونهم استفهام على معنى التقرير والتوبيخ فالله احق ان تخشوه ان كنتم مومنين اي كاملي الايمان \* وقوله سبحانه قاتلوهم بعذبهم الله بايديكم قررت الآيات قبلها افعال الكفرة ثم حض على القتال مقترنا بذنوبهم لتنبعث الحمية مع ذلك ثم جزم الامر بقتالهم في هذه الآية مقترنا بوعد وكيد يتضمن النصرعليهم والظفربهم \* وقوله سبحانه يعذبهم الله بايديكم معناه بالقتل والاسر ويخزهم معناه يذلهم على ذنوبهم يقال خزي الرجل يخزى خزيا اذا ذل من حيث وقع في عار واخزاه غيره وخزي يخزى خزاية اذا استحى واما قوله تعالى ويشف صدور قوم مومنين فيحتمــل ان يريـد جماعة المومنين لان كل ما يهـــد من الكفرهو شفاء منهم صدور المومنين ويحتمل أن يريد تخصيص قوم من المومنين وروي انهم خزاعة قاله مجاهد والسدي ووجه تخصيصهم انهم الذين نقض فيهم العهد ونالتهم الحرب وكان يومئذ فى خزاعـة مومنـين كثير ويقـتضى ذلك قول الخزاعي المستنصر بالنبي صلى الله عليه وسلم \* ثمت اسلمنا فلم ننزع يدا \* وفي اخر الرجز \* وقتلونا ركعا وسجدا \* وقرأ جهور الناس ويتوب بالرفع على القطع مما قبله والمعنى ان الآية استانفت الحبر بانه قد يتوب على بعض هو الا الكفرة الذين امر بقتالهم وعبارة (ص) ويتوب الجمهور بالرفع على الاستيناف وليس بداخل في جواب الامرلان توبه سبحانسه على

من يشا. ليست جزا. على قتال الكفار انتهى \* وقوله عز وجل ام حسبتم ان تتركوا ولما يعلم الله الذين جاهدوا منكم الآيـة خطاب للمومنين كقولهُ ام حسبتم أن تدخلوا الجنة الآيـة ومعنى الآيـة اظنـنتم أن تـتركوا دون اختبار وامتحان والمراد بقوله ولما يعلم الله اي لما يعلم الله ذلك موجودا كما علمه ازلا بشرط الوجود وليس يحدث له علم تبارك وتعالى عن ذلك ووليجة معناه بطانة ودخيلة وهوماخوذ من الولوج فالمعنى امرا باطنا مما ينكر وفى الآيــة طعن على المنافقين الذين اتخذوا الولائج قال الفخر قال ابو عبيدة كل شي ادخلته في شئ ليسمنه فهو وليجة واصله من الولوج قال الواحدي يقال هو وليجة للواحد والجمع انتهى \* وقوله سبحانه ماكان للمشركين ان يعمروا مساجد الله الى قوله انما يعمر مساجد الله من المن بالله الآية لفظ هذه الآية الحبر وفى ضمنها امر المومنين بعمارة المساجد وروى ابوسعيـد الحدري ان النبي صلى الله عليـه وسلم قال اذا رأيتم الرجل يعتاد المساجد فاشهدوا له بالايمان (ت) زاد ابن الخطيب في روايتُ فان الله تعالى يقول انما يعمر مساجد الله من آمن بالله واليوم الآخر انتهى من ترجمة محمد بن عبد الله وفى الحديث عنه صلى الله عليه وسلم انه قال ان الله ضمن لمن كانت المساجد بيته الامن والامان والجواز على الصراط يوم القيامة خرجه على بن عبد العزيز البغوي في المستسد المنتخب له وروى البغوي ايضا في هذا المسند عن النبي صلى الله عليه وسلم انه قال اذا اوطن الرجل المساجد بالصلاة والذكر تبشبش الله له كما يتبشبش أهل الغائب لغائبهم اذا قدم عليهم انتهى من الكوكب الدري قيـل ومعنى يتبشبش اي يفرح به \* وقوله سبحانه ولم يخش الاالله يريد خشية التعظيم والعبادة وهذه مرتبة المدل من الناس ولامحالة ان الانسان يخشى غيره ويخشى المحاذير الدنياوية وينبغي ان يخشى في ذلك كله قضاً الله وتصريضه \* وقوله

سبحانه اجعلتم سقاية الحاج الآية سقاية الحاج كانت في بني هاشم وكان العباس يتولاها قال الحسن ولما نزلت هذه الآية قال العباس ما اداني الااترك السقاية فقال النبي صلى الله عليه وسلم اقيموا عليها فهي خير لكم وعمارة المسجد الحرام قيل هي حفظه ممن يظلم فيه او يقول هجرا وكان ذلك الى العباس وقيل هي السدانة اوخدمة البيت خاصة وكان ذلك في بني عبد الدار وكان يتولاها عثمان بن طلحة وابن عمه شيبة وأقرها النبي صلى الله عليه وسلم لهما ثاني يوم الفتح وقال خذاها خالدة تالدة لا ينازعكموها الاظالم واختلف الناس في سبب نزول هذه الآية فقال مجاهد امروا بالهجرة فقال العباس انا استى الحاج وقال عثمان بن طلحة انا حاجب الكعبة وقال محمد بن كعب ان العباس وعليا وعثمان بن طلحة تفاخروا فنزلت الآية وقيل غير هذا \* وقوله سبحانه الذين المنوا وهاجروا وجاهدوا في سبيل الله باموالهم وانفسهم اعظم درجة عند الله الآية لاحكم سبحانه في الآية المتقدمة بأن الصنفين لايستوون بين ذلك في هذه الآية الاخيرة واوضحه فعدد الايمان والهجرة والجهاد بالمال والنفس وحكم على ان اهل هذه الحصال اعظم درجة عند الله من جميع الحلق ثم حكم لهم بالفوز برحمته ورضوانه والفوز بلوغ البغية اما في نيل رغيبة او نجاة من هلكة وينظر الى معنى هذه الآية الحديث دعوا لى اصحابي فلوان احدكم انفق مثل احد ذهبا ما بلغ مد احدهم ولانصيف ولان اصحاب هذه الخصال على سيوفهم انبني الاسلام وتمهد الشرع \* وقوله سبحانه يبشرهم ربهم برحمة منه ورضوان هذا وعد كريم من رب رحيم وفي الحديث الصحيح اذا استقر اهل الجنة في الجنة يقول الله عز وجل لهم هل رضيتم فيقولون وكيف لانرضي يا ربنا فيقول اني ساعطيكم افضل من ذلك رضواني ارضى عليكم فلا اسخط عليكم ابدا الحديث \*

وقوله سبحانه يا ايها الذين امنوا لا تخذوا ابا كم واخوانكم اوليا ان استحبوا الكفر على الايمان ظاهر هذه المخاطبة انها لجميع المومنين كافة وهي باقية الحڪم الى يوم القيامة وروت فرقة انها نزلت في الحض على الهجرة ورفض بلاد الكفر \* وقوله سبحانه قبل انكان الباؤكم وابناؤكم واخوانكم وازواجكم وعشيرتكم الآية هذه الآية تقوى مذهب من رأى ان هذه الآية والتي قبلها انما مقصودها الحض على الهجرة وفي ضمن قوله فتربصوا وعيد بين \* وقوله بامره قال الحسن الاشارة الى عذاب او عقوبة من الله تمالى وقال مجاهد الاشارة الى فتح مكة وذكر الابنا. في هذه الآية دون التي قبلها لما جلبت ذكرهم المحبة والابناء صدر في المحبة وليسوا كذلك في ان تتبع اراؤهم كما في الآية المتقدمة واقترفتموها معناه اكتسبتموها ومساكن جمع مسكن بفتح الكاف مفعل من السكني وماكان من هذا معتل الفاء فانما ياتي على مفعل بكسر العين كموعد وموطن \* وقوله سبحانه لقد نصركم الله في مواطن كثيرة ويوم حنين هـذه مخاطبـة لجميع المومنين يعدد الله تعالى نعمه عليهم والمواطن المشار اليها بدر والحندق والنضير وقريظة وخيبر وغيرها وحنين وادبين مكة والطائف \* وقوله اذ اعجبتكم كثرتكم روي ان النبي صلى الله عليه وسلم قال حين رأى جملته اثنى عشر الفا لن تغلب اليوم من قلة وروي ان رجلا من اصحاب قالها فاراد الله تمالي اظهار العجز فظهر حين فر النياس (ت) العجب جائز في حق غير النبي صلى الله عليه وسلم وهو معصوم منه صلى الله عليه وسلم والصواب في فهم الحديث انه خرج مخرج الاخبار لاعلى وجه العجب وعلى هذا فهمه ابن رشد وغيره وأنه اذا بلغ عدد المسلمين اثني عشر الفاحرم الفرار وان زاد عدد المشركين على الضعف وعليه عول في الفتوى وقوله تعالى وضاقت عليكم الارض بما رحبت معناه برحبها كانه قال على ما هي عليه فى نفسها رحبة واسعة لشدة الحال وصعوبها فا مصدرية \* وقوله سبحانه ثم وليتم مدبرين اي فرادا عن النبي صلى الله عليه وسلم واختصار هذه القصة ان رسول الله صلى الله عليه وسلم لما فتح مكة وكان فى عشرة الاف من اصحابه وانضاف اليهم الفان من الطلقاء فصار فى اثني عشر الفا سمع بذلك كفار العرب فشق عليهم فجمعت له هوازن والفافها وعليهم ملك بن عوف النصري وثقيف وعليهم عبد ياليل بن عرو وانضاف اليهم اخلاط من الناس حتى كانوا ثلاثين الفا فخرج اليهم رسول الله صلى الله عليه وسلم حين اجتمعوا بحنين فلا تصاف الناس حمل المشركون من محاني الوادى وانهزم المسلمون قال قتادة وكان يقال ان الطلقاء من اهل محكة فروا وقصدوا القاء الهزيمة فى المسلمين وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم على بغلته البيضاء قد اكتنفه العباس عمه وابن عمه الوسفيان بن الحارث بن عبد المطلب وبين يديه ايمن بن ام ايمن وثم قتل رحمه الله والنبي صلى الله عليه وسلم يقول

انا النبي لا ك دب الله عليه وسلم شدة الحال نزل عن بغلته الى الارض قاله البراء بن عازب واستنصر الله عز وجل فاخذ قبضة من تراب وحصى فرمى بها فى وجوه الكفار وقال شاهت الوجوه ونادى رسول الله صلى الله عليه وسلم بالانصار وامر العباس ان ينادي اين اصحاب الشجرة اين اصحاب سورة البقرة فرجع الناس عنقا واحدا للحرب وتصافحوا بالسيوف والطعن والضرب وهناك قال عليه السلام الآن حمي الوطيس وهزم الله المشركين واعلى كلمة الاسلام الى يوم الدين قال يعلى بن عطاء فحدننى ابناء المنهزمين عن ابائهم قالوا لم يبقى منا احد الاحخل عينيه من ذلك التراب واستيماب هذه القصة في لم يبقى منا احد الاحخل عينيه من ذلك التراب واستيماب هذه القصة في

كتب السير ومدبرين نصب على الحال الموكدة كقوله وهـ و الحق مصدقا والموكدة هي التي يدل ما قبلها عليها كدلالة التولى على الادبار \* وقوله سبحانه ثم ازل الله سكينته الآية السكينة النصر الذي سكنت اليه ومعه النفوس والجنود الملائكة والرعب قال ابو حاجز يزيد بن عامركان في اجوافنا مثل ضربة الحجرفي الطست من الرعب وعذب الذين كفروا اي بالقتل والاسر وروى ابو داود عن سهل بن الحنظلية انهم ساروا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم يوم حنين فاطنبوا السير حتى كان عشية فحضرت الصلاة مع رسول الله صلى الله عليـه وسلم فجاً ورجل فارس فـقــال يا رسول الله انى انطلقت بين ايديكم حتى طلعت جبـلكذا وكذا فاذ انا بهــوازن على بكرة ابيهم بظعنهم ونعمهم وشياههم اجتمعوا الى حنين فتبسم رسول الله طى الله عليه وسلم وقال تلك غنيمة المسلمين غدا ان شاء الله الحديث انتهى فكانوا كذلك غنيمة بحمــد الله كما اخبر صلى الله عليه وسلم \* وقول عز وجل يا ايها الذين امنوا انمــا المشركون نجس قال ابن عبــاس وغيره معنى الشرك هو الذي نجسهم كنجاسة الحمر ونص الله سبحانه في هذه الآية على المشركين وعلى المسجد الحرام فقاس مالك رحمه الله وغيره جميع الكفار من اهل الكتاب وغيرهم على المشركين وقاس سائر المساجد على المسجد الحرام ومنع من دخول الجميع في جميع المساجد وقوة قوله سبحانه فلا يقربوا يقتضي امر المسلمين بمنعهم \* وقوله بعد عامهم هـذا يريـد بعد عام تسع مـن الهجرة وهو عام حج ابو بكر بالناس \* وقوله سبحانه وان خفتم عيلة اي فقرا فسوف يغنيكم الله من فضله وكان المسلمون لما منع المشركون من الموسم وهم كانوا يجلبون الاطعمة والتجارات قذف الشيطان في نفوسهم الحوف من الفقر وقالوا من اين نميش فوعدهم الله سبحانه بان يغنيهم من فضله فكان الامركما

وعد الله سبحانه فاسلمت العرب فتهادى حجهم وتجرهم واغنى الله من فضله بالجهاد والظهور على الامم \* وقــوله سبحانــه قاتلوا الــذين لايومنون بالله ولا باليوم الآخر الآية هذه الآية تضمنت قتال اهل الكتاب قال مجاهد وعند نزول هذه الآية اخه رسول الله صلى الله عليه وسلم في غهزو الروم ومشى نحو تبوك ونني سبحانه عن اهل الكتاب الايمان بالله واليوم الآخر حيث تركوا شرع الاسلام وايضاً فكانت اعتقاداتهم غير مستقيمة لانهم تشعبوا وقالوا عزير بن الله والله ثالث ثلاثة وغير ذلك ولهم ايضا في البعث ارا و فاسدة كشرا منازل الجنة من الرهبان الى غير ذلك من الهذيان ولا يدبنون دين الحق اي لايطيعون ولايمتثلون ومنه قول عائشة ما عقلت ابوي الاوهما يدينان الدين والدين هنا الشريعة قال ابن القاسم واشهب وسحنون وتوخذ الجزية من مجوس العرب والاممكلها واما عبدة الأوثان والنيران وغير ذلك فجمهور العلماء على قبول الجزيـة منهم وهو قـول مـالك فى المدونـة وقال الشافمي وابوثور لاتوخذ الجزية الامن اليهود والنصارى والمجوس فقط واما قدرها في مذهب مالك وغيره فاربعة دنانير على اهـل الذهب واربعون درهما على أهل الفضة وهذافي العنوة واما الصلح فهو ما صالحوا عليـــه قليل او كثير \* وقوله عن يد يحتمل وجوها منها ان يريد عـن قوة منكم عليهم وقهر واليد فى كلام العرب القوة ومنها ان يريد سوق الذمي لها بيده لاان يبعثها مع رسول ليكون في ذلك اذلال لهم ومنها ان يريد نقدها ناجزا تقول بعته يدا بيداي لأيوخروا بها ومنها ان يريد عن استسلام يقال التي فلان بيده اذا عجز واستسلم \* وقوله سبحانه وقالت اليهود عزير بن الله الـذي كثر في كتب إهل العلم أن فرقة من اليهود قالت هذه المقالة وروي انه قالما نفر يسير منهم فنحاص وغيره قال النقاش ولم يبق الآن يعودي

يقولها بل انقرضوا قال (ع) فاذا قالها ولو واحد من رؤسائهم توجهت شنعة المقالة على جماعتهم وحكي الطبري وغيره ان بني اسرا ويــل اصابتهم فـتن وجلا وقيـل مـرض واذهب الله عنهم التــوراة فى ذلك ونسوهــا وكان علماؤهم قددفنوها اول ما احسوا بذلك البلاء فلما طالت المدة فقدت التوراة جملة فحفظها الله عزيرا كرامة منه له فقال لبني اسرا يل ان الله قد حفظني التوراة فجعلوا يدرسونها من عنده ثم ان التوراة المدفونة وجدت فاذا هي مساوية لما كان عزير يدرس فضلوا عند ذلك وقالوا ان هذا لم يتهيأ لعزير الا وهو ابن الله نعوذ بالله من الضلال \* وقوله بافواهم اي بمجرد الدعوى مـن غير حجة ولابرهان ويظهون قراءة الجماعة ومعناه يحاكون ويماثلون والإشارة بقوله الذين كفروا من قبل اما لمشركي العرب اذ قالوا الملائكة بنات الله قاله الضحاك واما لامم سالفة قبلها واما للصدر الاول من كفرة اليهود والنصارى ويكون يضاهون لمعاصرى النبي صلى الله عليــه وسلم وان كان الضمير في يضاهون للنصاري فقطكانت الاشارة بالذين كفروا من قبل الى اليهود وعلى هذا فسر الطبري وحكاه غيره عن قتادة ﴿ وقوله قاتلهم الله دعاء عليهم عام لانواع الشروعن ابن عباس ان المعنى لعنهم الله قال الداودي وعن ابن عباس قاتلهم الله لعنهم الله وكل شيء في القرَّان قـتل فهو لعن انتهى واني يوفكون اي يصرفون عن الخير \* وقوله سبحانه اتخذوا احبارهم ورهبانهم الآية هذه الآية يفسرها ما حكاه الطبري ان عدي بن حاتم قال جئت رسول الله صلى الله عليه وسلم وفي عنقي صليب ذهب فقال يا عدي اطرح هذا الصليب من عنقك فسمعته يقرأ اتخذوا احبارهم ورهبانهم اربابا من دون الله فقلت يا رسول الله وكيف ذلك ونحسن لم نعبدهم فقال اليس تستحلون ما احلوا وتحرمون مــا حرموا قـلت نعم قال فذلك ومعنى سبحانــه تـنزيهــا له

ونور الله في هذه الآية هداه الصادر عن القران والشرع \* وقوله بافواههم عبارة عنقلة حيلتهم وضعفها \* وقوله بالهدى يعم القرءان وجميع الشرع \* وقوله ليظهره على الدين كله وقد فعل ذلك سبحانيه فالضمير في ليظهره عائيد على الدين وقيل على الرسول وهذا وان كان صحيحا فالتاويـل الاول ابرع منه واليق بنظام الآية \* وقوله عز وجل يا ايهـا الذين امنوا ان كثيرا من الاحبار والرهبان لياكلون اموال الناس بالباطل المراد بهذه الآية بيان نقائص المذكورين ونهي المومنين عن تلك النقائص مترتب ضمن ذلك واللام في لياكلون لام التوكيد وصورة هذا الأكل هي بانهم ياخذون من اموال اتباعهم ضرائب وفروضا باسم الكنائس والبيع وغير ذلك مما يوهمونهم ان النفقة فيه من الشرع والتقرب الى الله وهم خلال ذلك يحتجنون تلك الاموال كالذى ذكره سلمان في كتاب السير عن الراهب المذى استخرج كنزه \* وقوله سبحانه ويصدون عن سبيل الله اي عن شريعة الاسلام والايمان بنبينا محمد صلى الله عليه وسلم ﴿ وقوله سبحانه والذين ابتدا وخبره فبشرهم والذي يظهر من الفاظ الآية انه لما ذكر نقص الاحبار والرهبان الآكلين للمال بالباطل ذكر بعد ذلك بقول عام نقص الكانزين المانعين حق المال وقرأ طلحة بن مصرف الذين يكنزون بغير واو وعلى هذه القراءة يجرى قول معاوية ان الآية في اهل الكتاب وخالفه ابو ذر فقال بل هي فينا ويكنزون معناه يجمعون ويحفظون في الاوعية وليس من شرط الكنز الدفن والتوعد في الكنز انما وقع على منع الحقوق منه وعلى هـذا كثير من العلماء وقال على رضى الله عنه اربعة الاف درهم فما دونها نفقة وما زاد عليها فهو كنز وان اديت زكاته وقال ابو ذر وجماعة معه ما فضل من مال الرجل على حاجة نفسه فهوكنز وهذان القولان يقتضيان ان الذم في حبس المال لا في منع

زكاته فقط (ت) وحدث ابو بكر بن الخطيب بسنده عن على بن ابي طالب وابن عمر عن النبي صلى الله عليه وسلم انه قال ان الله فرض للفقراء فى اموال الاغنيا. قدر مـا يسعهم فان منعوهم حتى يجوعوا ويعروا ويجهـدوا حاسبهم الله حسابا شديدا وعذبهم عذابا نكرا انتهى \* وقوله سبحانـه فتكوى بها جباههم الآية قال ابن مسعود والله لايمس ديسار دينارا بل يمد الجلد حتى يكوى بكل دينار وبكل درهم قال الفخر قال ابو بكر الوراق وخصت هذه المواضع بالذكر لان صاحب المال اذا رأى الفقير قبض جبينه واذا جلس الى جنبه تباعد عنــه وولاه ظهره انتهى \* وقوله سبحانــه ان عدة الشهور عند الله اثنا عشر شهرا في كتاب الله هـنده الآيـة والتي بعدها تتضمن ما كانت العرب عليه في جاهليتها من تحريم شهور الحل وتحليل شهور الحرمة واذا نص ماكانت العرب تفعله تبين معنى الآيات فالذى تظاهرت بـ الروايات ويتخلص مـن مجموع مـا ذكره النـاس ان العرب كانت لاعيش لاكثرها الامن الغارات واعمال سلاحها فكانوا اذا توالت عليهم حرمة الاشهر الحرم صعب عليهم واملقوا وكان بنوفقيم من كنانة اهل دين في العرب وتمسك بشرع ابراهيم عليه السلام فانتدب منهم القلمس وهو حذيضة بن عبد فقيم فنسى الشهور للعرب ثم خلفه على ذلك بنوه وذكر الطبري وغيره ان الامركان في عدوان قبل بني مالك بن كنانة وكانت صورة فعلهم ان العربكانت اذا فرغت من حجها جا اليه من شا منهم مجتمعين فقالوا انسانا شهرا اي اخر عنا حرمة المحرم فاجعلها في صفر فيحل لهم المحرم فيغيرون فيه ثم يلتزمون حرمة صفرليوافقوا عدة الاشهر الحرم الاربعة قال مجاهد ويسمون ذلك الصفر المحرم ثم يسمون ربيعا الاول صفرا وربيعا الآخر ربيعا الاول وهكذا في سائر الشهور وتجيئ السنة من ثلاثة عشرشهرا

اولها المحرم المحلل ثم المحرم الذي هو في الحقيقة صفر وفي هذا قال الله عز وجل ان عدة الشهور عند الله اثنا عشرشهرا اي ليست ثلاثة عشر ثم كانت حجة ابي بكر في ذي القعدة حقيقة وهم يسمونه ذا الحجة ثم حج رسول الله صلى الله عليه وسلم سنة عشر في ذي الحجة حقيقة فذلك قوله عليه السلام ان الزمان قد استدار كهيئته يوم خلق الله السموات والارض السنة اثنا عشر شهرا منها اربعة حرم ذو القعدة وذو الحجية والمحرم ورجب مضر البذى بين جمادى وشعبان ﴿ وقوله في كتاب الله اي فيما كتبه واثبت في اللوح المحفوظ اوغيره فهي صفة فعل مثل خلقه ورزقه وليست بمعنى قضائمه وتقديره لان تلك هي قبل خلق السموات والارض \* وقوله سبحانه منها اربعة حرم نص على تفضيل هذه الاربعة وتشريفها قال قتادة اصطفى الله من الملائكة والبشر رسلا ومن الشهور المحرم ورمضان ومن البقع المساجد ومن الايام الجمعة ومن الليالي ليلة القدر ومن الكلام ذكره فينبغي ان يعظم ما عظم الله \* وقوله سبحانــه ذلك الدين القيم قالت فرقــة معناه الحساب المستـقيم وقال ابن عباس فيما حكى المهدوي معناه القضاء المستقيم قال (ع) والاصوب عندى ان يكون الدين هاهنا على اشهر وجوهه اي ذلك الشرع والطاعة ۞ وقوله فلا تظلموا فيهن اي في الاثنيءشر شهرا اي لا تظلموا انفسكم بالمعاصي في الزمانكله وقال قـتادة المراد الاربعة الاشهر وخصصت تشريفا لها قال سعيد بن المسيبكان النبي صلى الله عليه وسلم يجرم القتال في الاشهر الحرم بما انزل الله في ذلك حتى نزلت براءة \* وقوله تعالى وقاتلوا المشركين معناه فيهن فاحرى في غيرهن وقوله كافة معناه جميعا ﴿ وقوله سبحانــه انمــا النســي يعني فعـــل العرب في تاخيرهم الحرمة زيادة في الكفر اي جار مع كفرهم بالله وخلافهم للحق فالكفر متكثر بهذا الفعل الذي هو باطل في نفسه ومما وجد في

اشعارهم قول جِذْل الطِّعَان

وقد علمت معد ان قـــومي \* كرام النياس ان لهم كرامــا السنا الناسئين على معــــد \* شهور الحل نجعلها حرامــــا وقوله سبحانه يحلونه عاما ويحرمونه عاما معناه عاما من الاعوام وليس يريد ان تلك كانت مداولة \* وقوله سبحانه لمواطئوا عدة ما حرم الله معناه ليوافقوا والمواطأة الموافقة \* وقوله سبحانه يا ايها الذين امنوا مالكم اذا قيل لكم انفروا في سبيل الله اثاقلتم الى الارض هذه الآية بلا خلاف أنها نزلت عتابًا على تخلف من تخلف عن النبي صلى الله عليه وسلم في غزوة تبوك وكانت سنة تسعمن الهجرة بعد الفتح بسام غزا فيها الروم في عشرين الفابين داك وداجل والنفر هو التنقل بسرعة من مكان الى مكان وقوله اثاقلتم اصله تثاقلتم وكذلك قرأ الاعمش وهونحو قوله اخلد الى الارض \* وقوله ارضيتم تقرير والمعنى ارضيتم نزر الدنيا على خطير الآخرة وحظها الاسعد قال ابن هشــام فمن من قوله مــن الآخرة للبدل انتهى ثم اخبر سبحانه ان الدنيا بالاضافة الى الآخرة قليل نزر فتعطى قوة الكلام التعجب من ضلال من يرضى النزر الفاني بدل الكثير الباقي (ت) وفى صحيح مسلم والترمذي عن النبي صلى الله عليه وسلم قال ما الدنيـــا في الآخرة الامثل ما يجمل احدكم اصبعه في اليم فلينظر بما ذا ترجع قال ابو عيسى هذا حديث حسن صحيح انتهى \* وقوله سبحانه الاتنفروا يعذبكم شرط وجواب ولفظ العذاب عام يدخل تحته انواع عذاب الدنيا والآخرة \* وقوله ويستبدل قوما غيركم توعد بان يبدل لرسوله عليه السلام قوما لايقعدون عند استنفاره اياهم والضمير في قوله ولاتضروه شيئًا عائــد على الله عز وجل ويحتمل ان يعود على النبي صلى الله عليـه وسلم وهو اليق ﴿ وقوله سبحانـه الاتنصروه فقد نصره الله هــذا ايضــا شرط وجواب ومعنى الآيــة انكــم

ان تركتم نصره فالله متكفل به اذ قد نصره في موضع القلة والانفراد وكثرة العدو ولن يترك نصره الآن \* وقوله اذ اخرجه الذين كفروا اسند الاخراج اليهم تذنيبا لهم ولماكان مقصد أبي سفيان بن الحارث الفخر في قوله من طردبت كل مطرد لم يقره النبي صلى الله عليه وسلم على مـا علم في كتب السيرة والاشارة الى خروج النبي صلى الله عليه وسلَّم من مكة الى المدينــة وفي صحبته ابو بكر واختصار القصة ان رسول الله صلى الله عليــه وسلم كان يستظر اذن الله سبحانه في الهجرة من مكة وكان ابو بكر حين ترك ذمةً ابن الدغِنــة قد اراد الحروج فـقال له النبـي صلى الله عليــه وسلم اصبر لعل الله ان يسهل الصحبة فلما اذن الله لنبيه فى الحروج تجهز من دار ابى بكر وخرجا فبقيا في الغار الذي في جبل ثور في غربي مكة ثلاث ليال وخرج المشركون فى اثرهم حتى انتهوا الى الغار فطمس الله عليهم الاثر وقال ابو بكر للنبي صلى الله عليه وسلم لو نظر احدهم الى قدمه لرءانا فقال له النبي صلى الله عليه وسلم ما ظنك باثنين الله ثالثهما هكذا في الحديث الصحيح ويروى ان العنكبوت نسجت على باب الغار ويروى ان الحامة عششت عند باب الغار وكان يروح عليها باللبن عامر بن فُهَيرة \* وقوله ثاني اثنين معناه احد اثنين \* وقوله ان الله معنا يريد بالنصر والنجاة واللطف \* وقوله سبحان وكلمة الله هي العليا قيل يريد لا اله الا الله وقيل الشرع باسره \* وقوله سبحانــه انفروا خفافا وثقالامعني الخفة والثقل هاهنا مستعار لمن يمكنه السفر بسهولة ومسن يمكنه بصعوبة واما من لا يكنه كالعمي ونحوهم فخارج عن هذا وقال ابو طلحة ما اسمع الله عذر احدا وخرج الى الشام فجاهد حتىمات وقال ابو ايوب ما اجدنى ابدا الاخفيفا او ثقيلا \* وقوله سبحانه ذلكم خير لكم ان كنتم تعلمون تنبيه وهز للنفوس ﴿ وقوله سبحانه لوكان عرضا قريبا وسفرا قاصداً

لاتبعوك هذه الآية في المنافةين المتخلفين في غزوة تبوك وكشف ضائرهم واما الآيات التي قبلها فعامة فيهم وفي غيرهم والمعنى لوكان هــذا الغزو لعــرض اي لمال وغنيمة تنال قريبا بسفر قاصد يسير لبادروا لالوجه الله ولكن بعدت عليهم الشقة وهي المسافة الطويلة \* وقوله وسيحلفون بالله يريد المنافةين وهذا اخبار بغيب \* وقوله عز وجـل عفـا الله عنـك لم اذنت لهم هـذه الآيـة هي في صنف مبالغ فى النفاق استاذنوا دون اعتذار منهم الجــد بن قيس ورفاعــة بن التابوت ومن اتبعهم قال مجاهد وذلك ان بعضهم قال نستاذنه فان اذن في القعود قعدنا والاقمدنا وقدم له العفو قبل العتباب اكراماً له صلى الله عليه وسلم وقالت فرقة بل قوله سبحانه عفا الله عنك استفتاح كلام كما تقول اصلحك الله واعزك الله ولم يكن منه عليه السلام ذنب يعني عنه لان صورة الاستنفار وقبول الاعدار مصروفة الى اجتهاده \* وقوله حتى يتبين لك الذين صدقوا يريد في استيذانك وانك لو لم تاذن لهم خرجوا معك ﴿ وقوله وتعلم الكاذبين اي بمخالفتك لولم تاذن لانهم عزموا على العصيان اذنت لهم اولم تاذن وقال الطبري معناه حتى تملم الصادقين في ان لهم عندرا والكاذبين في أن لاعـذر لهم والاول أصوب والله أعلم وأمـا قوله سبحانـه فى سورة النور فاذا استاذنوك لبعض شأنهم الآية فني غزوة الخندق نزلت وارتابت قلوبهم اي شڪت ويترددون اي يتحيرون اد کانوا تخطر لهم صحة امر النبي صلى الله عليه وسلم احيانا وانه غير صحيح احيانا فهم مذبذبون \* وقوله سبحانه ولو ارادوا الخروج لاعدوا له عدة اي لو ارادوا الخروج بنياتهم لنظروا في ذلك واستعدوا له ﴿ وقوله ولكن كره الله انبعاثهم فتبطهم قال (ص) ولكن اصلها ان تقع بين نقيضين او ضدين او خلافين على خلاف فيــه انتهى وانبعاثهم نفوذهم لهذه الغزوة والتشبيط التكسيل وكسرا لعزم \*

وقوله سبحانــه وقيل اقعدوا يحتمــل أن بكون حكايــة عن الله اي قال الله في سابق قضائه اقعدوا مع القاعدين ويحتمل ان يكون حكاية عنهم اي كانت هذه مقالة بعضهم لبعض ويحتمل ان يكون عبارة عن اذن النبي صلى الله عليه وسلم لهم في القعود اي لما كره الله خروجهم يسران قلت لهم اقعدوا مع القاعدين والقعود هنا عبارة عن التخلف وكراهية الله انبعاثهم رفق بالمومنين \* وقوله سبحانه لو خرجوا فيكم ما زادوكم الاخبالا الحبال الفساد فى الاشياء الموتلفة كالمودات وبعض الاجرام ولا اوضعوا معناه لاسرعوا السير وخلالكم معناه فيما بينكم قال (ص) خلالكم جمع خلل وهو الفرجة بين الشيئين وانتصب على الظرف بلا اوضعوا ويبغونكم حال اي باغين انتهى والايضاع سرعة السير ووقعت لااوضعوا بألف بعد لافي المصحف وكذلك وقعت في قوله اولااذبحنه يبغونكم الفتنة اي يطلبون لكم الفتنة وفيكم ساعون لهم قال مجاهد وغيره معناه جواسيس يسمعون الاخبار وينقلونها اليهم وقال الجمهور معناه وفيكم مطيعون سامعون لهم \* وقوله سبحانه لقد ابتغوا الفتنة من قبل في هذه الآية تحقير لشأنهم ومعنى قوله من قبل ما كان من حالهم فى احْد وغيرها ومعنى قوله وقلبوا لك الامور دبروها ظهرا لبطن وسعوا بكــل حيلة ومنهم من يقول ايذن لي ولا تفتني نزلت في الجد بن قيس واسند الطبري أن رسول الله صلى الله عليــه وسلم قال اغزوا تبوك تغنموا بنات الاصفرفـقــال الجد ايذن لنا ولا تفتنا بالنساء وقال ابن عباس ان الجد قال ولكني اعينك بمالى \* وقوله سبحانه الافي الفتنة سقطوا اي في الذي اظهروا الفرارمنه \* وقـوله سبحانه ان تصبك حسنة الآية الحسنة هنا بحسب الغزوة هي الغنيمة والظفر والمصيبة الهزيمة والخيبة واللفظ عام بعد ذلك فى كل محبوب ومكروه ومعنى قوله قــد اخذنا امرنا من قبــل اي قــد اخذنا بالحزم فى تخلفنــا ونظرنا

لانفسنا ثم امر تعالى نبيه فقال قل لهم يا محمد لن يصيبنا الاماكتب الله لنا وهو اما ظفرا وسرورا عاجلا واما ان نستشهد فندخل الجنة وباقي الآبة بين \* وقوله سبحانه قبل هل تربصون بنيا الااحمدى الحسنيين اي قل للمنافقين والحسنيين الظفر والشهادة \* وقوله او بايدينا يريد القتل \* وقوله سبحانه قل انفقوا طوعا اوكرها الآية سببها ان الجد بن قيس حين قال ايـذن لى ولا تفتني قال اني اعينك بمالي فنزلت هذه الآية فيه وهي عامة بعده \* وقوله عز وجل وما منعهم ان تقبل منهم نفقاتهم الاانهم كفروا بالله وبرسوله وفي صحيح مسلم عن النبي صلى الله عليه وسلم انه قال ان ثواب الكافر على افعاله البرة هو في الطعمة يطعمها ونحوذلك وهذا مقنع لايحتاج معه الى نظر واما ان ينتضع بها فى الآخرة فلا وكسالى جمع كسلان \* وقوله سبحانـه فــلا تعجبك اموالهم ولا اولادهم انمــا يريــد الله ليعذبهم بهـا فى الحيوة الدنيــا الآيــة حقر في الآيـة شأن المنافقين وعلل اعطاء الله لهُم الاموال والاولاد بارادته تعذيبهم بها في الحياة الدنيا وفي الآخرة قال ابن زيد وغيره تعذيبهم بها في الدنيا هو بمصائبها ورزاياها هي لهم عذاب اذ لا يوجرون عليها ومن ذلك قهر الشرع لهم على ادا. الزكاة والحقوق الواجبات قال الفخر اما كون كثرة الاموال والاولاد سبب المذاب في الدنيا فاصل من وجوه منها انكلاكات حب الانسان للشي اشد واقوى كان حزنه وتألم قلبه على فراقه اعظم واصعب ثم عند الموت يعظم حزنه وتشتد حسرته لمفارقته المحبوب فالمشغوف بجب المال والولد لايزال في تعب فيحتاج في اكتساب الاموال وتحصيلها الى تعب شديد ومشقة عظيمة ثم عند حصولها يحتاج الى متاعب اشد واصعب في حفظها وصونها لان حفظ المال بعد حصوله اصعب من اكتسابه ثم أنه لا ينتفع الابا لقليل من تلك الاموال فالتعب كثير والنفع قليل

ثم قال واعلم ان الدنيا حلوة خضرة والحواس الحمس مائلة اليها فاذا كثرت وتوالت استغرقت فيها وانصرف الانسان بكليته اليها فيصير ذلك سببا لحرمانه من ذكر الله ثم انه يحصل في قلبه نوع قسوة وقوة وقهـ وكلما كان المــال والجاه اكثركانت تلك القسوة اقوى والى ذلك الاشارة بقوله تعالى ان الانسان ليطغي ان راه استغنى فظهر ان كثرة الاموال والاولاد سبب قوي في زوال حب الله تعالى وحب الآخرة من القلب وفي حصول الدنيا وشهواتها في القلب وعند الموتكان الانسان ينتقل من البستان الى السجن ومن مجالسة الاقرباء والاحبة الى موضع الغربة والكربة فيعظم تألمه ويقوى حزنه ثم عند الحشر حلالها حساب وحرامها عقاب فثبت ان كثرة الاموال والاولاد سبب لحصول العذاب في الدنيا والآخرة انتهى ثم اخبر سبحانه انهم ليسوا مـن المـومنين وانمـا هم يفزعون منهـم والفرق الحوف \* وقــوله سبحانــه لو يجدون ملجأ الملجأ من لجأ يلجأ اذا اوى واعتصم وقــرأ الجمهور او مغارات بفتح الميم وهي الغيران في اعراض الجبال اومدخلا معناه السرب والنفق في الارض وهو تفسير ابن عباس في هذه الالفاظ وقرأ جمهور الناس يجمحون ومعناه يسرعون قال الفخر قوله وهم بجمحون اي يسرعون اسراعاً لا يرد وجوههم شيء ومن هــذا يقال جمح الفــرس وفرس جموح وهو الذي اذا حمل لم يرده اللجام انتهى \* وقوله عز وجل ومنهم من يلمزك الآية اي ومن المنافقين من يلمزك اي يعيبك وياخذ منك في الغيبة ومنه قول الشاعر

اذا لقيتك تبدى لى مكاشـــرة \* وان اغيب فانت الهامـز اللمـزه ومنه قوله سبحانه ويل لكل همزة لمزة \* وقـوله سبحانـه ولو انهم رضوا ما اتاهم الله ورسوله الآية المنى لو ان هؤلاء المنافـةين رضوا قسمة الله الرزق

لهم وما اعطاهم على يد رسوله واقروا بالرغبة الى الله لكان خيرا لهم وحذف الجواب لدلالة ظاهر الكلام عليه وذلك من فصيح الكلام وايجازه وقوله سبحانه انما الصدقات للفقراء الآية انما في هذه الآية حاصرة تقتضي وقوف الصدقات على الثمانية الاصناف وانمأ اختلف في صورة القسمة ومذهب مالك وغيره ان ذلك على قدر الاجتهاد وبحسب الحاجة واما الفقير والمسكين فقال ابن عباس والحسن ومجاهد والزهري وابن زيد وغيرهم المساكين الذين يسعون ويستلون والفقراء الذن يتصاونون وهذا القول احسن ماقيل في هذا وتحريره ان الفقيرهو الذي لامال له الاانه لم يذل نفسه ولايذل وجهه وذلك اما لتعفف مفرط واما لبلغة تكون له كالحلوبة وما اشبهها والمسكين هو الذي يقترن بفقره تذلل وخضوع وسوال فهذه هي المسكنة ويقوى هذا ان الله سبحانه قد وصف بني اسرا ويل بالمسكنة وقرنها بالذلة مع غناهم واذا تأملت ما قلناه بان انهما صنفان موجودان في المسلمين (ت) وقد اكثر الناس في الفرق بين الفقير والمسكين واولى ما يعول عليـه ما ثبت في ذلك عن النبي صلى الله عليه وسلم وقد روى مالك عن ابي الزناد عن الاعرج عن ابي هريرة ان النبي صلى الله عليه وسلم قال ليس المسكين بهـذا الطواف الذي ترده اللقمة واللقمتان والتمرة والتمرتان انما المسكين الذي ليس له غني يغنيه ولا يفطن له فيتصدق عليه ولاية وم فيسأل الناس انتهى واول ابو عمر في التمهيد هذا الحديث فقالكانه اراد والله اعلم ليس المسكين على تمام المسكنة وعلى الحقيقة الاالذي لا يسأل الناس أنتهى واما العاملون فهم جباتها يستنيبهم الامام فى السعي على النياس وجمع صدقاتهم قال الجمهور لهم قدر تعبهم ومنونتهم واما المؤلفة قلوبهم فكانوا مسلمين وكافرين مستترين مظهرين للاسلام حتى وثقه الاستيلاف فى اكثرهم واستيلافهم انما

كان لتجلب الى الاسلام منفعة او تدفع عنه مضرة والصحيح بقا حكمهم ان احتيج اليهم واما الرقاب فمذهب مالك وغيره هوابتدا عتق مومن واما الغارم فهو الرجل يركبه دين في غير معصية ولاسفه كذا قال العلما، وأما في سبيل الله فهو الغازي وان كان مليا ببلده واما ابن السبيل فهو المسافر وانكان غنيا ببلده وسمى المسافر ابن السبيل لملازمته السبيل ومن ادعى الفقر صدق الالريسة فيكلف حينه البينة واما أن أدعى أنه غارم او ابن السبيل او غاز ونحو ذلك مما لايعلم الامنه فلا يعطى الاببينة واهل بلد الصدقة احق بها الاان تفضل فضلة فتنقل الى غيرهم قال ابن حبيب وينبغي للامام أن يامر السعاة بتفريقها في المواضع التي جبيت فيها ولا يحمل منها شي، إلى الامام وفي الحديث توخذ من اغنيائهم فترد على فقرائهم \* وقوله سبحانه فريضة من الله اي موجبة محدودة \* وقوله سبحانه ومنهم الذين يوذون النبئ ويقولون هو اذن قل اذن خير لكم يومن بالله ويومن للمومنين اي ومن المنافقين ويوذون لفظ يعم انواع اذايتهم له صلى الله عليه وسلم وخص بعد ذلك من قولهم هواذن وروي ان قائل هذه المقالة نبتل بن الحارث وكأن من مردة المنافقين وفيــه قال صلى الله عليه وسلم من سره ان ينظر الى الشيطان فلينظر الى نبسل بن الحارث وكان ثائر الرأس منتفش الشعر الحمر العينين اسفع الحدين مشوها قال الحسن البصري ومجاهد قولهم هو اذن اي يسمع معاذيرنا ويقبلها اي فنحن لانبالي من الوقوع فيه وهذا تنقص بقلة الحزم وقال ابن عباس وغيره انهم ارادوا بقولهم هو اذن اي يسمع كل ما ينقــل اليــه عنا ويصغى اليه ويقبله فهذا تشك منه عليه السلام ومعنى اذن سماع وهذا من باب تسمية الشيء بالشيء اذا كان منه بسبب كما يقال للرؤية عين وكما يقــال للمسنة من الابل التي قد بزل نابها ناب وقيل معنى الكلام ذو اذن اي

ذو سهاع وقيل انه مشتق من قولهم اذن الى شئ اذا استمع ومنه قول الشاعر صم اذا سمعوا خيرا ذكرت به \* وان ذكرت بسو عندهم اذنوا وقرأ نافع اذن بسكون الـذال فيهما وقرأ الباقون بضمهــا فيهما وكلهم قــرأ بالاضافة الى خير الاما روي عن عاصم وقرأ الحسن وغيره قل اذن خير بتنوين اذن ورفع خير وهذا جار على تاويله المتقدم والمعنى من يقبل معاذيركم خير لكم ورويت هذه القراءة عن عاصم ومعنى اذن خير على الاضافة اي سماع خير وحق ويومن بالله معناه يصدق بالله ويومن للمومنين قيل معناه ويصدق المومنين واللام زائدة وقيل يقال امنت لك بمني صدقتك ومنه وما انت بموسن لنا قال (ع) وعندى ان هـذه التي معهـا اللام في ضمنهـا با و فالمعني ويصـدق للمومنين بما يخبرونه به وكذلك قوله وما انت بمومن لنا بما نقوله (ت) ولما كانت اخبار المنافقين تصل الى النبي صلى الله عليه وسلم تارة باخبار الله له وتارة باخبار المومنين وهم عـدول ناسب اتصـال قوله سبحانـه يومـن بالله ويومن للمومنين بما قبله ويكون التصديق هنا خاصا بهذه القضيــة وانكان ظــاهر اللفظ عاما اذ من المعلوم انــه صلى الله عليـه وسلم لم يزل مصدقا بالله وقرأ جميع السبعة الاحمزة ورحمة بالرفع عطف على اذن وقرأ حمزة وحده ورحمة بالخفض عطفًا على خير وخصص الرحمة للذين امنوا اذ هم الـذين فازوا ونجوا بالرسول . عليــه الســـلام \* يحلفون بالله لكم يعني المنافقين \* وقــوله والله ورسوله احق ان يرضوه التقدير عند سيبويه والله احق ان يرضوه ورسوله احق ان يرضوه فحذف الحبر من الجملة الاولى لدلالة الثانية عليه وقيل الضمير في يرضوه عائد على المذكوركما قال رؤبة

فيها خطوط من سواد وبالله عنه الجلد توليع البهلة على المالة عنه المالة الآية يجادد الله ورسوله الآية يجادد

معناه يخالف ويشاق \* وقوله سبحانه يحذر المنافقون ان تنزل عليهم سورة تنبئهم بما فى قلوبهم يحذر خبر عن حال قلوبهم وقال الزجاج وغيره معنى يحذر الامر وانكان لفظه لفظ الخبر كانه قال ليحذر \* وقوله سبحانه قل استهزءوا لفظه لفظ الامر ومعناه التهديد ثم اخبر سبحانه انه مخرج لهم ما يحذرونه الى حين الوجود وقد فعل ذلك تبارك وتعمالي في سورة براءة فهي تسمى الفاضحة لانها فضحت المنافقين ﴿ وقوله سبحانه ولئن سألتهم ليقولن انما كنا نخوض وللمب الآية نزلت على ما ذكر جماعة من المفسرين في وديمة بن ثابت وذلك انه مع قوم من المنافقين كانوا يسيرون في غزوة تبوك فقال بعضهم هذا يريد ان يفتح قصور الشام وياخذ حصون بني الاصفر هيهات هيهات فوقفهم رسول الله صلى الله عليه وسلم على ذلك وقال لهم قلتم كذاً وكذا فـقالوا آنماكنا نخوض ونلعب وذكر الطّبري عن عبـــــــــــ الله بن عمر انــه قال رأيت قائــل هـذه المقالة وديعة متعلقا بجقب ناقــة رســـول اللهصلي الله عليه وسلم يماشيها والحجارة تنكبه وهو يقول انما كنا نخوض ونلعب والنبي صلى الله عليـه وسلم يقول ابالله والياتـه ورسـوله كنتم تستهـز ون ثم حكم سبحانـه عليهم بالكفر فقال لهم لاتعتذروا قـد كفرتم الآيـة \* وقـوله سبحانه ان يعف عنطائفة منكم يريد فيما ذكره المفسرون رجلا واحدا قيل اسمه مخشى بن حمير قاله ابن اسحاق وذكر جميمهم انه استشهد باليامة وقدكان تاب وتسمى عبد الرحمن فدعا الله ان يستشهد ويجهل امره فكان كذلك ولم يوجد جسده وكان مخشىمع المنافقين الذين قالوا انما كنا نخوض ونلمب فقيلكان منافقا ثم تاب توبة صحيحة وقيلكان مسلما مخلصا الاانه سمع المنافقين فضحك لهم ولم ينكر عليهم فعفا الله عنه فى كلا الوجهين ثم اوجب العذاب لباقى المنافقين الذين قالوا ما تقدم \* وقوله سبحانه

المنافقون والمنافقات بعضهم من بعض يريد فى الحكم والمنزلة فى الكفر ولما تقدم قبل وما هم منكم حسن هذا الاخبار ويقبضون ايديهم اي عن الصدقة وفعل الحير نسوا الله اي تركوه حين تركوا اتباع نبيه وشرعه فنسيهم اي فتركهم حين لم يهدهم والكفار في الآيـة المعلِّنون \* وقوله هي حسبهم ايكافيتهم \* وقوله تمالىكاك ذين من قبلكم اي انتم ايها المنافقونكالذين من قبلكمكانوا اشـد منكم قوة فعصـوا فاهلكوا فانتم اولى بالاهلاك لمعصيتكم وضعفكم والخلاق الحظ من القدر والدين وجميع حال المر. فخلاق المر. الشي. الذي هو به خليق والمعنى عجلوا حظهم في دنياهم وتركوا الآخرة فاتبعتموهم انتم \* اولائك حبطت اعمالهم في الدنيا والآخرة المعنى وانتم ايضا كذلك ويحتمل ان يريد باولائك المنافق ين \* وقوله سبحانسه الم ياتهم نبأ الذين من قبلهم قوم نوح وعاد وثمـود الآيـة المعنى الم يات هؤلا المنافقين خبر الامم السالفة التي عصت الله بتكذيب رسله فاهلكها \* وقـوم ابراهيم غـرود واصحابه واتباع دولته \* واصحـاب مدين قـوم شعيب \* والموتفكات اهل القرى الاربعة او السبعة التي بعث اليهم لوط عليه السلام ومعنى الموتفكات المنصرفات والمنقلبات افكت فائتفكت لانها جعلءاليها سافلها ولفظ البخاري الموتفكات انتفكت انقلبت بهم الارض انتهى والضمير في اتتهم رسلهم عائد على هذه الامم المذكورة ثم عقب سبحانمه بذكر المومنين وما منَّ به عليهم من حسن الاعمال ترغيبا وتنشيطا لمبادرة ما به امر لطفا منه بعباده سبحانه لا رب غيره ولاخير الاخيره \* وقوله سبحانه ويقيمون الصلوة قال ابن عباس هي الصلوات الخمس قال (ع) وبحسب هذا تكون الزكاة هي المفروضة والمدح عندى بالنوافل ابلغ اذ من يقيم النوافل احرى باقامة الفرض والسين في قوله سيرحمهم مدخلة في الوعد مهلة لتكون النفوس تنعم برجائمه سبحانه وفضله سبحانه زعيم بالانجاز وذكر الطبري في قوله تعالى ومساكن طيبة عن الحسن انه سأل عنها عمران ابن حصين وابا هريرة فقالاعلى الخبير سقطت سألنا عنها رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال قصر في الجنة من اللؤلؤ فيه سبعون دارا من يقوت جمراً فى كل دار سبعون بيتا من زمرذة خضرا، فى كل بيت سبعون سريرا ونحوهذا مِما يشبه هذه الالفّاظ ويقرب منها فاختصرتها طلب الايجاز (ت) وتمام الحديث من الاحياء وكتاب الآجري المعروف بكتاب النصيحة عن الحسن عن عمران ابن حصين وابي هريرة قالاعلى كل سرير سبعون فراشا مـن كل لون على كل فراش زوجة من الحور العين وفي كل بيت سبعون مائدة على كل مائدة سبعون لونا من الطعام في كل بيت سبعون وصيفة ويعطى المومن في كل غداة من القوة ما ياتي على ذلك اجمع وامـا قوله سبحانـه ورضوان من الله اكبر فغي الحديث الصحيح ان الله عز وجل يقول لعباده اذا استقروا في الجنة هـــل رضيتم فيقولون وكيف لانرخي يا ربنا فيقول اني ساعطيكم افضل من هذا كله رضوانى ارضى عنكم فلا اسخط عليكم ابدا الحديث وقوله اكبريريد اكبرمن جميع ما تقدم ومعنى الآية والحديث متفق وقال الحسن بن ابي الحسن وصل الى قلوبهم برضوان الله من اللذة والسرور منا هـو الـذ عندهم واقر لاعينهم من كل شي اصابوه من لذة الجنة قال الامام الفخر وانما كان الرضوان اكبر لانــه عنــد العارفين نعيم روحاني وهوا شرف من النعيم الجساني انتهى انظره في اوائل ال عمران قال (ع) ويظهر ان يكون قوله تعالى ورضوان من الله اكبر اشارة الى منازل القربين الشاربين من تسنيم والذين يرون كما يرى النجم الغار في الافق وجميع من في الجنة راض والمنازل مختلفة وفضل الله متسع والفوز النجاة والحلاص ومن ادخل الجنة فقد فاز والمقربون هم

فى الفوز العظيم والعبارة عندى بسرور وكال اجود من العبارة عنها بلذة واللذة ايضا مستعملة في هذا \* وقوله سبحانه يا ايهـا النبي، جاهد الكفار اي بالسيف والمنافقين اي باللسان والتعنيف والاكفهرار في الوجه وباقامة الحدود عليهم قال الحسن واكثر ماكانت الحدود يومئذ تصيب المنافقين ومذهب الطبري ان رسول الله صلى الله عليه وسلمكان يعرفهم ويسترهم واما قوله واغلظ عليهم فلفظـة عامـة فى الافعال والاقوالُ ومعنى الغلظ خشــن الجانب فهوضد قوله تعالى واخفض جناحك لمن اتبعك من المومنين وقوله عز وجل يحلفون بالله ماقالوا الآيـة ترلت في الجلاس بن سويد وقوله لـــئن كان مــا يقول محمـــد حقاً لنحن شر من الحمر فسمعها منه ربيبه او رجل اخر فاخبر النبي صلى الله عليه وسلم فجاء الجلاس فحلف بالله ما قال هذه الكلمة فنزلت الآية فكلمة الكفرهي مقالته هذه لان مضمنها قوي في التكذيب قال مجاهد وقوله وهموا بما لم ينالوا يعني ان الجلاس قِد كان هم بقت ل صاحبه الذي اخبر النبي صلى الله عليه وسلم وقال قتادة نزلت في عبد الله بن ابي ابن سلول وقوله في غزوة المريسيع مامثلنا ومثلهم الاكما قال الاول سمن كلبك ياكلك ولئن رجعنا الى المدينــة ليخرجن الاعز منها الاذل فبلغ ذلك النبي صلى الله عليه وسلم فوقفه فحلف انـه لم يقــل ذلــك فـنزلت الآيــة مكذبــة له (ت) وزاد ابن العربي فى احكامــه قولا ثالشا ان الآيــة نزلت فى جماعــة المنافــقــين قاله . الحسن وهوالصحيح لعمدوم القول ووجدود المعني فيسه وفيهم انتهى وحدث ابو بكربن الخطيب بسنده قال سئل سفيان بن عيينة عن الهم ايواخذ به صاحبه قال نعم اذاكان عزما الم تسمع الى قوله تعالى وهموا بما لم ينالوا الآيـة الى قوله فان يتوبوا يك خيرا لهم فجعل عليهم فيه التوبة قال سفيان الهم يسود القلب انتهى قال (ع) وعلى تاويل قتادة فالاشارة بكلمة الكفر الى تمثيل

ابن ابي سمن كلبك ياكلك قال قتادة والاشارة بهموا الى قوله لأن رجعنا الى المدينة وقال الحسن هم المنافقون من اظهار الشرك ومكابرة النبي صلى الله عليه وسلم بما لم ينالوا وقال تعالى بعد اسلامهم ولم يقل بعد ايمانهم لان ذلك لم يتجاوز السنتهم \* وقوله سبحانه وما نقموا الاان اغناهم الله الآية كان الكلام وما نقموا الاماحقه ان يشكر وذكر رسول الله في اغنائهم من حيث كثرت اموالهم من الغنائم ورسول الله صلى الله عليه وسلم سبب فى ذلك وعلى هذا الحد قال عليه السلام للانصار فى غــزوة حنين كنتم عالة فاغناكم الله قال العراقي نقموا اي انكروا وقال (ص) الاان اغناهم الله ان وصلتهـ مفعول نقموا اي ما كرهوا الااغناء الله اياهم وقيل هو مفعول من اجله والمفعول بـ محذوف اي ما كرهوا الايمان الاللاغناء انتهى ثم فتح لهم سبحانه باب التوبة رفقا بهم ولطفا فروي ان الجُلاس تاب من النفاق وقال ان الله قد ترك لى باب التوبة فاعترف واخلص وحسنت توبته \* وقوله سبحانه ومنهم من عاهد الله لئن آتانا من فضله لنصدقن الآية هذه الآية نزلت في ثعلبة بن حاطب الانصاري قال الحسن وفي معتب بن قشير معه واختصار ما ذكره الطبري وغيره من امره انه جاء الى النبي صلى الله عليه وسلم فقال يا رسول الله ادع الله ان يجعل لى مالافاني لو كنت ذا مال لقضيت حقوقه وفعلت فيمه الخير فراده النبي صلى الله عليه وسلم وقال قليــل تودى شڪره خير من کثير لا تطيقه فعاود فـقال له النبـي صلى الله عليه وسلم الاتريد ان تكون مثل رسول الله ولو دعوت الله ان يسير الجبال معى ذهباً لسارت فاعاد عليه حتى دعا له النبي صلى الله عليه وسلم بـذلك فاتخـذ غنما فنمت كما ينمو الدود حتى ضاقت بــه المدينــة فتنحى عنها وكثرت غنمــه حتى كأن لا يصلى الا الجمعة ثم كثرت حتى تنحى بعيدا فترك الصلاة ونجم

نفاقه ونزل خلال ذلك فرض الزكاة فبعث النبي صلى الله عليه وسلم مصدقين بكتابه في اخــذ زكاة الغنم فلما بلغوا ثملبة وقرأ الكتاب قال هـٰـذه اخت الجزيـة ثم قال لهم دعونى حتى ارى رأيى فلما اتوا رسول الله صلى الله عليه وسلم واخبروه قال ويح ثعلبة ثلاثا ونزلت الآية فيسه فحضر القصسة قريب اثعلبة فخرج اليه فقال ادرك امرك فقد نزل فيك كذا وكذا فخرج ثلعبة حتى اتى رسول الله صلى الله عليه وسلم فرغب ان يؤدي زكاتــه فاعرض عنه رسول الله صلى الله عليـه وسلم وقال ان الله امرنى ان لاآخـذ زكاتك فبقي كـذلك. حتى توفي رسول الله صلى الله عليه وسلم ثم ورد ثعلبة على ابى بكرثم على عمر ثم على عثمان يرغب الى كل واحد منهم ان ياخذ منه الزكاة فكلهم رد دلك واباه اقتدا. بالنبي صلى الله عليه وسلم فبفي ثملبة كذلك حتى هلك في مدة عثمان \* وفي قوله تمالى فاعقبهم نص في العقوبـة على الذنب بما هو اشد منه \* وقوله الى يوم يلقون له يقتضي موافاتهم على النفاق قال ابن العربي في ضمير يلقونــه قولان احدهما انه عائد على الله تعالى والثانى انه عائــد على النــفاق مجازا على تقدير الجزا كانه قال فاعقبهم نفاقا فى قلوبهم الى يوم يلقون جــزا٠ه انتهى من الاحكام ويلمزون معناه ينالون بالسنتهم واكثر الروايات في سبب ترول الآية ان عبد الرحمن بن عوف تصدق باربعة الاف وامسك مثلها وقيل هوعمر بن الخطاب تصدق بنصف ماله وقيل عاصم بن عدي تصدق بائة وسق فقال المنافقون ما هذا الأرياء فنزلت الآية في هذا كله واما المتصدق بقليل فهو ابو عقيل تصدق بصّاع من تمر فقال بعضهم ان الله غني عن صاع ابى عقيل وخرجه البخاريوقيل ان الذى لمـز فى القليــل هو ابو خيشــة قاله كمب بن مالك \* فيسخرون منهم معناه يستهز ون ويستخفون وروى مسلم عن جرير بن عبد الله قال كنت عند رسول الله صلى الله عليــه وسلم في صدر النهار قال فجاءه قوم حفاة عراة مجتابي النمار متقلدي السيوف عامتهم من مضر بل كلهم من مضر فتمعروجه رسول الله صلى الله عليه وسلم لما رأى بهم من الفاقة فدخل ثم خرج فامر بلا لافاذن واقام فصلي ثم خطب فقال يا ايها الناس اتقوا ربكم الذي خلقكم من نفس واحدة الى اخرالاية ان الله كان عليكم رقيبًا والآية التي في سورة الحشر واتقوا الله ولتنظر نفس ما قدمت لغد تصدق رجل من دیناره من درهمه من ثوبه من صاع بره من صاع تمره حتى قال ولو بشق تمـرة قال فجـاء رجل من الانصــار بصرة كادت كفه تعجز عنها بل قد عجزت قال ثم تتابع النياس حتى رأيت كومين من طعام وثياب حتى وأيت وجه رسول الله صلى الله عليه وسلم يتهلل كانه مذهبة فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم من سن في الاسلام سنة حسنة فله اجرها واجر من عمل بها بعده من غيران ينقص من اجورهم شي ومن سن في الاسلام سنة سيئة كان عليه وزرها ووزر من عمل بها بعده من غير ان ينقص من او زارهم شي انتهى \* وقوله سبحانه استغفر لهم او لا تستغفر لهم المعنى ان الله خير نبيه في هذا فكانه قال له ان شئت فاستغفر لهم وإن شئت لاتستغفر ثم اعلمه انه لايغفرلهم وان استغفر سبين مرة وهذا هو الصحيح في تأويـل الآيـة لقـول النبي صلى الله عليــه وسلم لعمر ان الله قــد خيرني فاخترت ولو علمت اني اذا زدت على السبعين يغفر لهم لزدت الحديث وظاهر لفظ الحديث دفض الزام دليل الخطاب وظاهر صلاته صلى الله عليه وسلم على ابن ابي ان كفره لم يكن يقينا عنده ومحال ان يصلى على كافرولكنه راعي ظواهره من الاقرار ووكل سريرته الى الله عز وجل وعلى هــذاكان ستر المنافـقين واذا ترتب كما قلنا التخبير في هــذه الآيــة صح ان ذلك التخيير هو الــذي نسخ بقوله تعالى في سورة المنافقين سوا عليهم استغفرت لهم ام لم تستغفر لهم (ت)

والظاهر ان الآيتين بمنى فلا نسخ فتأمله ولولا الاطالة لا وضحت ذلك قال (ع) واما تمثيله بالسبعين دون غيرها من الاعداد فلانه عدد كثيرا ما يجئ غاية ومقنعا فى الكثرة \* وقوله ذلك اشارة الى امتناع الغفران \* وقوله عز وجل فرح المخلفون بمقعدهم خلاف رسول الله الآية هذه اية تتضمن وصف حالهم على جهة التوبيخ وفى ضمنها وعيد وقوله المخلفون لفظ يقتض تحقيرهم وانهم الذين ابعدهم الله من رضاه ومقعد بمنى القعود وخلاف معناه بعد ومنه قول الشاعر

فقل للذي يبغى خلاف الذي مض \* تأهب لاخرى مثلها فكأن قد يريد بمد الذي مضي وقال الطبري هو مصدر خالف يخالف وقولهم لا تنـفروا في الحركان هذا القول منهم لان غزوة تبوك كانت في شدة الحروطيب الثمار» وقوله سبحانه فليضحكوا قليـلا اشارة الى مدة العمر في الدنيـا \* وقوله وليبكواكثيرا اشارة الى تابيد الحلود فى النار فجاء بلفظ الامر ومعناه الحبر عن حالهم وتقدير الكلام ليبكوا كثيرا اذهم معـذبون جزا. بمـاكانوا يكسبون وخرج ابن ماجــه بسنده عن يزيــد الرقاشي عن انس قال قال النبي صلى الله عليه وسلم يرسل البكاء على اهل النار فيبكون حتى تنقطع الدموع ثم يبكون الدم حتى تصير في وجوههم كهيشة الاخدود لو ارسلت فيها السفن لجرت وخرجــه ابن المبارك ايضاعن انس قال سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقول يا ايهـا الناس ابكوا فان لم تبكوا فـتباكوا فان اهل النار تسيل دموعهم فى وجوههم كانها جداول حتى تنقطع الدموع فتسيل الدماء فتقرح العيون فلـوان سفنـا اجريت فيها لجرت انتهى من التذكرة وقوله سبحانـه فان رجعك الله الى طائفة منهم الآية يشبه ان تكون هذه الطائفة قد حتم عليها بِالمُوافَاةُ عَلَى النَّصَاقُ وعينوا للنَّبِي صلى الله عليه وسلم ﴿ وَقَـُولُهُ وَمَاتُوا وَهُمْ

فاسقون نص فى موافانهم على ذلك ومما يوءيــد هذا مــا روي ان النبى صلى الله عليه وسلم عينهم لحذيفة بن اليان وكان الصحابة اذا رأوا حذيفة تأخرعن الصلاة على جنازة تأخروا هم عنهـا وروي عن حذيفة انــه قال يومـا بقي من المنافقين كذا وكذا \* وقوله أول هو بالإضافة الى وقت الاستيذان والحالفون جمع من تخلف من نساء وصبيان واهل عذر وتظاهرت الروايات انه صلى الله عليـه وسلم صلى على عبـد الله بن ابي ابن سلول وان قــوله ولا تصل على احد منهم نزلت بعد ذلك وقد خرج ذلك البخاري من رواية عمر بن الحطاب انتهى \* وقوله سبحانه ولا تعجبك اموالهم واولادهم تقدم تفسير مشل هذه الآية والطول في هـذه الآية المال قاله ابن عباس وغيره والاشارة بهذه الآية الى الجد بن قيس ونظرائه والقاعدون الزمني واهل العذر في الجملة والخوالف النساء جمع خالفة هـذا قول جهور المفسرين وقال ابوجعفر النحاس يقال للرجل الذى لاخير فيه خالفة فهذا جمعه بحسب اللفظ والمراد اخســة الناس واخلافهم ونحوم عن النضر بن شميل وقالت فرقة الحوالف جمع خالف كفـارس وفـوارس \* وطبع على قـاوبهم فهم لايفـقهون اي لا يفهمون والحيرات جمع خيرة وهو المستحسن من كل شي \* وقـوله سبحانــه اعد الله لهم جنات تجرى من تحتها الانهار خالدين فيها ذلك الفوز العظيم اعد معناه يسر وهيأ وباقى الآية بين ﴿ وقوله سبحانه وجا المعذرون من الاعراب الآية قال ابن عباس وغيره هو لا كانوا مومنين وكانت اعذارهم صادقة واصل اللفظة المعتذرون فيقلبت التاء ذالا وادغمت وقال قيتادة وفرقية معه بل الذين جا وا كفرة وقولهم وعذرهم كذب قال (ص) والمعنى تكلفوا العــذر ولا عذرلهم وكذبوا الله ورسوله اي فى ايمانهم انتهى \* وقوله سيصيب الذين كفروا منهم الآيـة قـوله منهم يؤيد ان المعذرين كانوا مومنين فـتأمله قال ابن اسحاق

الممذرون نفر مسن بني غفار وهـذا يقتضي انهم مومنون \* وقـوله جلت عظمته ليس على الضعفاء ولاعلى المرضى الآيــة يقول ليس على اهل الاعذار من ضعف بدن إو مرض او عدم نفقة اثم والحرج الاثم ﴿ وقوله اذا نصحوا يريد بنياتهم واقوالهم سرا وجهرا ما على المحسنين من سبيل اي من لائمة تناط بهم ثم اكد الرجا. بقوله سبحانه والله غفور رحيم وقـرأ ابن عبـاس والله لاهل الاساءة غفور رحيم وهذا على جهة التفسير اشبه منه على جهة التلاوة لخلافه المصحف واختلف فيمن المراد بقوله المذين لايجدون ما ينفقون فقالت فرقة نزلت في بني مُقَـرن ستة اخوة وليس في الصحابة ستة اخوة غيرهم وقيل كانوا سبعة وقيل نزلت في عائـذ بنعمرو المزنى قاله قـتادة وقيل في عَبِدِ الله بن مُعْقِلِ المزنى قاله ابن عباس ﴿ وقوله عز وجل ولا على الذين اذا ما اتوك لتحملهم هذه الآيـة نزلت في البكائين واختلف في تعيينهم فقيل في ابي موسى الاشعري ورهطه وقيل فى بنى مقرن وعلى هذا جمهور المفسرين وقيـــل نزلت في سبعة نفر من بطون شتى فهم البكا ون وقال مجاهد البكا ون هم بنو مقرن من مزينة ومعنى قوله لتحملهم اي على ظهر يرك ويحمل عليه الآثاث (ت) وقصة ابي موسى الاشعري ورهطه مذكورة في الصحيح قال ابن العربي في احكامه القول بان الآيــة نزلت فى ابى موسى واصحابه هو الصحيح انـتهـى \* وقــوله سبحانه انما السبيل على الذين يستاذنونك وهم اغنيا. الآية هذه الآية نزلت في المنافقين المتقدم ذكرهم عبدالله بن ابي والجد بن قيس ومعتب وغيرهم \* وقوله اذا رجعتم يريد من غزوة تبوك ومعنى لن نومن لكم لن نصدقكم والاشارة بقوله قــد نبأنا الله من اخباركم الى قوله ما زادوكم الاخبالاولااو ضعوا خلالكم ونحوه من الآيات \* وقوله سبحانه وسيرى الله عملكم توعد والممنى فيقع الجزاء عليه قال الاستاذ ابو بكر الطّرطوشي اعمل للدنيا بقدر مُقامك فيها واعمل للآخرة

بقىدر بقائك فيها واستحي من الله تعالى بقدر قرب منك واطعه بقىدر حاجتك اليه وخفه بقدر قدرته عليك واعصه بقدر صبرك على النار انتهى من سراج الملوك \* وقـوله ثم تردون يريـد البعث من القبور \* وقـوله عز وجل سيحلفون بالله اكم اذا انقلتم اليهم الآية قيل ان هذه الآية من اول ما نزل في شان المنافقين في غزوة تبوك \* وقوله انهم رجس اي نــتن وقذر وناهيك بهذا الوصف محطه دنياوية ثم عطف بمحطة الآخرة فقال ومـأواهم جهنم اي مسكنهم \* وقوله فان ترضوا الى •اخر الآيـة شرط يتضمن النهي عن الرضى عنهم وحكم هذه الآية يستمر في كل مغموص عليه ببدعة ونحوها \* وقوله سبحانه الاعراب اشد كفرا ونفاقا هذه الآية نزلت في منافقين كانوا في البوادي ولامحالة ان خوفهم هناككان اقبل من خوف منافقي المدينة فالسنتهم لذلك مطلقة ونفاقهم انجم واجدر معناه احرى وقال (ص) معناه احق والحدود هنا السنن والاحكام \* وقوله سبحانه ومن الاعراب من يتخذ ما ينـفق مغرما الآيـة نص قى المنافـقين منهم والدوائر المصائب ويحتمل ان تشتق من دوران الزمان والمعنى ينتظر بكم ما تاتى به الايام وتدور به ثم قال على جهة الدعاء عليهم دائرة السوء وكل ماكان بلفظ دعاء من جهة الله عز وجل فانمـا هو بمعنى ايجـاب الشي لأن الله لا يدعــو على مخلوقاتــه وهي في قبضته ومن هذا ويـل لكل همزة لمزة ويـل للمطففين فهي كلهـا احكام تامة تضمنها خبره تعالى (ت) وهذه قاعدة جيدة وما وقع له رحمه الله مما ظاهره مخالف لهذه القاعدة وجب تاويله بما ذكره هنا وقد وقع له ذلك بعد هذا فى قوله صرف الله قاوبهم بأنهم قوم لا يفقهون قال يحتمل ان يكون دعا. عليهم ويحتمل ان يكون خبرا اي استوجبوا ذلك وقد اوضح ذلك عنــد قــوله تعالى قــتل اصحاب الاخدود فانظره هناك \* وقوله سبحانـه ومن

الاعراب من يومن بالله قال قتادة هذه ثنية الله تعالى من الاعراب وروي ان هذه الآية نزلت في بني مقرن وقاله مجاهد ويتخذ في الآيّين بمعني يجعله قصده والمعنى ينوى بنفقته ما ذكره الله عنهم وصلوات الرسول دعاؤه فني دعائه خير الدنيا والآخرة والضمير في قوله انها يحتمل عبوده على النفقية ويحتمل عوده على الصلوات وباقى الآية بين \* وقوله سبحانــه والسابقون الاولون من المهاجرين والانصار الآيـة قال ابو موسى الاشعري وغيره السابقون الاولون من صلى القبلتين وقال عطاء هم من شهد بدرا وقال الشعبي من ادرك بيعــة الرضوان والذين اتبعوهم باحسان يريد سائر الصحابة ويدخل في هذا اللفظ التابعون وسائر الامة لكن بشريطة الاحسان وقرأ عمر بن الخطاب وجماعــة والانصار بالرفع عطفا على والسابقون وقرأ ابن كثيرمن تحتها الانهار وقرأ الباقون تحتها باسقاط من وقوله سبحانه وممن حولكم من الاعراب منافقون ومن اهل المدينة مردوا على النفاق الاشارة بمن حولكم الى جهينة ومزينة وأسلم وغفار وعصية ولحيان وغيرهم من القبائل المجاورة للمدينة فاخبر الله سبحانه عن منافقيهم وتقدير الآية ومن اهل المدينة قوم او منافقون هذا احسن ما حمل اللفظ ومردوا قال ابو عبيدة معناه مرنوا عليه ولجوا فيه وقيل غير هذا مما هوقريب منه وقال ابن زيد قاموا عليه لم يتوبواكما تاب الآخرون والظاهر من اللفظة أن التمرد في الشئ او المرود عليه انما هو اللجاج والاشتهار بــه والعتوعلي الزاجر وركوب الراس فى ذلك وهو مستعمل فى الشرلافى الحير ومنه شيطان مريــد ومـــارد وقال ابن العربي في احكامه مردوا على النفاق اي استمروا عليمه وتحققوا بــه انتهى ذكره بعد قوله تعالى الذين اتخدوا مسجدا ضرارا ثم نني عز وجل علم نبيـه بهم على التعيين \* وقوله سبحانه سنعذبهم مرتين ثم يردون الى عذاب عظيم لفظ الآيمة يقتضي ثـلاث مواطـن مـن العـذاب ولاخـلاف بين

المتأولين ان العذاب العظيم الـذي يردون اليه هو عـذاب الآخـرة واكثر الناس ان العذاب المتوسط هو عذاب القبر واختلف في عــذاب المـرة الاولى فقال ابن عباس عذابهم باقامة حدود الشرع عليهم مع كراهيتهم فيه وقال ابن اسحاق عذابهم هو همهم بظهور الاسلام وعلو كلمته وقال ابن عباس ايضـــا وهو الاشهر عنه عذابهم هو فضيحتهم ووصمهم بالنفاق وقيل غير هـذا وقوله عز وجل و اخرون اعترفوا بذنوبهم الآية قال ابن عباس وابوعثمان هذه الآية فى الاعراب وهي عامة فى الامة الى يوم القيامة قال ابو عثمان ما فى القرءان واية ارجى عندى لهذه الامة منها وقال مجاهد بل نزلت هذه الآية في ابي لبابة الانصاري خاصة في شانه مع بني قريظة لما اشار لهم الى حلقه ثم ندم وربط نفسه في سارية من سواري المسجد وقالت فرقمة عظيمة بل نزلت هذه الآية في شان المخلفين عن غزوة تبوك (ت) وخرج البخاري بسنده عن سمرة بن جندب قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم اتاتى الليلة اتيان فابتعثاني فانتهينا الى مدينة مبنية بلبن ذهب ولبن فضة فتلقانا رجال شطر من خلقهم كاحسن ما انت راءى وشطركاقبح ما انت راءى قالالهم اذهبوا فقعوا فى ذلك النهر فوقعوا فيه ثم رجعوا الينا قد ذهب ذلك السوء عنهم فصاروا فى احسن صورة قالا لى هذه جنة عدن وهذاك منزلك قالا اما القوم الذين كانوا شطرمنهم حسن وشطرمنهم قبيح فانهم خلطواعملا صالحا واخرسينا فتجاوز الله عنهم انتهى وقوله تعالى خذ من اموالهم صدقة الآيـة روي ان الجماعـة التائبة لما تيب عليها قالوا يا رسول الله انا نريد ان نتصدق باموالنا زيادة في توبتنا فقال لهم صلى الله عليه وسلم انى لااعرض لاموالكم الابام من الله فتركهم حتى نزلت هذه الآية فهم المراد بها فروي انه على الله عليه وسلم اخذ ثلث امـوالهم مراعاة لقوله تعالى من اموالهم فهذا هو الــذى تظاهرت

به اقوال المتأولين وقالت جماعة من الفقها المراد بهذه الآيــة الزكاة المفروضة وقوله تعالى تطهرهم وتركيهم بها احسن ما يحتمل ان تكون هذه الافعـال مسندة الى ضمير النبي صلى الله عليـ وسلم \* وقوله سبحانـ وصـل عليهم معناه ادع لهم فان في دعائك لهم سكونا لانفسهم وطانينة ووقارا فهي عارة عن صلاح المتقد والضمير في قبوله الم يعلموا قال ابن زيد يراد به الذين لم يتوبوا من المتخلفين ويحتمل ان يراد به الذين تابوا وقوله وياخذ الصدقات قال الزجاج معناه ويقبل الصدقات وقد جاءت احاديث صحاح في معنى الآية منها حديث ابي هريرة ان الصدقة قـد تكون قدر اللقمة يأخذهـ الله بيمينه فيربيها لاحدكم كايربي احدكم فلوه او فصيله حتى تكون مثل الجبل ونحوهـ ذا من الاحاديث التي هي عبارة عن القبول والتحني بصدقة العبد \* وقوله عن عباده هي بمعني من ﴿ وقوله سبحانــه وقــل اعملوا فسـيري الله عملكم ورسوله والمومنون وستردون الى عالم الغيب والشهادة الآية هـذه الآية صيغتها صيغة امر مضمنها الوعيد وقال الطبري المراد بها الذين اعتذروا من المتخلفين وتابوا قال (ع) والظاهران المراد بهـا الذين اعتذروا ولم يتوبوا وهم المتوعدون وهم الذين في ضمير الم يعلموا ومعنى فسيرى الله عملكم اي موجودا معرضا للجزاء عليه بخير او بشر وقال ابن العربي في احكامه قوله سبحانه وقل اعملوا فسيرى الله عملكم ورسوله هـذه الآيــة نزلت بعد ذكر المومنــين ـ ومعناهـ الامر اي اعملوا بما يرضي الله سبحانـ وامـا الآيـة المتقدمـة وهي قـوله تعالى قد نبأنا الله من اخباركم وسيرى الله عملكم ورسوله فانها نزلت بعد ذكر المنافقين ومعناها التهذيد وذلك لان النفاق موضع ترهيب والايمان موضع ترغيب فقوبل اهل كل محل من الخطاب بما يليق بهم انتهى \* وقوله سبحانـه و اخرون مرجـون لامر الله عطف على قـوله اولا

واخرون اعترفوا ومعنى الارجاء التاخير والمراد بهذه الآيـة فيما قال ابن عباس وجماعة الثلاثة الذين خلفوا وهم كعب بن مالك وصاحباه على ما سياتى ان شاء الله وقيل انما نزلت في غيرهم من المنافقين الذين كانوا معرضين للتوبة مع بنائهم مسجد الضرار وعلى هذا يكون الذين اتخـذوا باسقاط واو العطف بدلامن اخرون او خبر مبتدا تقديره هم الذين وقرأعاصم وعوام القراء والناس فى كل قطر الا بالمدينة والذين اتخذوا وقرأ اهل المدينة نافع وغيره الذين اتخذوا باسقاط الواو على انه مبتدا والحبر لايزال بنيانهم واما الجاعة المرادة بالذين اتخــذوا مسجــدا فهم منافقوا بنى غنم بن عوف وبنى ســـالم بن عوف واسند الطبري عن ابن اسحاق عن الزهري وغيره انه قال اقبل النبي صلى الله عليه وسلم من غزوة تبوك حتى نزل بذى اوان بلد بينه وبين المدينية ساعية من نهار وكان اصحاب مسجيد الضرار قيد اتوه صلى الله عليه وسلم وهو يتجهز الى تبوك فقالوا يا رسول الله انا قد بنينا مسجدا لذى العلة والحاجة والليلة المطيرة وانا نحب ان تاتينا فتصلى لنا فيه فقال اني على جناح سفر وحال شغل ولو قدمنا أن شاء الله اتيناكم فصلينا لكم فيمه فلما قفل ونزل بذي اوان نزل عليه القران في شان مسجد الضرار فدعا رسول الله صلى الله عليه وسلم مالك بن الدخشين ومعن بن عدي او اخاه عاصم بن عدي ققال انطلقا الى هذا المسجد الظالم اهله فاهدماه وحرقاه فانطقلــا مسرعـين فـفعـــلا وحرقاه وذكر النـقاش ان النبي صلى الله عليه وسلم بعث لهدمـه وتحريقـه عمار بن ياسر ووحشيا مولى المطعم بن عدي وكان بانوه اثني عشر رجلا منهم ثعلبة بن حاطب ومعتب بن قشير ونبتل بن الحارث وغيرهم وروي انــه لمــا بني صلى الله عليــه وسلم مسجدا فى بني عمرو ابن عوف وقت الهجرة وهو مسجد قباء وتشرف القوم بذلك حسدهم حيننذ

رجال من تبی عمهم من بنی غنم بن عوف وبنی سالم بن عوف وکان فیهم نفاق وكان موضع مسجد قباء مربطا لحمار امرأة من الانصار اسمها لية فكان المنافقون يقولون والله لانصبر على الصلاة في مربط حمار لية ونحو هذا من الاقوال وكان ابو عامر المعروف بالراهب منهم وهو ابو حنظلة غسيـل الملائكة وكان سيدا من نظراء عبد الله بن ابي ابن سلول فلما جا، الله بالاسلام نافق ولم يزل مجاهرا بذلك فسهاه رسول الله صلى الله عليــه وسلم الفــاسق ثم خرج فى جماعة من المنافق بن فحزب على النبي صلى الله عليه وسلم الاحزاب فلما ردهم الله بغيظهم اقام ابو عامر بمكة مظهرا لعداوت فلما فتح الله مكة هرب الى الطائف فلما اسلم اهل الطائف خرج هاربا الى الشام يريد قيصر مستنصراً به على رسول الله صلى الله عليمه وسلم وكتب الى المنافقين من قومه ان ابنوا مسجدا مقاومة لمسجد قبا وتحقيراً له فاني ســ آتي بجيش من الروم اخرج به محمدا واصحابه من المدينة فبنوه وقالوا سياتي ابوعام ويصلي فيه فذلك قوله وارصادا لمن حارب الله ورسوله يعنى ابا عامر وقولهم سياتى ابو عامر وقوله ضرارا اي داعية للتضارر من جماعتين \* وقوله وتفريقا بين المومنين يريد تفريقًا بين الجماعة التي كانت تصلى في مسجد قبا فان من جاور مسجدهم كانوا يصرفونه اليه وذلك داعية الى صرفه عن الايمان وقيل اراد بقوله بين المومنين جماعة مسجد رسول الله صلى الله عليه وسلم وروي ان مسجد الضرار لما هدم واحرق اتخذ مزبلة ترمى فيه الاقذار والقمامات وروي ان النبي صلى الله عليه وسلم لما نزلت لا تقم فيه ابدا كان لا يمر بالطريق التي هو فيها \* وقوله لمسجد قيل أن اللام لام قسم وقيل هي لام ابتدا كما تقول لزيد احسن الناس فعلا وهي مقتضية تاكيدا وذهب ابن عباس وفرقة من الصحابة والتابعين الى ان المراد بمسجد اسس على التقوى مسجد قبا. وروي عن ابن عمر

وابي سعيد وزيد بن ثابت انه مسجد النبي صلى الله عليه وسلم ويليق القول الاول بالقصة الاان القول الشانى مروي عن النبي صلى الله عليه وسلم ولا نظر مع الحديث قال ابن العربي في احكامه وقد روى ابن وهب واشهب عن مالك ان المراد بمسجد اسس على التقوى مسجد النبي صلى الله عليه وسلم حيث قال الله تبارك وتعالى وتركوك قائمًا وكذلك روى عنه ابن القاسم وقد روى الترمذي عن ابي سميد الحدري قال تمارى رجلان في المسجد الذي اسس على التقوى من اول يوم فقال رجل هو مسجد قبـاً وقال الآخـرهو مسجد رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال رسول الله صلى الله عليــه وسلم هو مسجدى هذا قال ابو عيسى هذا حديث صحيح وخرجه مسلم انتهى ومعنى ان تقوم فيه اي بصلاتك وعبادتك \* وقوله فيـه رجـال يحبون ان يتطهروا اختلف فى الضمير ايضا هل يعود على مسجد النبي صلى الله عليـــه وسلم اوعلى مسجد قباً روي ان النبي صلى الله عليه وسلم قال يا معشر الانصـــار انى رأيت الله اثني عليكم بالطهور فما ذا تنفعلون قالوا يا رسول الله انا رأينا جيرانسا من اليهود يتطهرون بالما. يريدون الإستنجاء ففعلنا نحن ذلك فلما جاء الاسلام لم ندعه فقال رسول الله صلى الله عليـه وسلم فـلا تدعوه اذن والبنيـان الذي اسس على شفا جرف هو مسجد الضرار باجماع والشفا الحاشية والشفير وهـــار معناه متهدم بال وهو من هار يهور البخاري هار هائر تهورت البير اذا تهدمت وانهارت مثله انتهى وتاسيس البناء على تقوى انما هو بحسن النية فيه وقصد وجه الله تعالى واظهار شرعه كما صنع فى مسجد النبي صلى الله عليه وسلم وفى مسجد قباً والتاسيس على شف جرف هار انما هو بفساد النية وقصد الرياء والتفريق بين المومنين فهذه تشبيهات صحيحة بارعة \* وقوله سبحانــه فانهار بــه فى نارجهنم الظاهر منه انــه خارج مخرج المثل وقيل بل ذلك حقيقة

وإن ذلك المسجد بعينه انهار في نار جهنم قاله قتــادة وابن جريج وروي عن جابر بن عبد الله وغيره انسه قال رأيت الدخان يخرج منه على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم وروي في بعض الكتب ان رسول الله صلى الله عليه وسلم رواه حين انهار بلغ الارض السابعة ففزع لذلك صلى الله عليه وسلم وروي انهم لم يصلوا فيه اكثر من ثلاثة ايام وهذا كله باسناد لين والله اعلم واسند الطبري عن خلف بن ياسين انه قال رأيت مسجد المنافقين الذي ذكره الله في القرَّان فرأيت فيه مكانا يخرج منه الدخان وذلك في زمــن ابي جعفــر المنصور وروي شبيه بهذا اونحوه عن ابن جريـج اسنـده الطبري قال ابن العربي في احكامه وفي قوله تعالى فانهار به في نارجهنم مع قوله فامة هاوية اشارة الى ان النارتحت كما ان الجنة فوق انتهى والريبة الشك وقد يسمى ريبة فساد المعتقد ومعنى الريبة في هذه الآية امريمم الغيظ والحنق ويعم اعتقاد صواب فعلهم ونحو هذا مما يودى كله الى الارتياب في الاسلام فمقصد الكلام لايزال هذا البنيان الذي هدم لهم يبقى في قلوبهم حزازة واثر سوء وبالشك فسرابن عباس الريبة هنا وبالجملة أن الريبة هنأ تمم معان كثيرة ياخذكل منافق منها بحسب قدره من النفاق \* وقوله الاان تقطع قلوبهم بضم التام يعني بالموت قاله ابن عباس وغيره وفي مصحف ابي حتى الممات وفيه حتى تقطع \* وقوله عز وجل ان الله اشترى من المومنين انفسهم واموالهم بأن لهم الجنة الآية هذه الآية نزلت في البيعية الثالثة وهي بيعة العقبة الكبرى وهي التي اناف فيها رجال الانصار على السبعين وذلك انهم اجتمعوا مع النبي صلى الله عليه وسلم عند العقبة فقالوا اشترط لك ولربك والمتكلم بذلك عبد الله بن رواحة فاشترط نبي الله حمايته ممما يحمون منه انفسهم واشترط لرب التزام الشريعة وقتال الاحمر والاسود في الدفع

عن الحوزة فقالوا مالنا على ذلك يا نبي الله فقال الجنة فقالوا نعم ربح البيع لاتقيل ولاتقال وفي بعض الروايات ولانستقيل فنزلت الآية في ذلك وهكذا نقله ابن العربي فى احكامه عن عبد الله بن رواحة ثم ذكر من طريق الشعبي عن ابي امامة اسمد بن زرارة نحوكلام ابن رواحة قال ابن العربي وهذا وانكان سنده مقطوعًا فان معناه ثابت من طرق انتهى ثم الآية بعد ذلك عامة في كل من جاهد فى سبيل الله من امة نبينا محمد صلى الله عليه وسلم الى يوم القيامة قال بعض العلماء مامن مسلم الاولله في عنق هذه البيعة وفي بها او لم بف وفي الحديث ان فوق كل بربراحتي يبذل العبد دمه فاذا فعل فلا بر فوق ذلك واسند الطبري عن كثير من اهـل العلم انهم قالوا ثامـن الله تعالى فى هــذه الآية عباده فاغلى لهم وقاله ابن عباس وغيره وهــذا تاويــل الجمهور وقال ابن عيينة معنى الآية اشترى منهم انفسهم الايعملوها الافى طاعته واموالهم الا ينفقوها الافي سبيله فالآية على هذا اعم من القتل في سبيل الله \* وقوله يقاتلون في سبيل الله على تاويـل ابن عيينـة مقطوع ومستانف واما على تاويل الجمهورمن ان الشراء والبيع انما هو مع المجاهدين فهو في موضع الحال \* وقوله سبحانمه وعدا عليه حقا فى التوراة والانجيل والقرءان قال المفسرون يظهر من قوله في التوراة والانجيل والقران انكل امة امرت بالجهاد ووعدت عليه قال (ع) ويحتمل ان ميعاد امة نبينا محمد صلى الله عليه وسلم تقدم ذكره فى هـنـه الكتب والله اعلم قال (ص) وقوله فاستبشروا ليس للطلب بل بمنى ابشرواكاستوقد قال ابوعمر بن عبد البر فى كتابـــه المسمى ببهجــة المجالس وروي عن النبي صلى الله عليـه وسلم انـه قال من وعـده الله على عمل ثوابا فهو منجز له ما وعده ومن اوعده على عمل عقابا فان شاء عذبه وان شاء غفر له وعن ابن عباس مثمله انتهى وباقى الآيمة بـين قال الفخر واعلم ان

هذه الآيسة مشتملة على انواع من التاكيدات فاولها قوله سبحانه ان الله اشترى من المومنين انفسهم واموالهم فكون المشترى هو الله المقدس عن الكذب والحيلة من ادل الدلائل على تاكيد هذا المهد والثاني انه عبر عن ايصال هذا الثواب بالبيع والشراء وذلك حق موكد وثالثها قوله وعدا ووعد الله حق ورابعهـا قوله عليـه وكلمة على للوجوب وخامسهـا قوله حقا وهو تاكيد للتحقيق وسادسها قوله في التوراة والانجيل والقرءان وذلك يجرى مجرى اشهاد جميع الكتب الالهية وجميع الانبياء والمرسلين على هذه المبايعة وسابعها قوله ومن اوفى بعهده من الله وهو غاية التاكيد وثامنها قوله فاستبشروا ببيعكم الذي بايعتم به وهوايضا مبالغة في التاكيد وتاسمها قـوله وذلك هو الفوز وعاشرهـ ا قوله العظيم فثبت اشتمال هذه الآيـة على هذه الوجوه العشرة في التاكيد والتقرير والتحقيق انتهى وقوله عز وجل التائبون العابدون الى قوله وبشر المومنين هذه الاوصاف هي من صفات المومنين الذين ذكر الله انه اشترى منهم انفسهم واموالهم ومعنى الآية على ما تقتضيه اقوال العلما والشرع انها أوصاف الكملة من المومنين ذكرها سبحانه يستبق اليهااهل التوحيد حتى يكونوا في اعلى رتبة والآية الاولى مستقلة بنفسها يقع تحت تلك المبايسة كل موحد قاتل في سبيل الله لتكون كلمة الله هي العليا وان لم يتصف بهذه الصفات التي في هذه الآية الثانية او باكثرها وقالت فرقة بل هذه الصفات جاءت على جهة الشرط والآيتان مرتبطتان فلا يدخل في المبايعة الاالمومنون النذين هم على هذه الاوصاف وهذا تحريب وتضييق والاول اصوب والله إعلم والشهادة ماحية لكل ذنب الالمظالم العباد وقد روي ان الله عز وجل يحمل على الشهيد مظالم العباد ويجازيهم عنه ختم الله لنا بالحسني والسانحون

معناه الصائمون وروي عن عائشة انها قالت سياحة هذه الامة الصيام اسنده الطبري وروي انه من كلام النبي صلى الله عليه وسلم قال الفخر ولما كان اصل السياحة الاستمرار على الذهاب في الارض سمى الصّائم سانحا لاستمراره على فعل الطاعة وترك المنهى عنه من المفطرات قال الفخر وعندى فيه وجه اخروهو ان الانسان اذا امتنع من الأكل والشرب والوقاع وسد على نفسه باب الشهوات انفتحت له ابواب الحكمة وتجلت له انوار عالم الجلال ولذلك قال صلى الله عليه وسلم من اخلص لله اربعين صباحا ظهرت ينابيع الحكمة من قلبه على لسانه فيصير من السائحين في عالم جلال الله المنتقلين من مقام الى مقام ومن درجة الى درجة انتهى قال (ع) وقال بعض الناس وهو فى كتاب النقاش السانحون هم الجائلون بافكارهم فى قدرة الله وملكوته وهذا قول حسن وهو من افضل العبادات والراكمون الساجدون هم المصلون الصلوات كذا قال اهل العلم ولكن لا يختلف في ان من يكثر النواف ل هوادخل في الاسم واعرق في الاتصاف \* وقوله والحافظون لحدود الله لفظ عام تحته التزام الشريعة (ت) قال البخاري قال ابن عباس الحدود الطاعة قال ابن العربي في احكامه وقوله والحافظون لحدود الله خاتمة البيان وعموم الاشتال لكل امر ونهي انتهى \* وقوله سبحانمه وبشر المومنين قيل هو لفظ عام امر صلى الله عليمه وسلم ان يبشرامته جميعاً بالحير من الله وقيل بـل هـذه الالفاظ خاصـة لمن لم يغز اي لما تقدم في الآيمة وعد المجاهدين وفضلهم امر صلى الله عليمه وسلم إن يبشر سائر المومنين ممن لم يغز بان الايمان مخلص من النيار والحمد لله رب العالمين ﴿ وقوله سبحانه ما كان للنبي والذين المنوا ان يستغفروا للمشركين الآية جهور المفسرين ان هذه الآية نزلت في شان ابي طالب وذلك إن رسول الله صلى الله عليـه وسلم دخل عليـه حين احتُضِر فوعظـه وقال اي عم قل لا اله

الاالله كلمة احاج لك بها عند الله وكان بالحضرة ابوجهــل وعبــد الله بن ابي امية فقالاله يا ابا طالب اترغب عن ملة عبد المطلب فقال ابو طالب يا محمد والله لولا اني اخاف ان يعير بها ولدي من بعدي لاقررت بهـا عينك ثم قال هو على ملة عبد المطلب ومات على ذلك اذ لم يسمع منه صلى الله عليـه وسلم مـا قال العباس فنزلت انك لاتهدى من احببت فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم والله لاستغفرن لك ما لم انه عنك فكان يستغفر له حتى نزلت هذه الآية فترك نبي الله الاستغفار لابي طالب وروي ان المومنين لما رأوا نبي الله يستغفر لابي طالب جعلوا يستغفرون لموتاهم فلذلك دخلوا في النهي والآية على هذا ناسخـة لفعله صلى الله عليـه وسلم اذ افعاله فى حـكم الشرع المستـقر وقــال ابن عباس وقتادة وغيرهما انما نزلت الآية بسبب جماعة من المومنين قالوا نستغفر لموتانا كما استغفر ابراهيم عليه السلام فنزلت الآية في ذلك وقوله سبحانه وما كان استغفار ابراهيم لابيه الآية المني لاحجة ايها المومنون في استغفار ابراهيم عليه السلام فان ذلك لم يكن الاعن موعدة واختلف فى ذلك فقيل عن موعدة من أبراهيم وذلك قوله ساستغفر لك ربي انه كان بى حفيا وقيل عن موعدة من ابيه له في انه سيومن فقوي طمعه فحمله ذلك على الاستغفار له حتى نهى عنمه وموعدة من الوعد واما تبينمه انه عدو لله قيل ذلك بموت ازر على الكفر وقيل ذلك بانــه نهي عنــه وهو حي وقوله سبحانه ان ابراهيم لاواه حليم ثنا. من الله تعالى على ابراهيم والاواه معناه الحائف الذي يكثر التأوه من خوف الله عز وجل والتأوه التوجع الذي يكثر حتى ينطق الانسان معه باوه ومن هذا المعنى قبول المُثَقِّب العسدي

اذا ما قت ازحلها بليل \* تأوهُ اهَّة الرجل الحزين

ويروى اهة وروي ان ابراهيم عليه السلام كان يسمع وجيب قلبه من الحشية كما تسمع اجنحة النسور وللمفسرين في الاواه عبارات كلها ترجع الى ما ذكرته (ت) روى ابن المبارك في رقائقه قال اخبرنا عبد الحميد بن بهرام قال حدثنا شهر بن حوشب قال حدثني عبد الله بن شداد قال قال رجل يا رسول الله ما الاواه قال الاواه الخاشع الدُّعاء المتضرع قال الله سبحانه ان ابراهيم لاواه حليم انتهى وحليم معناه صابر محتمل عظيم العقل والحلمُ العقل \* وقوله سبحانه وماكان الله ليضل قوما بعد اذ هـداهم الآيـة معناه التانيس للمومنين وقيل أن بعضهم خاف على نفسه من الاستغفار للمشركين فنزلت الآية مونسة اي ماكان الله بعد ان هدى الى الاسلام وانقذ من الناد ليحبط ذلك ويضل اهله لمواقعتهم ذنبا لم يتقدم من الله عنه نهي فاما اذا بين لهم ما يتقون من الامور ويتجنبون من الاشياء فحينئذ من واقع شيأ من ذلك بعد النهى استوجب العقوبـة وباقى الآيـة بين \* وقوله سبحانـه لقــد تاب الله على النبي، والمهاجرين والانصار الآيـة التوبـة من الله تعالى هو رجوعه بعبده من حالة الى ارفع منها فقد تكون في الاكثر رجوعا من حالة طاعة الى آكمل منها وهذه توبته سبحانه في هذه الآية على نبيه عليه السلام واما توبته على المهاجرين والانصار فمعرضة لان تكون من تقصير الى طاعة وجد في الغزو ونصرة المدين واما توبُّه على الفريق الذي كاد يزيغ فرجوع من حالة محطوطة الى حال غفران ورضى وقال الشيخ ابو الحسن الشاذلي رحمه الله فى هذه الآية ذكر الله سبحانه توبة من لم يذنب ليلا يستوحش من اذنب لانه ذكر النبي صلى الله عليه وسلم والمهاجرين والانصار ولم يذنبوا ثم قال وعلى الثلاثة الذين خافوا فذكر من لم يذنب ليونس من قد اذنب انتهى من لطائف المنن وساعة العسرة يريد وقت العسرة والعسرة الشدة

وضيق الحال والمدم وهذا هوجيش العسرة الذى قال فيه صلى الله عليه وسلم من جهز جيش العسرة فله الجنة فجهزه عثمان بن عفان رضى الله عنه بالف جملَ والف دينار وجاء ايضا رجل من الانصار بسبعمائة وسق من تمر وهذه غزوة تبوك (ت) وعن ابن عباس انه قيل لعمر بن الخطاب حدثنا عن شان ساعة المسرة فقسال عمر خرجنا الى تبوك فى قيظ شديد فنزلنا منزلا اصابسا فيه عطش حتى ظننا ان رقابنا ستنقطع حتى ان الرجل لينحر بعيره فيمصر فرثه فيشربه ثم يجمل ما بقي على كبده فقال ابو بكر يا رسول الله ان الله قـ د عـودك في الدعاء خيرا فادع الله فـقــال اتحب ذلـك قال نعم فرفــع يديــه فلم يرجمهما حتى مالت السماء فاظلت ثم سكبت فمائسوا ما ممهم ثم ذهبنا ننظر فلم نجدها جاوزت المسكر رواه الحاكم في مستدركه على الصحيحين وقال صحيح على شرط الشيخين يعنى مسلما والبخاري انتهى من السلاح ووصل النبي صلى الله عليه وسلم في غزوة تبوك الى اوائــل بلد العـــدو فصالحه اهــل اذرح وايلة وغيرهما على الجزية ونحوها وانصرف والزيغ المذكور هوما ممت به طائفة من الانصراف لما لقوا من المشقة والعسرة قاله الحسن وقيل زينها انماكان بظنون لها سانت في معنى عزم النبي صلى الله عليه وسلم على تلك الغزوة لما رأته من شدة الحال وقوة المدو المقصود ثم اخبر عز وجل انه تاب ايضا على هذا الفريق وراجع به وانس باعلامه للامة بانه روف رحيم والثلاثة الذين خلفوا هم كعب بن مالك وهلال بن امية الواقيق ومُرارة بن الربيع العامري وقد خرج حديثهم بكاله البخاري ومسلم وهو فى السير فلذلك اختصرنا سوقه وهم المذين تقدم فيهم واخرون مرجون لامر الله ومعنى خلفوا اخروا وترك النظرفى امرهم قالكمب وليس بتخلفنا عسن الغزو وهو بين من لفظ الآيــة \* وقوله وظنوا ان لاملجأ من الله الااليه ظنوا هنا بمنى

ايقنىوا قال الشيخ بن ابي جمرة رحمه الله قال بعض اهــل التوفيق اذا نزلت بي نازلة مـا من اي نوع كانت فالهمت فيهـا اللجأ فـلا ابالي بهـا واللجـأ على وجوه منها الاشتغال بالذكر والتعبد وتفويض الامر له عز وجل لقوله تعالى على لسان نبیه من شغله ذکری عن مسئلتی اعطیته افضل ما اعطی السائلین ومنها الصدقة ومنها الدعاء فكيف بالمجموع انتهى \* وقوله سبحانــه ثم تاب عليهم ليتوبوا لما كان هذا القول في تعديد النعم بدأ في ترتيبه بالجهة التي هي عن الله عز وجل ليكون ذلك منها على تلقى النعمة من عنده لارب غيره ولوكان هذا القول فى تمديد ذنب ككان الابتداء بالجهة التي هي على المذنب كما قال عز وجل فلما زاغواً ازاغ الله قلوبهم ليكون ذلك اشد تقريرا للذنب عليهم وهذا من فصاحة القران وبديع نظمه ومعجز اتساقه وبيان هــذه الآية ومواقع الفاظها انما يكمـل مع مطالعة حديث الثلاثة الذين خلفوا في الكتب المذكورة فانظره وانما عظم ذنبهم واستحقوا عليه ذلك لان الشرع يطلبهم من الجد فيه بحسب منازلهم منه وتقدمهم فيه اذ هم اسوة وحجة للمنافقين والطاعنين اذكان كعب من اهــل العقبة وصاحباه من اهل بدر وفي هذا ما يقتضي ان الرجل العالم والمقتدى به اقل عذرا في السقوط من سواه وكتب الاوزاعي رحمه الله الى ابي جعفر المنصور فى اخر رسالة واعلم ان فراتبك من رسول الله صلى الله عليه وسلم لـن تريــد حق الله عليك الاعظما ولاطاعته الاوجوبا ولاالناس فيما خالف ذلك منـك الاانكارا والسلام \* وقواه سبحانه يا ايها الذين امنوا اتقوا وكونوا مع الصادقين هذا الامر بالكون مع الصادقين حسن بعد قصة الثلاثة حين نفعهم الصدق وذهب بهم عن منازل المنافقين وكان ابن مسعود يتأول الآية فى صدق الحديث واليه نحا كعب بن مالك \* وقوله سبحانه ماكان لاهــل المدينــة ومن حولهم من الاعراب إن يتخلفــوا عن رسـول الله الآيــة هذه الآية معاتبة للمومنين من اهل يثرب وقبائل العرب المجاورة لها على التخلف عن النبي صلى الله عليه وسلم فى غزوة وقوة الكلام تعطى الامر بصحبت ابن ما توجه غازيا وبذل النفوس دونه والمخمصة مفعلة من خموص البطن وهوضموره واستعير ذلك لحالة الجوع اذ الحموص ملازم له ومن ذلك قدول الاهشى

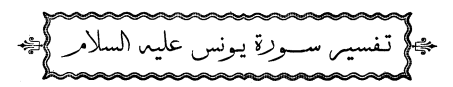
تبيتون في المشتى مِلا ً بطونكم ﴿ وجاراتكم غرثي يبتن خمائصا وقوله ولاينالون من عدو نيلا لفظ عام لقليل ما يصنعه المومنون بالكفرة من اخذ مال او ايراد هوان وكثيره ونيلا مصدر نال ينال وفي الحديث ما ازداد قوم من اهليهم في سبيل الله بعدا الاازدادوا من الله قربا (ت) وروى ابو داود فى سننه عن ابى مالك الاشعري قال سمعت رسول الله صلى الله عليــه وسلم يتمول من فصل فى سبـيل الله فهات او قـتل فهو شهيد او وقصه فرسه او بعيره او لدغته هامة او مات على فراشه باي حتف شا. الله فانه شهيد وان له الجنة انتهى قال ابن العربي في احكامه قـوله عز وجـل ولا يقطعون واديا الاكتب لهم يمنى الاكتب لهم ثوابـه وكذلك قال فى المجاهد ان ارواث دوابه وابوالها حسنات له وكذلك اعطى سبحانــه لاهل العـــذر من الاجرمــا اعطى للقوي المامل بفضله فني الصحيح ان النبيي صلى الله عليه وسلم قال في هــذه الغزوة بعينها ان بالمدينة قوما ما سلكتم واديا ولاقطعتم شعبا الاوهم معكم حبسهم المدد انتهى \* وقوله سبحانه وماكان المومنون لينفروا كافعة الآيمة قالت فرقة ان المومنين الذين كانوا بالبادية سكانا ومبعوثين لتعليم الشرع لما سمعوا قول الله عز وجل ماكان لاهل المدينة ومن حولهم من الاعراب الآية اهمهم ذلك فنفروا الى النبي صلى الله عليه وسلم خشية ان يكونوا عصاة فى التخلف عن الغزو فنزلت هذه الآية في نفرهم ذلك وقالت فرقة سبب هـــذ، الآيــة ان

المنافقين لما نزلت الآيات في المتخلفين قالوا هلك اهل البوادي فنزلت هذه الآية مقيمة لعذر اهل البوادي قال (ع) فيجيئ قوله ماكان لاهل المدينة ومن حولهم من الاعراب عموم في اللفظ والمراد به في المعنى الجمهور والاكثر وتجيء هذه الآية مبينة لذلك وقالت فرقة هذه الآية ناسخة لكل ما ورد من الزام الكافة النفير والقتال وقال ابن عباس ما معناه ان هذه الآية مختصة بالبعوث والسرايا والآية المتقدمة ثابتة الحكم مع خروج رسول الله صلى الله عليه وسلم في الغزو وقالت فرقة يشبه ان يكون التفقه في الغزو وفي السرايا لما يرون من نصرة الله لدينه واظهاره العدد القليل من المومنين على الكثير من الكافرين وعلمهم بذلك صحة دين الاسلام ومكانته قال (ع) والجمهور على ان التفقه انما هو بمشاهدة رسول الله صلى الله عليه وسلم وصحبته وقيل غير هـذا (ت) وصح عنـه صلى الله عليه وسلم انه قال لاهجرة بعد الفتح ولكن جهاد ونية واذا استنفرتم فانفروا وقىد استنفر رسول الله صلى الله عليه الناس في غزوة تبوك واعلن بها حسب ما هو مصرح بــه في حديث كعب ابن مالك في الصحاح فكان العتب متوجهـا على من تأخر عنه بعد العلم فيظهر والله اعلم أن الآية الاولى بأق حكمها كما قال أبن عباس وتكون الثانية ليست في معنى الغزو بـل في شان التفقه في الدين على الاطلاق وهذا هو الذي يفهم من استدلالهم بالآية على فضل العلم وقد قالت فرقة ان هـذه الآيمة ليست في معنى الغزو وانما سببها قبائل من العرب اصابتهم مجاعة فنفروا الى المدينة لمعنى المعاش فكادوا يفسدونها وكان اكثرهم غير صحيح الايمان وانما اضرعه الجوع فنزلت الآية في ذلك والاندار في الآية عام للكفر والمعاصى والحذر منها ايضا كذلك قال ابن المبارك في رقائقة اخبرنا موسى بن عبيدة عن محمد بن كعب القرظي قال اذا اراد الله تبارك وتعالى

بعبد خيرا جعل فيه ثلاث خصال فقها في الدين وزهادة في الدنيا وبصّره بيوبه انتهى \* وقوله تعالى يا ايها الذين ·امنوا قاتلوا الذين يلونكم من الكفار قيل ان هذه الآية نزلت قبل الامر بقتال الكفاركافة فهي من التدريج الذي كان في اول الاسلام قال (ع) وهذا ضميف فان هذه السورة من ١٠خر مـا نزل وقالت فرقـة معنى الآيـة ان الله تبـارك وتمـالى امر فيهــا المومنين ان يقاتــل كل فريق منهم الجنس الذى يليه من الكفرة \* وقوله سبحانه وليجدوا فيكم غلظة اي خشونة وأساثم وعد سبحانه في اخرالآية وحض على التقوى التي هي مِلاك الدين والدنيا وبها يلتي العدو وقد قال بعض الصحابة انما تقاتلون الناس باعمالكم ووعد سبحانه انه مع المتقين ومن كان الله معه فلن يغلب \* وقوله تمالى واذا ما انزلت سـورة فمنهم من يقول أيكم زادت هذه ايمانا الآية هذه الآية نزلت في شان المنافقين وقولهم ايكم زادته هذه ايمانا يحتمل ان يكون لمنافقين مثلهم او لقوم من قراباتهم على جهة الاستخفاف والتحقير لشان السورة ثم ابتدأ عز وجل الـرد عليهم بقوله فاما الذين امنوا فزادتهم ايمانا وذلك انه اذا نزلت سورة حدث للمومنين بهما تصديق خاص لم يكن قبل فتصديقهم بما تضمنته السورة من اخبار وامر ونهى امر زائد على الذي كان عندهم قبل وهذا وجه من زيادة الايمان ووجه اخر ان السورة ربما تضمنت دليلا او تنبيها على دليل فيكون المومن قــد عرف الله بعدة ادلة فاذا نزلت السورة زادت في ادلته ووجه اخرمــن وجوه الزيادة ان الانسان ربما عرضه شك يسير او لاحت له شبهة مشغبة فاذا نزلت السورة ارتفعت تلك الشبهة وقوي ايمانه وارتقى اعتقاده عن معارضة الشبهات والذين في قلوبهم مـرض هم المنافـقــون والرجس في اللفــة يجيء

بمعنى القذر ويجيء بمعنى العذاب وحال هؤلاء المنافقين هي قذر وهي عـذاب عاجل كفيل بآجل واذا تجدد كفرهم بسورة فقد زاد كفرهم فذلك زيادة رجس الى رجسهم \* وقـوله سبحانـه اولايرون يعنى المنافـقـين وقــرأ حمزة اولاترون بالتاء من فوق على معنى اولا ترون ايها المومنون انهم يفتنون اي يختبرون وقرأ مجاهــد مرضــة او مرضتين والذى يظهر مما قبل الآيــة ومما بعدها ان الفتنة والاختبار انما هي بكشف الله اسرارهم وافشائه عقائدهم اذ يعلمون ان ذلك من عند الله وبهذا تقوم الحجة عليهم وامــا الاختبار بالمرض فهو فى المومنين \* وقوله سبحانه واذا ما انزلت سورة نظر بعضهم المعنى واذا ما انزلت سورة فيها فضيحة اسرار المنافقين نظر بعضهم الى بعض هل يراكم من احد اي هل معكم من ينقل عنكم هل يراكم من احد حين تـ دبرون اموركم ثم انصرفوا عن طريق الاهتداء وذلك انهم وقت كشف اسرارهم والاعلام بمغيبات امورهم يقع لهم لامحالة تعجب وتوقف ونظر فلواريــد بهم خير لكان ذلك الوقت مظنة الاهتداء وقد تقدم بيان قوله صرف الله قلوبهم \* وقوله عز وجل لقد جامكم رسول من انفسكم الآية مخاطبة للعرب في قــولُ الجمهور وهذا على جهة تعديد النعمة عليهم اذجاءهم بلسانهم وبما يفهمونه مسن الاغراض والفصاحة وشرفوا به غابر الدهر وقسوله من انفسكم يقتضي مدحا لنسببه صلى الله عليه وسلم وانه من صميم العرب وشرفها وقرأ عبد الله بن قسيط المكي من انفسكم بفتح الفـا. من النفاسة ورويت عن النبي صلى الله عليه وسلم \* وقوله ما عنتم معناه عنتكم فما مصدرية والعنت المشقة وهي هنا لفظة عامة اي عزيز عليه ما شق عليكم من قتل واسار وامتحان بحسب الحق واعتقادكم ايضا معه حريص عليكم اي على ايمانكم وهداكم \* وقوله بالمومنين ر-وف اي مبالغ فى الشفقة عليهم قال ابو عبيدة الرأفة ارق الرحمة ثم خاطب سبحانه نبيه بقوله فان تولوا اي اعرضوا فقل حسبي الله لآاله الاهو عليه توكلت وهو رب العرش العظيم هذه الآية من اخر ما نزل وصلى الله على سيدنا ومولانا محمد وعلى الله وصحبه وسلم تسليما

## بسم الله الرحمــن الــرحيم



بعضها نزل بمكة وبعضها بالمدينة قوله عز وجل الرتلك ايات الكتاب الحكيم المراد بالكتاب القران والحكيم بمعنى محكم ويمكن ان بكون حكيم بمعنى ذى حكمة فهو على النسب \* وقوله عز وجل اكان للناس عجبا الآية قال ابن عباس وغيره سبب هذه الآية استبعاد قريش ان يبعث الله بشرا رسولا والقدم هنا ما قدم واختلف فى المراد بها هاهنا فقال ابن عباس ومجاهد والضحاك وغيرهم هي الاعمال الصالحات من العبادات وقال الحسن بن ابى الحسن وقتادة هي شفاعة محمد صلى الله عليه وسلم وقال ابن عباس ايضا وغيره هي السعادة السابقة لهم فى اللوح المحفوظ وهذا اليق الاقرال بالآية ومن هذه اللفظة قول حسان رضى الله عنه

لنا القدم العليا اليك وخُلفن \* لاولنا فى طاعة الله تابسع ومن هذه اللفظة قوله صلى الله عليه وسلم حتى يضع الجبار فيها قدمه اي ما قدم لها هذا على ان الجبار اسم الله تعالى والصدق هنا بمعنى الصلاح وقال البخاري قال زيسد بن اسلم قدم صدق محمد صلى الله عليه وسلم انتهى وقولهم ان هذا

لسحر مبين انما هو بسبب انبه فرق بذلك كلمتهم وحال بين القريب وقريبه فاشبه ذلك ما يفعله الساحر في ظنهم القاصر فسموه سحرا \* وقوله سبحانه ان ربكم الله الذي خلق السموات والارض في ستة ايام الآية هذا ابتداء دعاء الى عبادة الله عز وجل وتوحيده وذكر بعض النياس ان الحكمة في خلق الله تعالى هذه الاشياء في مدة محدودة ممتدة وفي القــدرة ان يقول لهــا كن فتكون انما هي ليعلم عباده التؤدة والتماهل في الامور قال (ع) وهذا مما لا يوصل الى تعليله وعلى هــذا هي الاجنــة في البطون وخلق الثمار وغير ذلك والله عز وجل قد جعل لكل شئ قدرا وهو اعلم بوجه الحكمة في ذلك \* وقوله سبحانه يدبر الامريصح ان يريد بالامر اسم الجنس من الامـور ويصح ان يريد الامرالذي هو مصدر امر يامر وتدبيره لااله الاهو انما هو الانفاذ لانه قد احاط بكل شيء علما قال مجاهد يدبر الامر معناه يقضيــه وحــده \* وقوله سبحانه مامن شفيع الامن بعد اذنه رد على العرب في اعتقادها ان الاصنام تشفع لها عند الله \* ذلكم الله اي الدى هذه صفاته فاعبدوه ثم قررهم على هذه الآيات والعبر فقال افلا تذكرون \* وقوله اليــه مرجعكم جميعا الآية انباء بالبعث \* وقوله يبدؤا الحلق يريــد النشــأة الاولى والاعادة هي البعث من القبور \* ليجزي هي لام كي والمعنى ان الاعادة انمــا هي ليقع الجزاء على الاعمال \* وقوله بالقسط اي بالعدل \* وقـوله الذين كفروا ابتدا، والحميم الحار المسخن وحميم النار فيما ذكرعن النبي صلى الله عليه وسلم اذا ادناه الكافر من فيه تساقطت فروة رأسه وهوكما وصفه سبحانه يشوى الوجوه \* وقوله سبحانه هو الذي جعل الشمس ضياء والقمر نورا الآية هذا استمرار على وصف ايات سبحانه والتنبيه على صنعته الدالة على وحدانيته وعظيم قدرته \* وقوله رقدره منازل يحتمــل أن يعود الضمير.

على القمر وحده لانه المراعى في معرفة عدد السنين والحساب عند العرب ويحتمل ان يريد الشمس والقمر معا لحكنه اجتزأ بذكر احدها كما قال والله ورسوله احق ان يرضوه \* وقبوله لتعلموا عدد السنين والحساب اي رفقا بكم ورفعا للالتباس في معايشكم وغير ذلك مما يضطر فيه الى معرفة التواريخ \* وقوله لقوم يعلمون انما خصهم لان نفع هذا فيهم ظهر \* وقوله سبحانه ان في اختلاف الليل والنهار وما خلق الله في السموات والارض الآية اعتبار وتنبيبه والآيات العلامات وخصص القوم المتقين تشريفا لهم اذ الاعتبار فيهم يقع ونسبتهم الى هذه الاشياء المنظور فيها افضل من نسبة من لم يعتد ولااتقى \* وقوله سبحانه ان الذين لا يرجون لقاءنا الآية قال ابو عبيدة وغيره يرجون في هذه الآية بمني يخافون واحتجوا ببيت ابي ذؤيب

اذا لسعته النحل لم يرج لسعها \* وحالفها فى بيت نوب عوامل وقال ابن سيدة والفراء لفظة الرجاء اذا جاءت منفية فانها تكون بمنى الحوف فعلى هذا التاويل معنى الآية ان الذين لا يخافون لقاءنا وقال بعض اهل العلم الرجاء فى هذه الآية على بابه وذلك ان الكافر المكذب بالبعث لا يحسن ظنا بانه يلقى الله ولاله فى الآخرة امل اذلوكان له فيها امل لقارنه لا كالة خوف وهذه الحال من الحوف المقارن هي القائدة الى النجاة قال (ع) والدى اقول به ان الرجاء فى كل موضع هو على بابه وان بيت المذلي معناه لم يرج فقد لسمها قال ابن زيد هذه الآية فى الحائز المناه في تفسير هذه الآية اذا شئت رأيت هذا الموصوف صاحب دنيا لها فى تفسير هذه الآية اذا شئت رأيت هذا الموصوف صاحب دنيا لها يغضب ولها يرخى ولها يغرح ولها يهتم ويجزن فكان قتادة صورها فى العصاة

ولا يترتب ذلك الامع تـأول الرجـا، على بابه لان المومن العاصي مستوحش من اخرتـه فاما على التاويـل الاول فمن لا يخـاف الله فهوكافر \* وقـوله واطمأنوا بها تكميل في معنى القناعـة بها والرفض لغيرها ﴿ وقوله والذين هم عن آياتنا غافلون يحتمل ان يكون ابتدا اشارة الى فرقة اخرى ثم عقب سبحانه بذكر الفرقة الناجية فقال أن المذين امنوا وعملوا الصالحات يهديهم ربهم الآية الهداية في هذه الآية تحتمل وجهين احدهما ان يربد انه يديهم ويثبتهم الثاني ان يريد انه يرشدهم الى طريق الجنان في الآخره \* وقوله بايماهم يحتمل ان يريـد بسبب ايمـانهم ويحتمـل ان يكون الايمان هو نفس الهدى اي يهديهم الى طريق الجنه بنور ايمانهم قال مجاهد يكون لهم ايمانهم نورا يمشون بـ ويتركب هـذا التاويـ ل على ما روي عن النبي صلى الله عليه وسلم ان العبد المومن اذا قام من قسره للحشر تمشل له رجل جميل الوجمه طيب الرائحة فيقول من انت فيقول انا عملك الصالح فيقوده الى الجنة وبعكس هذا في الكافر ونحو هذا مما اسنده الطبري وغيره \* وقوله سبحانه دعواهم اي دعاؤهم فيها وسبحانك اللهم تقديس وتسبيح وتنزيه لجلاله سبحانه عن كل ما لايليق به وقال على بن ابى طالب فى ذلك هيكلمات رضيها الله تعالى لننفسه وقال طلحة بن عبيد الله قلت يا رسول الله ما معنى سبحان الله فقال معناها تنزيها لله من السو وحكي عن بعض المفسرين انهم رؤوا ان هذه الكلمة انما يقولهـــا المومن عند ما يشتهي الطعام فانه اذا رأى طائرا او غير ذلك قال سبحانك اللهم فنزلت تلك الارادة بين يديه فوق ما اشتهى رواه ابن جريج وسفيان بن عيينة وعبارة الداودي عن ابن جريج دعواهم فيها قال اذا مربهم الطائر يشتهونه كان دعواهم به سبحانك اللهم فياكلون منه ما يشتهون ثم يطير واذا جاءتهم

الملائكة بما يشتهون سلموا عليهم فذلك قوله وتحيتهم فيها سلام واذا اكلوا حاجتهم قالوا الحمدلله رب العالمين فذلك قوله و اخر دعواهم ان الحمدلله رب العالمين \* وقوله سبحانه وتحيتهم فيها سلام يريد تسليم بعضهم على بعض والتحية ماخوذة من تمنى الحياة للانسان والدعا وبها يقال حياه ويحييه ومنه قول زهير بن جناب

## من كل ما نال الفتى \* قد نلته الاالتحييه

يريد دعاء الناس للماءك بالحياة وقال بعض العلماء وتحيتهم يريد تسليم الله تعالى عليهم والسلام ماخوذ من السلامة واخر دعواهم اي خاتمة دعائهم وكلامهم فى كل موطن حمد الله وشكره على ما اسبغ عليهم من نعمه وقال ابن العربي في احكامه في تفسير هذه الآية قولان الاول أن الملك يأتيهم بما يشتهون فيقول سلام عليكم اي سلمتم فيردون عليه فاذا اكلوا قالوا الحمد لله رب العالمين الثاني ان معنى تحييهم اي تحيية بعضهم بعضا فقد ثبت في الحبر أن الله تعمالي خلق ادم ثم قال له أذهب إلى أولائمك النفر من الملائكة فسلم عليهم فجاءهم فقال لهم سلام عليكم فقالوا له وعليك السلام ورحمة الله فقال له هذه تحيتك وتحية ذريتك من بعدك الى يوم القيامة وبين في القرءان هاهنا انها تحيتهم في الجنــة فهي تحيــة موضوعة من اول الخلقة الى غير نهاية وقد روى ابن القاسم عن مالك في قوله تعالى وتحييهم فيها سلام اي هذا السلام الذي بين اظرركم وهذا اظهر الاقسوال والله اعلم انتهى وقرأ الجمهور ان الحمد لله وهي عند سيبويــه ان المخففــة من الثقيلة قال ابو الفتح فهي بمنزلة قول الاعشى

فى فتية كسيوف الهند قد علموا ﴿ ان هالك كلمن يجنى وينتعل وقوله سبحانــه ولو يعجل الله للناس الشر استمجالهم بالحير لقضي اليهم اجلهم

الآية هذه الآية نزلت في دعاء الرجل على نفسه او ولده او ماله فاخبر سبحانه انه لو فعل مع الناس في أجابته الى المكروه مثل ما يريد فعله معهم في اجابته الى الخير لاهلكهم وحذف بعد ذلك جملة يتضمنها الظاهر تقديرها فلا يفعل ذلك ولكن يذر الذين لا يرجون لقاءنا الآية وقيل أن هذه الآية نزلت في قولهم انكان هذا هو الحق من عندك فامطر علينا حجارة من السماء وقيل نزلت في قولهم ايتنا بما تعدنا وماجري مجراه والعمه الحبط في ضلال \* وقوله سبحانه واذا مس الانسان الضر دعانا لجنبه الآية هـذه الآيـة ايضا عتاب على سوء الخلق من بعض الناس ومضمنه النهي عن مشـل هذا والامر بالتسليم الى الله والضراعة اليه فى كل حال والعلم بان الحير والشر منه لا رب غيره وقوله لجنبه في موضع الحالكانــه قال مضطَّجما والضر عــام لجميع الامراض والرزايا \* وقوله مريقتضي ان نزولها في الكفارثم هي بعد تتناول كل من دخل تحت معناها من كافروعـاص \* وقـوله سبحانـه ولقد اهلكنا القرون من قبلكم الآية الية وعيد للكفار وضرب امثال لهم وخلائف جمع خليفة ﴿ وقوله لننظرمعناه لنبين في الوجودما علمناه ازلا لكن جرى القول على طريق الايجاز والفصاحة والمجاز وقال عمر رضي الله عنه ان الله تعالى انما جعلنا خلفاء لينظركيف عملنــا فاروا الله حسن اعمالكم في السر والعلانية \* وقوله سبحانـ ه واذا تتلي عليهم اياتنا بينات قال الذين لا يرجون لقاءنا يعني بعض كفار قريش ايت بقرءان غير هذا او بدله ثم امر سبحانه نبيه ان يرد عليهم بالحق الواضح فقال قل لو شاء الله ما تلوته عليكم ولااعلمكم بـ وادريكم بمعنى اعلمكم تقول دريت بالامر وادريت بـ غيرى ثم قال فقد لبثت فيكم عمرا من قبله يعني الاربعين سنة قبل بعثته عليه السلام اي فلم تجربوني في كذب ولا تكلمت في شيء من هذا افسلا تعقلون ان

من كان على هذه الصفة لا يصح منه كذب بعد ان ولى عمره وتقاصر امله واشتدت حنكته وخوفه لربه \* وقوله فن اظلم استفهام وتقرير اي لا احد اظلم من افترى على الله كذبا او من كذب بآياته بعد بيانها والضمير في يعبدون لكفار قريش وقولهم هؤلا. شفعاؤنا عند الله هـذا قول النبلا منهم ثم امر سبحانه نبيه ان يقررهم ويوبخهم بقسوله اتنب ون الله بما لايعلم في السموات ولا في الارض وذكر السموات لان من العرب من يعبد الملائكة والشعرى وبحسب هذا حسن أن يقول هؤلا. شفعاؤنا وقيل ذلك على تجوز في الاصنام التي لاتعقل \* وقوله سبحانـه ومـاكان النـاس الاامة واحدة فاختلفوا قالت فرقة المراد ادم كان امة وحده ثم اختلف الناس بعده وقالت فرقسة المراد ادم وبنوه من لدن نزوله الى قتل احد ابنيه الآخر ويحتمل أن يريد كأن الناس صنفا واحدا بالفطرة معدا للاهتدا، وقد تقدم الكلام على هذا في قوله سبحانه كان الناس امة واحدة \* وقوله سبحانه ولولاكلمة سبقت من ربك يريد قضاءه وتقديره لبني ادم بالآجال الموقتة ويحتمل ان يريد الكلمة في امر القيامة وان العقاب والثواب انما يكون حينشذ \* وقوله فقل انما النيب لله اي ان شاء فعل وان شاء لم يفعل \* وقوله فانتظروا وعيد \* وقوله سبحانمه واذا اذقنا الناس رحمة من بعد ضراء مستهم الآية هذه الآية في الكفار وهي بعد تتناول من العصاة من لايودي شكر الله عند زوال المكروه عنه ولايرتدع بذلك عن معاصيه وذلك في الناس كثير والرحمة هنا بعد الضراء كالمطر بعد القحط والامن بعد الحوف ونحو هذا مما لا ينحصر والمكر الاستهزاء والطعن عليها من الكفار واطراح الشكر والحوف من العصاة وقال ابو على اسرع من سرع لامسن اسرع يسرع اذ لوكان مسن اسسرع لكان شاذا قال (ع) وفي

الحديث فى نارجهنم لهي اسود من القار ومـا حفظ للنبي صلى الله عليـه وسلم فليس بشاذ (ص) ورد بان اسود من فعل لامن افعل تقول سود فهو اسود واغما امتنع من سود ونحوه عند البصريين لانه لون انتهى \* وقوله سبحانه هو الذي يسيركم في البر والبحر الآية تمديد نعم منه سبحانه على عباده \* وقوله سبحانـه دعوا الله مخلصين له الــدين اى نسوا الاصنام والشركاء وافردوا الدعاء لله سبحانه وذكر الطبري في ذلك عن بعض العلماء حكاية قول العجم هيا شرا هيا ومعناه يا حي يا قيوم ويبغون معنــاه يفسدون \* وقــوله متاع الحياة الدنيا متاع خبر مبتدا محذوف تقديره هومتاع او ذلك متاع ومعنى الآية انما بنيكم وافسادكم مضركم وهو فى حالة الدنيا ثم تلقون عقابه في الآخرة قال سفيان بن عيينة انما بغيكم على انفسكم متاع الحياة الدنيا اي تمجل لكم عقوبته وعلى هذا قالوا البغي يُصرع اهله قال (ع) وقالوا الباغي مصروع قال تعالى ثم بغي عليه لينصرنه الله وقال النبي عليه السلام ما ذنب اسرع عقوبة من بغي \* وقوله سبحانه انما مثل الحيوة الدنيا اي تفاخر الحياة الدنيا وزينتها بالمال والبنين اذ مصير ذلك الى الفناء كمطر نزل من السماء فاختلط به نبات الارض اي اختلط النبات بعضه ببعض بسبب الماء ولفظ البخاري قال ابن عباس فاختلط به نبات الارض فنبت بالماء من كل لون انتهى واخذت الارض لفظة كثرت في مثل هذا كقوله خذوا زينتكم والزخرف التزيين بالالوان وقرأ ابن مسمود وغيره وتزينت وهذه اصل قراءة الجمهور \* وقوله وظن اهلها على بابها وهذا الكلام فيه تشبيه جملة امر الحياة الدنيا بهذه الجملة الموصوفة احوالهما وحتى غايمة وهي حرف ابتمداء لدخولها على اذا ومعناهما متصل الى قوله قادرون عليهـا ومن بعـــد ذلك بـــدأ الجواب والامر الآتى واحد الاموركالريح والصر والسموم ونحوذلك وتقسيمه

ليلا اونهارا تنبيه على الخوف وارتضاع الامن فى كل وقت وحصيدا بمعنى محصود اي تالفا مستهلكا كأن لم تغن ايكان لم تنضرولم تنعم ولم تعمر بغضارتها ومعنى الآية التحذير من الاغترار بالدنيا اذهي معرضة للتلف كنبات هذه الارض وخص المتفكرين بالذكر تشريفا للمنزلة وليقع التسابق الى هذه الرتبة \* والله يدعوا الى دار السلام الآية نص ان الدعاء الى الشرع عام فى كل بشر والهداية التي هي الارشاد مختصة بمن قدر ايمانــه والسلام هنـــا قيل هو اسم من اسماً الله تعالى والمعنى يدعو الى داره التي هي الجنــة وقيل الســــلام بمعنى السلامة \* وقوله سبحانه للذين احسنوا الحسني وزيادة قال الجمهور الحسني الجنة والزيادة النظرالى وجه الله عز وجل وفى صحيح مسلممن حديث صهيب فيكشف الحجاب فما اعطوا شيأ احب اليهم من النظر الى ربهم عز وجل وفي رواية ثم تلا هذه الآية للذين احسنوا الحسني وزيادة واخرج هذه الزيادة النساءي عن صهيب واخرجها عن صهيب ايضا ابو داود الطيالسي انتهى من التذكرة \* وقوله سبحانه ولايرهق وجوههم قتر ولاذلة الآية ويرهق ممناه ينشي مع غلبة وتضييق والقتر الغبار المسود \* وقوله سبحانه والـذين كسبوا السيات جزا سيئة بمثلها قالت فرقة التقدير لهم جزا سيئة بمثلها وقالت فرقة التقدير جزاء سيئة مثلها والباء زائدة وتعم السيئات هاهنا الكفر والمعاصي والعــاصم المنجى والمجير واغشيت كسيت والقطع جمع قطعة وقرأ ابن كثير والكساءي قطعا من الليل بسكون الطاء وهو الجـز، من الليــل والمراد الجزء من سواده وباقى الآية بين ومكانسكم اسم فعمل الامر ومعنماه قفوا واسكنوا (ت) قال (ص) وقدر باثبتوا واما من قدره بالزموا مكانكم فمردود لان الزموا متعد ومكانكم لا يتعدى فلا يقــدر بــه والالــكان متعدياً واسم الفعل على حسب الفعل ان متعديا فمتعد وان لازما فلازم ثم اعتذر بانه يمكن ان يكون تقديره بالزموا تقدير معنى لاتقدير اعراب فلا اعتراض انتهى قال (ع) فاخبر سبحانه عن حالة تكون لعبدة الاوثان يوم القيامة يومرون بالاقامة فى موقف الحزي مع اصنامهم ثم ينطق الله شركا هم بالتبرى منهم بالاقامة فى موقف الحزي معناه فرقنا فى الحجة والمذهب روي عن النبي صلى الله عليه وسلم ان الكفار اذا رأوا العذاب وتقطمت بهم الاسباب قيل لهم اتبعوا ما كنتم تعبدون فيقولون كننا فعبد هؤلا فتقول الاصنام والله ما كنا فسمع ولا نعقل وما كنتم ايانا تعبدون فيقولون والله لاياكم كنا نعبد فتقول الالهمة فك فلا فقولون والله لاياكم كنا نعبد فتقول الالهمة فقول ألا لهمة في بالله شهيدا بيننا وبينكم الآية وظاهر الآية ان محاورتهم الحاهي مع الاصنام دون الملائكة وعيسى بدليل القول لهم مكانكم انتم وشركاؤكم مع الاصنام دون الملائكة وعيسى بدليل القول لهم مكانكم انتم وشركاؤكم ودون فرعون ومن عبد من الجن بدليل قولهم ان كنا عن عبادتكم لغافلين وان هذه عند سيبويه المخففة من الثقيلة موجبة ولزمتها اللام فرقا بينها وبين ان النافية وعند الفراء ان نافية بمنى ما واللام بمنى الاوقرأ نافع وغيره وبين ان النافية وعند الفراء ان نافية بمنى ما واللام بمنى الاوقرأ نافع وغيره وتطاب ما اسفات من اعمالها (ت) قال (ص) كقوله

والالوهية واذا كان كذلك فتشريك غيره ضلال وغير حق قال (ع) وعبارة القران في سوق هذه المعانى تفوت كل تفسير براعة وايجازا ووضوحا وحكمت هذه الآية بانسه ليس بين الحق والضلال منزلة ثالشة في همذه المسئلة التي هي توحيد الله تعالى وكذلك هو الامر في نظائرها من مسائل الاصول التي الحق فيها في طرف واحد لان الكلام فيها انما في تقرير وجود ذات كيف هي وذلك بخلاف مسائل الفروع التي قال الله تعالى فيها لكل جعلنا منكم شرعة ومنهاجا \* وقوله فانى تصرفون تقرير كما قال فاين تذهبون ثم قال كذلك حقت اي كما كانت صفات الله كما وصف وعبادته واجبة كما تقرر وانصراف هؤلاء كما قدر عليهم كذلك حقت كلمات ربك الآيـة وقرأ ابو عمرو وغيره كلمة على الافراد الذي يراد بــه الجمع كما يقال القصيدة كلمة فعبر عن وعيد الله تعالى بكلمة \* وقوله سبحانه قـل هل من شركائكم من يبدؤا الخلق ثم يبيده الآية توقيف على قصور الاصنام وعجزها وتنبيه على قدرة الله عز وجل وتوفكون معناه تصرفون وتحرمون وارض مافوكة اذا لم يصبها مطر فهي بمنى الحيبة \* وقوله تعالى قبل هل من شركائكم من يعدى الى الحق اي يبين طرق الصواب ثم وصف الاصنام بإنها لاتهدى الا ان تهدى \* وقوله الاان يعدى فيه تجوز لانا نجدها لاتهدى وان هديت وقال بعضم هي عبارة عن انها لا تنتقل الاان تنقل ويحتمل ان يكون مـا ذكر الله مـن تسبيح الجادات هو اهتـداؤهـا وقرأ نافع وابو عمرو يهدى بسكون الها وتشديد الدال وقرأ ابن كثير وابن عامر يعدى بفتح اليا والها، وتشديد الدال وهذه رواية ورشعن نافع وقرأ حمزة والكسامي يهدى بفتح اليا. وسكون الها. ومعنى هذه القراءة امن لا يهدى احدا الاان يهدى ذلك الاحد ووقف القراء فسا لكم ثم يبدأ كيف تحكمون \* وقوله سبحانه وما يتبع اكثرهم الاظنا الآية اخبر الله سبحانه عن فساد طريقتهم وضعف نظرهم وانه ظن ثم بين منزلة الظن من المارف وبعده عن الحق \* وقوله سبحانه وماكان هذا القران ان يفترى من دون الله ولكن تصديق الذي بين يديه هذا رد لقول من يقول ان محمدا يفتري القران والذي بين يديه التوراة والانجيل وهم يقطمون انه لم يطالع تلك الكتب ولاهي في بلده ولافي قومه وتفصيل الكتاب هو تبيينه \* وقوله ام يقولون افتراه الآيسة ام هذه ليست بالمعادله لهمزة الاستفهام في قوله ازيد قام ام عمرو ومذهب سيبوية انها بمنزلة بل ثم عجزهم سبحانه بقوله قل فاتوا بسورةً مثله وادعوا من استطعتم الآية والتحدى في هــذه الآيــة عنــد الجمهور وقع بجهتي الاعجاز اللتين في القرران احداها النظم والرصف والايجاز والجزالة كل ذلك في التعريف والاخرى المعانى من الغيب لمــا مضى ولما يستقبل وحين تحداهم بمشرمفتريات انما تحداهم بالنظم وحده ثم قال (ع) هذا قول جماعة المتكامين ثم اختار ان الاعجاز في الآيتين انما وقع في النظم لا في الاخبار بالغيوب (ت) والصواب ما تقدم للجمهور واليه رجع في سورة هود واوجه اعجاز القران اكثر من هذا وانظر الشفا وقوله من استطعتم احالة على شركائهم \* وقوله سبحان بلكذبوا بما لم يحيطوا بعلمه الآية المعنى ليس الامركما قالوا من انه مفترى بل كذبوا بما لم يحيطوا بعلمه ولما ياتهم تاويله اي تفسيره وبيانــه ويحتمل ان يريد بما لم ياتهم تاويله اي ما يــول اليه امره كما هو في قوله هل ينظرون الاتاويله وعلى هـذا فالآيـة تتضمن وعيـدا والذين من قبلهم من سلف من امم الانبيا. \* وقوله سبحانه ومنهم من يومن به الآية اي ومن قريش من يومن بهذا الرسول ولهذا الكلام معنيان قالت فرقة معناه من هؤلا القوم من سيومن في المستقبل ومنهم من

حتم الله عليه انمه لا يومن بـ ابدا وقالت فرقمة معناه ومنهم من يومن بهـ ذا الرسول الاانبه يكتم ايمانه حفظا لرياسته او خوفا من قومه كالفتسية الذين قتلوا مع الكفار ببدر قال (ع) وفائدة الآية على هذا التاويـل التفريق لكلمة الكفار واضعاف نفوسهم وفي قوله وربك اعلم بالمفسدين تهديد ووعيد \* وقوله سبحانه وان كذبوك فقل لى عملى ولكم عملكم الآية فيها منابذة ومتاركة قال كثير من المفسرين منهم ابن زيد هذه الآية منسوخة بالقتال وباقى الآية بين \* وقوله سبحانه ويوم نحشرهم الآية وعيد بالحشر وخزيهم فيه وتمارفهم على جهة التلاوم والحزي من بعضهم لبعض حيث لابنفع ذلك \* وقوله سبحانه قد خسر الذين كذبوا بلقاء الله الى واخرها حكم من الله عز وجل على المكذبين بالحسران وفي اللفظ اغلاظ وقيل أن هذا ألكلام من كلام المحشورين على جهة التوبيخ لانفسهم (ت) والاول ابين \* وقوله واما نرينك الآيـة اما شرط وجوابـه فالينا والرؤيـة فى نرينك بصريـة ومعنى هذه الآية الوعيد بالرجوع الى الله تعالى اي ان اريناك عقوبتهم او لم نركها فهم على كل حال راجعون الينا الى الحساب والعذاب ثم مع ذلك فالله شهيد من اول تكليفهم على جميع اعمالهم فثم لترتيب الاخباد لالترتيب القصص في انفسها واما هي ان زيدت عليها ما ولاجلها جاز دخول النون الثقيلة ولوكانت ان وحدها لم يجز (ص) واعترض بان مذهب سيبويــه جواز دخولهـا وان لم تكن ما انتهى \* وقوله سبحانه ولكيل امة رسول فاذا جاء رسولهم قضي بينهم بالقسط قال مجاهد وغيره الممنى فاذا جاء رسولهم يوم القيامة للشهادة عليهم صير قوم للجنــة وقوم للنار فذلك القضاء بينهم بالقسط \* وقوله سبحانه ويقولون متى هذا الوعد ان كنتم صادقين قــل لااملك لنفسى ضرا ولا نفعاً الاما شا. الله لكل امة اجلاذاً جا. اجلهم فلا يستاخرون الآيـة الضمير

فى يقولون لكفار قريش وسؤالهم عن الوعد تحرير منهم بزعمهم للحجــة اي هذا العذاب الذي توعدنا به حدد لنا وقته لنعلم الصدق في ذلك من الكذب ثم امر الله تعالى نبيمه ان يقول على جهمة الرد عليهم قبل لااملك لنفسى ضرا ولانفعا الاما شاء الله ولكن لكل امة اجل انفرد الله بعلم حده ووقعه وباقى الآيسة بين \* وقوله ما ذا يستعجل منه المجرمون اي فما تستعجلون منه وانتم لاقبل لكم بـ والضمير في منـ ه يحتمل ان يعود على الله عز وجـ ل ويحتمل ان يعود على العـذاب ﴿ وقوله اثم اذا ما وقع المنتم به المعنى اذا وقع العـذاب وعاينتموه المنتم حينه وذلك غير نافعكم بل جوابكم الآن وقـد كنتم تستعجلونه مكذبين به ويستنب ونك معناه يستخبرونك وهي على هذا تتعدى الى مفعولين احدهما الكاف والآخر الجملة وقيل هي بمعنى يستعملونك فعلى هذا تحتاج الى ثلاثـة مفاعيـل (ص) ورد بان الاستنباء لأ يحفظ تعديه الى ثلاثة ولااستعلم الذي هو بمعناه انتهى واحق هو قيل الاشارة الى الشرع والقران وقيـل الى الوعيــد وهو اظهر \* وقوله اي ودبي اي بمعنى نعم وهي لفظة تتقدم القسم ويجى، بعدها حرف القسم وقد لا يجى، تقول اي وربي واي ربى ومعجزين معناه مفلتين \* وقوله سبحانه ولو ان لكل نفس ظلمت ما فى الارض لافتدت به واسروا الندامة الآيـة واسروا لفظة تجيى. بمعنى اخفوا وهي حينئذ من السروتجي، بمعنى اظهروا وهي حينئذ من اسارير الوجه (ص) قال ابو البقاء وهو مستانف وهو حكاية ما يكون فى الآخرة \* وقـوله تعالى الاان لله ما في السموات والارض الآية الااستفتاح وتنبيه وباقى الآية بين \* وقوله سبحانه يا ايها الناس قد جاءتكم موعظة من ربكم الآيـة هذه ايـة خوطب بها جميع العالم والموعظة القراان لان الوعظ انما هو بقول يامر بالمعروف ويزجر ويرقق القلوب ويعد ويوعد وهذه صفة الكتاب

العزيز وقوله من رَبِكم يريد لم يُختلقها محمد ولاغيره ومـا في الصدور يريــد به الجهل ونحوه وجعله موعظة بحسب الناس اجمع وجعله هدى ورحمة بحسب المومنين فيقط وهــذا تفسير صحيح المعنى اذا تأمــل بان وجهــه \* وقوله سبحانه قبل بفضل الله وبرحمته فبذلك فليفرحوا قال ابن عباس وغيره الفضل الاسلام والرحمة القران وقال ابوسعيد الحمدري الفضل القران والرحمة ان جعلهم من اهله وقال زيد بن اسلم والضحاك الفضل القران والرحمة الاسلام قال (ع) ولا وجمه عندى لشي من همذا التخصيص الا ان يستند شي منه الى النبي صلى الله عليه وسلم وانما الذي يقتضيه اللفظ ويلزم منمه أن الفضل هوهداية الله تعمالي الى دينمه والتوفيق الى اتباع شرعه والرحمة هي عفوه وسكني جنت التي جعلها جزاء على التشرع بالاسلام والايمان بـ ومعنى الآية قل يا محمد لجميع الناس بفضل الله ورحمته فليقع الفرح منكم لا بامور الدنيا وما يجمع من حطامها فان قيسل كيف امر الله بالفرح في هذه الآية وقد ورد ذمه في قوله فرح فخور وفي قوله لاتفرح ان الله لا يحب الفرحين قيل ان الفرح اذا ورد مقيدا في خير فليس بمذموم وكذلك هو في هذه الآية واذا ورد مقيدا في شر او مطلق الحقه ذم اذ ليس من افعال الآخرة بل ينبغي ان يغلب على الانسان حزن على دينه وخوفه لربه \* وقوله مما يجمعون يريد مال الدنيا وحطامها الفانى المردى في الآخرة \* وقوله سبحان ه قبل ارأ يتم ما انزل الله لكم من رزق فجعلتم منه حراما وحلالا الآيـة قال (ص) ارأيتم مضمن معنى اخبرونى وما موصولة قال (ع) هذه المخاطبة لكفار العرب الذين جعلوا البحائر والسوائب وغير ذلك \* وقوله انزل لفظة فيها تجوز \* وقوله وما ظن الذين يفترون على الله الكذب يوم القيامة الية وعيد لما تحقق عليهم بتقسيم الآية التي قبلها انهم مفترون على

الله عظم في هذه الآية جرم الافترا اي ظنهم في غاية الرداءة بجسب سو افعالهم ثم ثني بذكر الفضل على الناس في الامهال لهم مع الافتراء والعصيان اذ الامهال لهم داعية الى التوبة والانابة ثم الآية تعم جميع فضل الله سبحانـه وجميع تقصير الحلق \* وقوله سبحانه وما تكون في شأن الآيـة مقصد هذه الآية وصف احاطة الله عز وجل بكل شي. لا رب غيره ومعنى اللفظ وما تكون يا محمـ والمراد هو وغيره في شـأن من جميع الشنـون وما تتلوا منه الضمير عائد على شأن اي فيه وبسببه من قران ويحتمل ان يعود الضمير على جميع القر ان وقال (ص) ضمير منه عائد على شأن ومن قر ان تفسير للضمــير انـتهـى وهو حسن ثم عم سبحانــه بقوله ولا تعملون من عمـــل وفي قوله سبحانه الاكنا عليكم شهودا تحذير وتنبيمه (ت) وهذه الآية عظيمة الموقع لاهل المراقبة تثير من قلوبهم اسرارا ويفترفون من بجر فيضها انوارا وتفيضون معناه تاخذون وتنهضون بجد وما يعزب معناه وما ينيب عن ربك من مثقال ذرة والكتاب المبين هو اللوح المحفوظ ويحتمل ما كتبته الحفظة \* وقوله سبحانه الاان اوليا الله الآية الااستفتاح وتنبيه واوليا الله هم المومنون الذين والوه بالطاعة والعبادة وهذه الآية يعطى ظاهرها ان من امن واتقى الله فهو داخل في اوليا. الله وهذا هو الذي تقتضيه الشريعة في الولي وروي عن النبي صلى الله عليه وسلم انــه سئل من اوليا. الله فقال الــذين اذا رأيتهم ذكرت الله قال (ع) وهذا وصف لازم للمتقين لانهم يخشمون ويخشعون وروي عنه صلى الله عليه وسلم ايضا انــه قال اوليا. الله قوم تحابوا فى الله واجتمعوا فى ذاتـه لم تجمعهم قرابـة ولامـال يتماطونــه وروى الدارقطني فى سننه عن النبي صلى الله عليــه وسلم انه قال خيار عباد الله الذين اذ ار-وا ذكر الله وشر عباد الله المشاءون بالنميمة المفرقون بين الاحبة الباغون

للبراء العيب انتهى من الكوكب الدري \* وقوله لا خوف عليهم ولاهم يحزنون يمني في الآخرة ويحتمل في الدنيا لايخافون احدا من اهل الدنيا ولامن اعراضها ولا يحـزنون على مـا فاتهم منها والاول اظهر والعموم فى ذلك صحيح لا يخافون في الآخرة جملة ولافي الدنيا الحوف الدنياوي وذكر الطبري عن جماعة من العلما مثل ما في الحديث في الاولياء انهم هم الذين اذا ر اهم احد ذكر الله وروي فيهم حديث ان اوليـا · الله هم قوم يتحابون في الله ويجمـل لهم يوم القيامة منابر من نور وتنير وجوههم فهم فى عرصات القيامة لا يخافون ولاً يحزنون وروى عمر بن الخطاب ان رسول الله صلى الله عليــه وسلم قال ان من عباد الله عبادا ماهم بانبيا. ولاشهدا. يغبطهم الانبيا. والشهدا لمكانتهم من الله قالوا ومن هم يا رسول الله قال قــوم تحـابوا بروح الله على غير ارحام ولا اموال الحديث ثم قرأ الاان اولياء الله لاخوف عليهم ولاهم يجزنون (ت) وقد خرج هذا الحديث ابو داود والنساءي قال ابو داود في هذا الحديث فو الله ان وجوههم لنور وانهم لعـلى نور ذكره باسنــاد ٠اخر انـتهـى ورواه ايضا ابن المبارك فى رقائقه بسنده عن ابي مالك الاشعري ان النبي صلى الله عليه وسلم اقبل على الناس فـقال يا ايها الناس اسمعوا واعقلوا واعلموا ان لله عبادا ليسوا بانبياء ولاشهدا، يغبطهم النبيئون والشهدا، على مجالسهم وقربهم من الله عز وجل فقال اعرابي انعتهم لنــا يانبي الله فقال هم ناس من ابنـا. الناس لم تصل بينهم ارحام متقاربة تحابوا في الله وتصاف وا فيه يضع الله لهم يوم القيامة منابر من نور فيجلسهم عليهـا فيجعــل وجوههم نورا وثيـابهم نورا يفـزع النــاس يوم القيامـــة وهم لايفزعــون وهم اوليـــا الله لاخوف عليهم ولاهم يجزنون انتهى \* وقسوله تعالى لهم البشرى الآيــة امــا بشرى الآخرة فهي بالجنة بلا خلاف قولا واحدا وذلك هو الفضل الكبير وامــا بشرى الدنيـــا

فتظاهرت الاحاديث من طرق عن النبي صلى الله عليــه وسلم إنها الرؤيا الصالحة يراها المومن او ترى له وقال قتادة والضحاك البشري في الدنيا هي ما يبشر به المومن عند موته وهو حي عند المعاينة ويصح ان تكون بشرى الدنيا ما في القرءان من الآيات المبشرات ويقوى ذلك بقوله لاتبديل لكلات الله ويؤول قوله صلى الله عليه وسلم هي الرؤيا انه اعطى مثالاً يعم جميع الناس \* وقوله سبحانه لا تبديل لكلات الله يريد لاخلف لمواعيده ولارد في امره وقد اخذ ذلك ابن عمر على نحـو غير هـذا وجعـل التبديـل المنفى في الالفـاظ وذلك انه روي ان الحجاج خطب فقال الاان عبد الله بن الزبير قد بدل كتاب الله فقال له عبد الله بن عمر انك لا تطيق ذلك انت ولا ابن الزبير لاتبديل لكلمات الله وقد روي هذا النظر عن ابن عباس في غير مقاولة الحجاج ذكره البخاري ﴿ وقوله تعالى ولايحـزنك قولهم أي قول قريش فهـذه الآيـة تسليـة للنبي صلى الله عليـه وسلم ولفظـة القول تعم حِحـودهم واستهزاءهم وخداعهم وغير ذلك ثم ابتدأ تعالى فقال ان العزة لله جميعـــا اي لا يقدرون لك على شيء ولايوذونك الابها شاء الله ففي الآيـة وعيد لهم ثم استفتح بقوله الاان لله من في السموات ومن الارض اي بالملك والاحاطة \* وقوله تعالى وما يتبع يصح ان تكون ما استفهاما ويصح ان تكون نافيــة (ت) ورجح هـذا الثـاني \* وقـوله ان يتبعون الاالظن وان هم الايخرصون ان نافيـة ويخرصون معناه يجدسون ويخمنون \* وقوله عز وجل هو الذي جعل الله الليل لتسكنوا فيه الآية في هذه الالفاظ ايجاز واحالة على ذهن السامع لان العبرة في أن الليل مظلم يسكن فيه والنهار مبصر يتصرف فيه فذكر طرفا من هذا وطرفا من الجهة الثانية ودل المذكوران على المتروكين \* وقوله يسمعون يريد يوعون والضمير في قالوا لكفار العرب ثم الآية بعد تعم كل من قال نحوهذا القول كالنصاري

وسبحانه معناه تنزيها له وبراءة من ذلك فسره بهذا النبي طي الله عليه وسلم \* وقوله ان عندكم من سلطان بهذا ان نافية والسلطان الحجة وكذلك معناه حيث تكرد في القران ثم ونجهم تعالى بقوله اتقولون على الله ما لا تعلمون \* وقوله سبحانه ان الذين فيترون الآية قوعد لهم بانهم لا يظفرون ببغية ولا يبقون فى نعمة اذ هذه حال من يصير الى العذاب وان نعم فى دنياه يسيرا \* وقوله تعالى متاع مرفوع على خبر ابتداء اي ذلك متاع قال (ص) متاع جواب سؤال مقدركانه قيل كيف لا يفلحون وهم فى الدنيا مفلحون بانواع التلذذات فقيل ذلك متاع فهو خبر مبتدا محذوف انتهى وهذا الذي قدره (ص) يفهم من كلام (ع) وقول نوح عليه السلام يا قوم ان كان كبر عليكم مقامى الآية المقام وقوف الرجل لكلام او خطبة او نحوه والمقام بضم الميم مقامى الآية المقام وقوف الرجل لكلام او خطبة او نحوه والمقام بضم الميم وعظه وزجره \* وقوله فاجموا من اجمع الرجل على الشي اذا عزم عليه ومنه الحديث ما لم يجمع مصثا وامركم يريد به قدرت وحيلكم ونصب الشركا وغمل مضمركانه قال وادعوا شركا كم فهو من باب

علفتها تبنا وما. بـــاردا \* حتى شتت همالة عيناهـــا

وفى مصحف ابي فاجمعوا امركم وادعوا شركاءكم قال الفارسي وقد ينتصب الشركاء بواو مع كما قالوا جاء البرد والطيالسة \* وقوله ثم لايكن امركم عليكم غمة اي ملتبسا مشكلا ومنه قوله عليه السلام فى الهلال فان غم عليكم \* وقوله ثم اقضوا الي ولا تنظرون اي انفذوا قضاء كم نحوى ولاتؤخروني والنظرة التاخير \* وقوله سبحانه فكذبوه فنجيناه ومن معه فى الفلك وجعلناهم خلائف مضى شرح هذه المعانى \* وقوله سبحانه فانظر كيفكان عاقبة المنذرين عاطبة للنبي صلى الله عليه وسلم يشاركه فى معناها جميع الحلق \* وقوله عناها جميع الحلق \* وقوله سبحانه في معناها \* وقوله سبحانه في معناها \* وقوله سبحانه في معناها \* وقوله سبحانه في وقوله سبحانه في معناها \* وقوله سبحانه في وقوله \* وقوله سبحانه في معناها \* وقوله سبحانه في وقوله \* وقول

سبحانه ثم بعثنا من بعده رسلا الى قومهم الضمير في من بعده عائد على نوح عليه السلام \* وقوله تعالى فجا وهم بالبينات فما كانوا ليومنوا بما كذبوا به من قبل كذلك نطبع على قلوب المعتدين ثم بعثنا من بعدهم موسى وهرون الى فرعمون وملائمه بثاياتنا فاستكبروا وكانوا قوما مجرمين معني هذه الآية ضرب المثل لحاضرى نبينا محمد عليه السلام ليعتبروا بمن سلف والبينات المعجزات والضائر في ماكانوا ليومنوا وفي كذبوا تمود الثلاثة على قوم الرســل وقيل الضمير في كذبوا يعود على قوم نوح وقد تقدم تفسير نظيرها في الاعراف \* وقوله سبحانـه فلما جاءهم الحق من عندنا قالوا ان هذا لسحر مبين الآية يريد بالحق التي العصا واليد \* وقوله اسحرهذا قالت فرقة هو حكاية عن موسى عنهم ثم اخبرهم موسى عن الله أن الساحرين لا يفلحون ثم اختلفوا في معنى قول قوم فرعون فقال بعضهم قالها منهم كل مستفهم جاهل بالامر فهويسئل عنه وهذا ضعيف وقال بعضهم بل قالوا ذلك على معنى التعظيم السحر الذي رأوه وقالت فرقة ليس ذلك حكاية عن موسى عنهم وانما هو من كلام موسى وتقدير الكلام اتقولون للحق لما جآكم سحر ثم ابتدأ يوقفهم بقوله اسحرهذا علىجهة التوبيخ وقولهم لتلفتنا اي لتصرفنا وتلوينا وتردنا عن دين ابائنا يقال لفت الرجل عنق الآخر اذا الواه ومنه قولهم التفت فانسه افتعل من لفت عشقه اذا الواه والكبرياء مصدر من الكبر والمراد بــه في هذا الموضع الملـك قاله اكثر المتأولـين لانــه اعظم تكبر الدنيـا وقرأ ابو عمرو وحده به السحر بهمزة استفهام ممدودة وفي قراءة ابي ما اتيتم بــه سحر والتعريف هنا في السحر ارتب لانبه تقدم منكرا في قولهم ان هـذا لسحر فجاء هنا بلام العهد قال (ص) قال الفراء انما قال السحر بال لان النكرة اذا اعيدت اعيدت بأل وتبعه ابن عطية ورد بان شرط ما ذكراه اتحاد

مدلول النكرة المادة كقوله تعالى كما ارسلنا الى فرعون رسولا فعص فرعون الرسول وهنا السحر المنكر هو ما اتى به موسى والمعروف ما اتوا به هم فاختلف مدلولها والاستفهام هنا على سبيل التحقير انتهى وهو حسن \* وقوله ان الله سيبطله ايجـاب عن عدة من الله تمـالى \* وقوله ان الله لايصلح عمل المفسدين يجتمل ان يكون ابتدا. خبر من الله عز وجل ويحتمل ان بكون من كلام موسى عليـه السلام وكذلـك قوله ونجق الله الحق الآية محتمل للوجهين وكون ذلك كله من كلام موسى اقرب وهو الذى ذكر الطبري واما قوله بكلماته فمناه بكلماته السابقة الازلية فى الوعد بذلك \* وقوله عز وجل فيا المن لموسى الاذرية من قومـه على خوف من فرعون ومـلائهم اختلف المتـأولون في عـود الضمير الذي في قومه فقالت فرقة هو عائد على موسى وذلك في اول مبعشه وملا الذرية هم اشراف بني اسر ايل قال (ص) وهذا هو الظاهر وقالت فرقمة الضمير فى قوممه عائمه على فرعون وضمير ملائهم عائمه على الذريمة قال (ع) ومما يضعف عود الضمير على مسوسى ان المعروف من اخبار بني اسراءيل انهم كانوا قوما تقدمت فيهم النبوءات ولم يحفظ قط ان طائفة من بني اسراءيل كفرت به فدل على ان الذرية من قسوم فرعون \* وقوله سبحانــه وقال موسى يا قوم ان كنتم امنتم بالله فعليــه توكلوا الآيــة هــذا ابتـدا. حكاية قول موسى لجاعة بني اسرا يل مونسا لهم ونادبا الى التوكل على الله عز وجل الذي بيده النصر قال المحاسبي قلت لابي جعفر محمد بن موسى ان الله عز وجل يقول وعلى الله فتوكلوا ان كنتم مومنين فما السبيل الى هذا التوكل الذي ندب الله اليه وكيف دخول الناس فيه قال ان الناس متفاوتون في التوكل وتوكلهم على قدر ايمانهم وقوة علومهم قبلت فما معنى ايمانهم

قال تصديقهم بمواعيد الله عز وجل وثقتهم بضان الله تبارك وتعالى قلت من اين فضلت الخاصة منهم على العامة والتوكل في عقد الايمان مع كل من امن بالله عز وجل قال ان الذي فضلت بـ الحاصـة على العامــة دوام سكون القلب عن الاضطراب والهدو عن الحركة فمندها يافتي استراحوا من عذاب الحرص وفكوا من اسر الطمع واعتقوا من عبودية الدنيا وابنائها وحظوا بالروح في الدارين جميعًا فطوبي لهم وحسن مناب قلت فها الذي يولـ د هذا قال حالتان دوام لزوم المعرفة والاعتماد على الله عز وجل وترك الحيل والثانية المارسة حتى يألفها الفا ويختارها اختيارا فيصيرالتوكل والهدو والسكون والرضى والصبر له شعارا ودثارا انتهى من كتاب القصد الى الله سبحانه \* وقولهم ربنا لاتجعلنا فتنة للقوم الظالمين المعنى لاتنزل بنا بلاء بايديهم او بغير ذلك مــدة محاربتنا لهم فيفتنون لذلك ويعتقدون صلاح دينهم وفساد ديننا قاله مجاهد وغيره فهذا الدعاء على هذا التاويل يتضمن دفع فصلين احدهما القتل والبلاء الذى توقعه المومنون والآخر ظهور الشرك باعتقاد اهله انهم اهمل الحق ونحو هذا قوله صلى الله عليه وسلم بيس الميت ابو امامــة ليهود والمشركين يقولون لو كان نبيا لم يمت صاحبه ورجح (ع) في سورة المتحنة قول ابن عباس ان معنى لاتجعلنا فتنة للذين كفروا لاتسلطهم علينا فيفتنونا انظره هناك \* وقوله سبحانه واوحينا الى موسى واخيه ان تبوءا لقومكما بمصر بيوتا روي ان فرعون اخاف بني اسراءيل وهدم لهم مواضع كانوا اتخذوهـا للصلاة ونحوهذا فاوحى الله الى موسى وهارون ان تبوءًا اي اتخذا وتخيرا لبني اسراءيل بمصر بيوتًا قال مجاهد مصر في هذه الآية الاسكندرية ومصر ما بين اسوان والاسكندرية \* وقوله سبحانه واجعلوا بيوتكم قبلة قيل معناه مساجد قاله ابن عباس وجماعة قالوا خافوا فامروا بالصلاة فى بيوتهم وقيل معناه موجهة

الى القبلة قاله ابن عباس ومن هذا حديث عن النبي صلى الله عليه وسلم انه قال خير بيوتكم ما استقبل به القبلة \* وقوله واقيموا الصلوة خطاب لبني أسرا على وهذا قبل زول التوراة لانها لم تنزل الابعداجازة البحر \* وقوله وبشرالمومنين امر لموسى عليه السلام وقال الطبري ومكي هو امر لنبينا محمد عليه السلام وهذا غير متمكن \* وقوله سبحانه وقال منوسى ربنا أنك اتيت فرعون ومله زينة الآية هذا غضب من موسى على القبط ودعاء عليهم لما عتوا وعاندوا وقدم للدعاء تقريرنعم الله عليهم وكفرهم بها واتيت معناه اعطيت واللام في ليضلوا لام كي ويحتمل ان تكون لام الصيرورة والعاقبة المعنى أتيتهم ذلك فصار امرهم الى كذا وقرأ حزة وغيره ليضلوا بضم الياء على معنى ليضلوا غيرهم \* وقوله ربنا اطمس على اموالهم هومن طموس الاثر والمين وطمس الوجوه منه وتكرير قوله ربنا استغاثــة كما يقول الداعي يا الله يا الله روي انهم حين دعا موسى بهذه الدعوة رجع سكرهم حجارة ودراهمهم ودنانيرهم وحبوب اطعمتهم رجعت حجارة قاله قتادة وغيره وقال مجاهد وغيره ممناه اهلكها ودمرها \* وقوله واشدد على قلوبهم بمنى اطبع واختم عليهم بالكفر قاله مجاهد والضحاك \* وقوله فلا يومنوا مذهب الاخفش وغيره ان الفعل منصوب عطفا على قوله ليضلوا وقيل منصوب في جواب الامر وقال الفراء والكساءي هومجزوم على الدعاء وجمل رؤية العذاب نهاية وغاية وذلك لعلمه من الله ان المومن عند رؤية العذاب لاينـ فعه أيمانـــه في ذلك الوقت ولا يخرجه من كفره ثم اجاب الله دعوتها قال ابن عباس العذاب هنا الغرق وروي ان هارون كان يؤمن على دعاء موسى فلذلك نسب الدعوة اليهما قاله محمد ابن كعب القرظي قال البخاري وعدوا من العدوان انتهى وقول فرعون المنت انه لا اله الاالذي المنت به بنو اسرا يل الآية روي عن النبي

صلى الله عليه وسلم ان جبريــل عليه الســلام قال مــا ابغضت احــدا قط بغضى لفرعون ولقد سمعته يقول المنت الآية فاخذت من حال البحر فمألات فمه مخافة ان تلحقه رحمة الله وفي بعض الطرق مخافة ان يقول لا اله الا الله فتلحقه الرحمة قال (ع) فانظر الى كلام فرعون فيفيمه مجهلة وتلعثم ولاعذر لاحد فى جهل هذا وانمـا المذر فيما لاسبيل الى علمه كقول على رضي الله عنــه اهللت باهلال كاهلال النبي صلى الله عليه وسلم والحال الطين والآثار بهذا كثيرة مختلفة الالفاظ والمعنى وأحد وقوله سبحانه الآن وقد عصيت قبل وهذا على جهة التوبيخ له والاعلان بالنقسة منه وهذا الكلام يحتمل ان يكون من ملك موصل عن الله اوكيف شاء الله ويحتمل ان يكون هـذا الكلام ممنى حاله وصورة خزيه وهذه الآية نص في رد توبة الماين \* وقوله سبحانه فاليوم ننجيك ببدنك الآية يقوى انه صورة حاله لان هذه الالفاظ انما يظهر انها قيلت بعد غرقه وسبب هذه المقالة على ما روي ان بني اسرا بيل بعد عندهم غرق فرعون وهلاكه لعظمه في نفوسهم وكذب بعضهم ان يكون فرعون يموت فنجي على نجوة من الارض حتى را اه جميعهم ميسا كانمه ثور احمر وتحققوا غرقه والجمهور على تشديد ننجيك فقالت فرقة معناه من النجاة اي من غمرات البحروالما. وقال جماعـة معناه نلقيك على نجوة من الارض وهيما ارتضع منها وقرأ يعقوب بسكون النون وتخفيف الجيم وقوله ببدنـك قالت فرقــة معناه بشخصك وقالت فرقــة معنــاه بدرعك وقرأ الجمهور خلفك اي من اتى بعدك وقرئ شاذا لمن خلفك بفتح اللام المعنى ليجملك الله اليه له في عباده وباقي الآية بين \* وقموله سبحانه ولقد بوأنا بني اسرا ويـل مبوأ صدق ورزقناهم من الطيبات فمـا اختلفوا حتى جا هم العلم المعنى ولقد اخترنا لبني اسراءيل احسن اختيار واحللناهم من الاماكن احسن

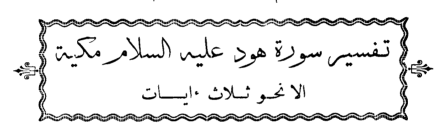
محل ومبوأ صدق اي يصدق فيه ظن قاصده وساكنمه ويعني بهذه الآية احلالهم بلاد الشام وبيت المقدس قاله قتادة وابن زيد وقيل بلاد الشام ومصر والاول اصح وقوله سبحانه فما اختلفوا اي في نبوءة نبينما محمد عليمه السلام وهـذا التخصيص هو الـذى وقع فى كتب المتأولين كلهم وهو تاويل يحتاج الى سند والتاويل الشانى الذى يحتمله اللفظ ان بنى اسرا يُسل لم يكن لهم اختلاف على مسوسى فى اول حاله فلما جساءهم العلم والاواس وغرق فرعون اختلفوا فالآيـة ذامة لهم (ت) فر رحمه الله مـن التخصيص فوقع فيه فلوعمم اختلافهم على انبيائهم موسى وغيره وعلى نبينا لكان احسن وما ذهب اليه المتأولون من التخصيص احسن لقرينة قوله فان كنت في شك فالربط بين الآيتين واضح والله اعلم \* وقوله عز وجل فان كنت في شك الآية الصواب في معنى الآيـة انها مخاطبة للنبي صلى الله عليــه وسلم والمراد بـها سواه من كل من يحكن ان يشك او يعارض (ت) وروينا عن ابي داود سليمان بن الاشعث قال حدثنا احمد بن حنبل قال حدثنا يزيد بن هـارون قال حدثنا محمد بن عمروعن ابي سلمة عن ابي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال المرا. في القر ان كفر قال عياض في الشفا تأول بمعنى الشك وبمعنى الجدال انتهى والذين يقر ون الكتاب من قبلك من اسلم من اهل الكتابكابن سلام وغيره وروي عن النبي صلى الله عليه وسلم انه قال لما ترلت هذه الآية انا لااشك ولا اسأل ثم جزم سبحانه الخبر بقوله لقد جاك الحق من ربك واللام في لقد لام قسم \* وقوله مما انزلنا اليك يريد به من ان بني اسرا ويل لم يختلفوا في امره الامن بعد مجيئه عليه السلام هذا قول اهل التاويل قاطبة قال (ع) وهذا هو الذي يشبه ان ترجى ازالة الشك فيه من قبل اهل الكتاب ويحتمل اللفظ ان يريد بما انزلنا جميع

الشرع (ت) وهذا التاويل عندي ابين اذا لخص وانكان قد استبعده (ع) ويكون المراد بما انزلنا ما ذكره سبحانه من قصصهم وذكر صفته عليه السلام وذكر انبيائهم وصفتهم وسيرهم وسائر اخبارهم الموافقة لما في كتبهم المنزلة على انبيائهم كالتوراة والانجيل والزبور والصحف وتكون هذه الآية تنظر الى قوله سبحانه ماكان حديثا يفترى ولكن تصديق الذى بين يديمه فتأمله والله اعلم واما قوله هذا قول اهل التاويل قاطبة فليس كذلك وقد تكلم صاحب الشفاعلي الآيـة فاحسن ولفظه واختلف في معنى الآية فقيل المرادقل يا محمد للشاك ان كنت في شك الآية قالوا وفي السورة نفسها ما دل على هــذا التاويــل وهو قوله تعـالى قل يا ايهــا الناس ان كنتم في شك من ديني الآية ثم قال عياض وقيل ان هذا الشك الذي امر غير النبي صلى الله عليه وسلم بسوال الذين يقر ون الكتاب عنه انما هو في ما قصمه الله تعالى من اخبار الامم لافيا دعا اليه من التوحيد والشريعة انتهى \* وقوله سبحانه فلا تكون من الممترين ولاتكون من الذين كذبوا بــــُـايات الله الآية مما خوطب بـــه النبي صلى الله عليـــه وسلم والمراد سواه قال (ع) ولهذا فائدة ليست في مخاطبة الناس به وذلك شدة التخويف لانــه اذا كان رسول الله على الله عليـه وسلم يحــذر من مثــل هذا فغيره من الناس اولى ان يحذر ويتمقى على نفسه ﴿ وقوله سبحانه ان الذين حقت عليهم كلمات ربك اي حق عليهم في الازل وخلقهم لعذاب الايومنون ولوجاءتهم كل الية الافي الوقت الذي لاينفعهم فيه الايمان كاصنع فرعون واشباهه وذلك وقت المعاينة \* وقوله سبحانه فلولا كانت قرية امت الآية وفى مصحف ابي وابن مسعود فهلا والمعنى فيهما واحد واصل لولاالتحضيض او الدلالة على منع امر لوجود غيره ومعنى الآيــة فهــلا •امن اهل قريــة وهم

على مهل لم يتلبس العذاب بهم فيكون الايمــان نافعـا لهم في هذا الحـال ثم استثنى قوم يونس فهو بحسب اللفظ استثناء منقطع وهوتجسب المعنى متصل لان تقديره ما امن اهل قرية الاقوم يونس وروي في قصة قوم يونس أن القوم لما كفروا اي تمــادوا على كفرهم اوحى الله تعالى اليه ان انذرهم بالعذاب لثالثة ففعل فقالوا هو رجل لايكذب فارقبوه فان اقام بـين اظهركم فلا عليكم وان ارتحل عنكم فهو نزول العذاب لاشك فيه فلماكان الليل ترود يونس وخرج عنهم فاصبحوا فلم يجدوه فتابوا ودعوا الله ومامنوا ولبسوا المسوح وفرقوا بين الامهات والاولاد من الناس والبهائم وكان العــذاب فيما روي عن ابن عباس على ثلثي ميل منهم وروي على ميل وقال ابن جبير غشيهم العذاب كما ينشى الثوب القبر فرفع الله عنهم العذاب فلما مضت الثالشة وعلم يونس ان المذاب لم ينزل بهم قال كيف انصرف وقد وجدوني في كذب فذهب مغاضبا كما ذكر الله سبحانه في غير هذه الآية وذهب الطبري الى ان قوم يونس خصوا من بين الامم بان تيب عليهم من بعد معاينة العذاب وذكر ذلك عن جماعة من المفسرين وليس كذلك والمعاينة التي لا تنفع التوبة ممها هي تلبس العذاب او الموت بشخص الانسان كقصة فرعون واما قوم يونس فلم يصلوا هذا الحد (ت) وما قاله الطبري عندى ابين ومتعناهم الى حين يريد الى اجالهم المقدرة في الازل وروي ان قوم يونس كانوا بنينوى من ارض الموصل \* وقوله سبحانه افانت تكره الناس حتى يكونوا مومنين المعني افانت تكره النَّاس بادخال الايمان في قلوبهم والله عز وجل قد شاء غير ذلك والرجس هنا بمنى المذاب \* وقوله سبحانه قل انظروا ما ذا في السموات والارض الاية هذه الآية امرلكفار بالاعتبار والنظر في المصنوعات الدالة على الصانع من اليات السموات وافلاكها وكواكبها وسحابها ونحو ذلك والارض ونباتها ومعادنها

وغير ذلك المعنى انظروا فى ذلك بالواجب فهو ينهيكم الى المعرفة بالله وبوحدانيته ثم اخبر سبحانه ان الآيات والنهذر وهم الانبيها الاتغنى الابمشينته فا على هذا نافية ويجوز ان تكون استنهاما فى ضمنه نفي وقوع الغنى وفى الآيـة على هذا توبيخ لحاضرى النبي صلى الله عليه وسلم قال (ص) والنذرجمع نذير اما مصدر بمعنى الانذارات وامــا بمعنى منـــذر انتهى \* وقوله سبحانــه فهــل ينتظرون الامثل ايام الذين خلوا من قبلهم الآية وعيد اذا لجوا في الكفرحل بهم العذاب \* وقوله سبحانـه ثم ننجى رسلنـا والــذين ·امنوا اي عادة الله سلفت بانجاء رسله ومتبعيهم عند نزول العذاب بالكفرة كذلك حقا علينا ننج المومنين قال (ص) اي مثل ذلك الإنجاء الذي نجينا الرسل ومومنيهم ننجى من امن بك انتهى وخط المصحف فى هـذه اللفظــة ننج بجيم مطلقــة دون يا. وكلهم قرأ ننجى مشددة الجيم الاالكساءي وحفصا عن عاصم فانهما قر· ا بسكون النون وتخفيف الجيم \* وقوله سبحانــه قــل يا ايها الناس ان كنتم في شك من ديني الآيـة مخاطبة عامة للناس اجمعين الى يوم القيامة \* وقوله وان اقم وجهك للدين الآيــة الوجه فى هذه الآيــة بمعنى المنحى والمقصد اي اجمل طريقك واعتمالك للدين والشرع \* وقوله تعالى ولاتكون من المشركين ولاتدع من دون الله ما لا ينفعك ولا يضرك الآيـة قد تقدم ان ما كان من هذا النوع فالخطاب فيه للنبي صلى الله عليه وسلم والمراد غيره \* وقوله سبحانه وان يمسسك الله بضر فلا كاشف له الاهو الآية مقصود هذه الآية ان الحول والقوة لله والضر لفظ جامع لكل ما يكرهه الانسان \* وقوله وان يردك بخير لفظ تام المموم ﴿ وقوله سبحانـه قبل يا ايها الناس قد جا كم الحق من ربكم فن اهتدى فانها يهتدى لنفسه هذه مخاطبة لجميع الكفار ومستمرة مدى الدهر والحق هو القرّان والشرع الذى جاء بـــه النبي صلى الله عليه وسلم \* وقوله وما انا عليكم بوكل منسوخة بالقتسال \* وقوله سبحانه واتبع ما يوحى اليك واصبر حتى يحكم الله وهو خير الحاكمين قوله حتى يحكم الله وعد للنبي صلى الله عليه وسلم بان يغلبهم كما وقع وهذا الصبر منسوخ ايضا بالقتال وصلى الله على سيدنا ومولانا محمد وعلى الله وصحبة وسلم تسليما

## بسم الله الرحمـن الـرحيم



قال الداودي وعن ابى بحر الصديق رضي الله عنه قلت يا رسول الله لقد اسرع اليك الشيب قال شيبتني هود والواقعة والمرسلات وعم يتساءلون واذا الشمس كورت رفى رواية عن ابن عباس هود واخواتها انتهى \* قوله عز وجل الركتاب احكمت آياته اي اتقنت واجيدت وبهذه الصفة كان القران فى الازل ثم فصل بتقطيعه وتبيين احكامه واوامره على محمد نبيه عليه السلام فى ازمنة مختلفة فتم على بابها فالاحكام صفة ذاتية والتفصيل انحا هو بحسب من يفصل له والحاب باجمعه محكم ومفصل والاحكام الذى هو ضد النسخ والتفصيل الذى هو خلاف الاجمال انما يقالان مع ما ذكرناه باشتراك قال اص) ثم فصلت ثم لترتيب الاخبار لالترتيب الوقوع فى الزمان ولدن باشتراك قال اص) ثم فصلت ثم لترتيب الاخبار لالترتيب الوقوع فى الزمان ولدن باشتراك قال اص) ثم فصلت بالوعد وعنه فصلت بالثواب والعقاب انتهى وقدم والنهي ثم فصلت بالوعد والوعيد وعنه فصلت بالثواب والعقاب انتهى وقدم

النـذير لان التحذير من النار هو الاهم وان استغفروا ربكم اي اطلبوا مغفرتــه وذلك بطلب دخولكم فى الاسلام ثم توبوا من الكفر يمتعكم متاعا حسنا ووصف المتاع بالحسن لطيب عيش المومن برجائه في ثواب ربه وفرحه بالتقرب اليه باداء مفترضاته والسرور بمواعيده سبحانه والكافر ليس في شيء من هذا ويوتكل ذى فضل اي كل ذى احسان فضله فيحتمل ان يعود الضمير من فضله على ذى فضلاي ثواب فضله ويحتمل ان يعود على الله عز وجل اي يوتى الله فضله كل ذى فضل وعمل صالح من المومنين ونحو هذا المعنى ما وعد به سبحانــه من تضعيف الحسنات وان تولوا فاني اخاف عليكم اي فقل اني اخاف عليكم عذاب يوم كبير وهو يوم القيامة ﴿ وقوله سبحانه الآانهم يشنون صدورهم الآية قيل ان هـذه الآية نزلت في الكفار الذين كانوا اذا لقيهم النبي صلى الله عليه وسلمتطامنوا وثنوا صدورهم كالمتستر وردوا اليه ظهورهم وغشوا وجوههم بثيابهم تباعدا منهم وكراهية للقائمه وهم يظنون ان ذلك يخفي عليه او عن الله عز وجبل وقيبل هي استعبارة للغبل والحقيد البذي كانوا ينطوون عليه فمعنى الآيـة الاانهم يسرون العداوة ويتكتمون بهـا لتخفى فى ظنهم عن الله وهوسبحانه حين تغشيهم بثيابهم وابلاغهم فى التستريعلم ما يسرون ويستغشون معناه يجعلونها اغشية واغطية قال (ص) قرأ الجمهور يشنون بفتح اليا مضارع ثني الشيء ثنيا طواه انتهى وقرأ ابن عباس وجماعة تَثْنَوْنِي صدورهم بالرفع على وزن تفعوعل وهي تحتمل المعنيين المتقدمين وحكى الطبري عن ابن عباس على هذه القراءة أن هذه الآية نزلت في قسوم كانوا لاياتون النساء والحدث الاويستغشون ثيابهم كراهيــة ان يفضوا بفروجهم الى السماء \* وقوله عز وجل وما من دابة في الارض الاعلى الله رزقها الآية المراد جميع الحيوان المحتاج الى رزق والمستقر صلب الاب والمستودع بطن الام وقيل غير

هذا وقد تقدم \* وقوله في كتاب اشارة الى اللوح الحفوظ قال (ص) ليبلوكم اللام متملقة بخلق وقيل بفعل محذوف اي اعلم بذلك ليبلوكم انتهى ولئن قلت اللام في لئن موذنة بان اللام في ليقولن لام قسم لاجواب شرط وقولهم ان هــذا الاسحر مبين تناقض منهم لانهم مقرون بان الله خلق السموات والارض وهم مع ذلك ينكرون ما هو ايسر من ذلك وهو البعث من القبور واذ خلق السموات والارض اكبر من خلق الناس \* ولئن اخرنا عنهم العذاب اي المتوعد بـ الى امة معدودة اي مدة معدودة ليقولن ما يحبسه اي ما هذا الحابس لهذا العذاب على جهة التكذيب وحاق معناه حل واحاط البخاري حاق نزل ﴿ ولئن اذفنا الانسان منا رحمة الآيـة الرحمة هنا تعم جميع ما ينتفع بـ ه من مطعوم وملبوس وجاه وغير ذلك والانسان هنا اسم جنس والمعنى ان هذا الحَلْق في سجية الانسان ثم استثنى منهم اللذين ردتهم الشرائع والايمان الى الصبر والعمل الصالح وكفور هنا من كفرالنعمة والنعماء تشمل الصحة والمال والضراء من الضر وهو ايضا شامل ولفظة ذهاب السيئات عني يقتضي بطرا وجهلا ان ذلك بانعام من الله تعالى والسيئات هناكل ما يسوء في الدنيا والفرح هنا مطاق فلذلك ذم اذ الفرح انهمال النفس ولاياتي الفرح في القرءان ممدوحا الااذا قيد بانه في خير ﴿ وقوله الاالذين صبروا استشناء متصل على ما قدمنا من ان الانسان عام يراد بـــه الجنس وهو الصواب ومن قال انبه مخصوص بالكافر قال هاهنا الاستثناء منقطع وهو قرل ضعيف من جهة المعنى لا من جهة اللفظ لان صفة الحكفر لا تطلق على جميع الناس كما تقتضي لفظة الانسان واستثنى الله تعالى من الماشين على سجية الأنسان هؤلا الذين حملتهم الاديان على الصبر على المكاره والمثابرة على عبادة الله وليس شيء من ذلك في سجية البشر وانما حمل على ذلك خوف الله

وحب الدار الآخرة والصبر على العمل الصالح لاينفع الامع هداية وايمان ثم وعد تعالى اهلهذه الصفة بالمغفرة للذنوب والتفضل بالاجر والنعيم \* وقوله سبحانـه فلملك تارك بعض ما يوحى اليك وضائق بـه صدرك ان يقولوا لولا انزل عليه كنزسب هذه الآية انكفار قريش قالوا يا محمد لوتركت سب المتنا وتسفيه البائنا لجالسناك واتبعناك وقالوا له ايت بقران غير هذا او بدله ونحو هذا من الاقوال فخاطب الله تعالى نبيه عليه السلام على هذه الصورة من المخاطبة ووقف بها توقيفًا رادًا على اقوالهم ومبطلا لها وليس المعنى انه عليه السلام هم بشيء من ذلك فزجر عنه فانه لم يرد قط ترك شيء مما اوحي اليه ولاضاق صدره به وانماكان يضيق صدره باقوالهم وافعالهم وبعدهم عن الايمان قال (ص وع) وعبر بضائق وانكان اقل استعالا من ضيق لمناسبة تارك ولان ضائق وصف عارض بخلاف ضيق فانمه يدل على الثبوت والصالح هنا الاول بالنسبة اليه صلى الله عليه وسلم والضمير في به عائد على البعض ويحتمل ان يعود على ما وان يقولوا اي كراهـة ان يقولوا اوليلا يقولوا ثم انسه تعالى بقوله انما انت نذيراي هذا القدرهو الذي فوض اليك والله تعالى بعد ذلك هو الوكيـل المضى لايمـان من شا، وكفر من شاء ام يقولون افتراه ام بمعنى بـل والافتراء اخص من الكذب ولا يستعمل الافيا بهت به المرا وكابر \* وقوله سبحانه قل فاتوا بعشر سور مشله مفتريات وادعموا من استطعتم من دون الله ان كنتم صادقين تقدم تفسير نظيرها وقال بعض الناس هذه الآية متقدمة على التي في يونس اذ لا يصح ان يعجزوا في واحدة ثم يكلفوا عشرا قال (ع) وقائل هذا القول لم يلحظ ما ذكرناه من الفرق بين التكليفين في كال الماثلة مـرة كما هو فى سـورة يونس ووقوفهـا على النظم مرة كما هو هنــا وقـوله ان

كنتم صادقين يريد في أن القران مفترى \* وقوله سبحانه فالم يستجيبوا لكم لهذه الآية تاويلان احدها ان تكون المخاطبة من النبي صلى الله عليه وسلم للكفار اي ويكون ضمير يستجيبوا على هذا التاويــل عائــدا على معبوداتهم والثانى ان تكون المخاطبة من الله تعالى للمومنين ويكون قوله على هذا فاعلموا بمعنى دوموا على علمــكم قال مجاهــد قوله تعالى فهل انتم مسلمون هو الصحاب محمد عليه السلام \* وقوله سبحانه من كان يريد الحيوة الدنيا وزينتها الآية قال قتادة وغيره هي في الكفرة وقال مجاهد هي في الكفرة واهل الرياء من المومنين واليه ذهب معاوية والتاويل الاول ارجح بحسب تقدم ذكر الكفار وقال ابن العربي في احكامه بل الآية عامة في كل من ينوى غير الله بعمله كان معه ايمان او لم يكن وفي هذه الآيـة بيان لقوله صلى الله عليه وسلم انمـا الاعمال بالنيـات وانمـا لكــل امرئى ما نوى وذلك ان العبد لا يعطى الأعلى وجه قصده وبجكم ما ينعقد فى ضميره وهــذا امر متفق عليه \* وقوله نوف اليهم اعمالهم فيها قيل ذلك في صحمة ابدانهم وادرار ارزاقهم وقيل ان هذه الآية مطلقة وكذلك التي فى حم عسق من كان يريد حرث الآخرة نزد له فى حرثه الآية الى اخرها قيدتهما وفسرتهما الآية التي في سورة سبحان وهي قوله تعالى من كان يريــد العاجلة عجلنا له فيها ما نشاء لمن نريد الآية فاخبر سبحانه أن العبد ينوى ويريد والله يحكم ما يريد ثم ذكر ابن العربي الحديث الصحيح في النفر الثلاثة الذين كانت أعمالهم رياء وهم رجل جمع القرءان ورجل قتل في سبيل الله ورجل كثير المال وقول الله لكل واحد منهم ماذا عملت ثم قال في اخر الحديث ثم ضرب رسول الله صلى الله عليــه وسلم ركبتي وقال يا ابا هريرة اولائلك الثلاثية اول خليق الله تسعر بهم النارثم قرأ قبوله تعالى اولائيك

الذين ليس لهم في الآخرة الاالنار وحبط ما صنعوا فيها اي في الدنيا وهذا نص في مراد الآية والله اعلم انتهى وحبط معناه بطل وسقط وهي مستعملة في فسياد الاعمال قال (ص) قوله منا صنعبوا منا بمعني الذي او مصدرية وفيها متعلق بجبط والضمير في فيها عائد على الآخرة اي ظهر حبوط مـا صنعوا في الآخرة او متعلق بصنعوا فيكون عائـــــــ على الدنيا انتهى والباطل كل ما تقتضى ذاته ان لاتنال به غاية في ثواب ونحوه وقوله سبحانيه افن كان على بينة من ربه في الآيية تاويلات قال (ع) والراجح عندى من الاقوال في هذه الآية ان يكون افهن للمومنين اوْلهم وللنبي صلى الله عليه وسلم معهم والبينة القرءان وما تضمن والشاهد الانجيــلُ يريد او اعجاز القرءان في قول والضمير في يتلوه للبينية وفي منه للرب والضمير في قبله للبينة ايضا وغير هذا مما ذكر محتمل فان قيـل اذا كان الضمير في قبله عائدا على القرءان فلم لم يذكر الانجيل وهو قبله وبينه وبين كتاب موسى فالجواب انه خص التوراة بالذكر لانه مجمع عليه والانجيل ليس كذلك لإن اليهود تخالف فيه فكان الاستشهاد بما تقوم به الحجة على الجميع اولى وهـ ذا يجرى مع قول الجن انا سمعنا كتابا انزل من بعد موسى والاحزاب هاهنا يراد بهم جميع الامم وروى سعيد بن جبير عن ابي موسى الاشعري عن النبي صلى الله عليه وسلم انسه قال ما من احد يسمع بي من هذه الامة ولا من اليهود والنصاري ثم لا يومن بي الادخل النار قال سعيد فقلت اين مصداق هذا في كتاب الله حتى وجدته في هذه الآية وكنت اذا سمعت حديثًا عن النبي صلى الله عليه وسلم طلبت مصداقه في كتاب الله عز وجل وقرأ الجمهور في مرية بكسر الميم وهو الشك والضمير في منه عائد على كون الكفرة موعدهم النار وسائر الآية بين \* وقوله تعالى ويقول الاشهاد قالت

فرقة يريد الشهداء من الانبياء والملانكة وقالت فرقه الاشهاد بمعنى المشاهدين ويريد جميع الخلائق وفى ذاك اشادة بهم وتشهير لخزيهم وروي فى نحو هذا حديث انه لا يخزى احد يوم القيامة الاويعلم ذلك جميع من شهد المحشر وباقى الآية بين مما تقدم في غيرها قال (ص) \* وقوله الالعنة الله على الظالمين يحتمل ان يكون داخلا في مفعول القول واليه نحــا بعضهم انتهى \* وقوله سبحانه ماكانوا يستطيعون السمع وماكانوا يبصرون يحتمل رجوها احدها انه وصف سبحانه هؤلا الكفار بهذه الصفة في الدنيا على معنى انهم لايسمعون سماعا ينتفعون به ولايبصرون كذلك والثاني ان يكون وصفهم بذلك من اجل بغضتهم في النبي صلى الله عليه وسلم فهم لايستطيعون ان يحملوا نفوسهم على السمع منه والنظراليه وما في هذين الوجهين نافية الثالث ان يكون التقدير يضاعف لهم العذاب بما كانوا اي بسبب ما كانوا فما مصدرية وباقي الآية بين \* وقوله سبحانه لاجرم انهم في الآخرة هم الاخسرون ان الذين المنوا وعملوا الصالحات واخبت والى ربهم الأية لاجرم تبقدم بيانها واخبتوا قال قتادة ممناه خشموا وقيل ممناه انابوا قاله أبن عباس وقيل اطمأنوا قاله مجاهد وقيل خافوا قاله ابن عباس ايضا وهذه اقوال بعضها قريب من بعض \* وقوله سبحانه مشل الفريقين الآيـة الفريقان الكافرون والمومنون شبه الكافر بالاعمى والاصم وشبه المومن بالبصير والسميع فهو تمثيل بمثالين \* وقوله تعالى ولقد ارسلنا نوحا الى قومه انى لكم نذير مبين الاتعبدوا الاالله اني اخاف عليكم عذاب يوم اليم فقال الملاالذين كفروا من قومه ما نراك الابشرا مثلنا الآية فيها ثمثيل لقريش وكفار العرب واعلام بان محمدا عليه السلام ليس ببدع من الرسل والاراذل جمع الجمع فقيل جمع ارذل وقيل جمع ارذال وهم سفلة الناس ومن لاخلاق له

ولايبالي ما يقول ولاما يقال له وقرأ الجم وربادي الرأي بيا وون همز من بدا يبدو فيحتمل ان يتعلق بادي الرأي بنراك اي وما نراك باول نظر واقل فكرة وذلك هو بادي الرأي الاومتبعوك اراذلنــا ويحتمل ان يتعلق بقوله اتبعك اي وما زاك اتبعك بادي الرأي الاالاراذل ثم يحتمل على هذا قوله بادي الرأي معنيين احدهما ان يريدوا اتبعك في ظاهر امرهم وعسى ان بواطنهم ليست معك والشاني ان يريدوا اتبعوك باول نظر وبالرأي البادى دون تثبت ويجتمل ان يكون قولهم بادي الرأي وصفًا منهم لنوح اي تــدعي عظيمًا وانت مكشوف الرأي لاحصافة لك ونصبه على الحال او على الصفة لبشر \* وقوله سبحانـه قال يا قوم ارأيتم ان كنت على بينـة من ربي و·اتاني رحمة من عنده الآية كانه قال ارأيتم أن هداني الله واضلكم الجبركم على الهدى وانتم له كارهون وعبارة نوح عليه السلام كانت بلغت دالة على المعنى القائم بنفسه وهو هذا المفهوم من هذه العبارة العربية فبهذا استقام ان يقال قال كذا وكذا اذ القول ما افاد المعنى القائم فى النفس وقوله على بـينة اي على امر بين جلى وقرأ الجمهور فعميت ولذلك وجهان من المعنى احدهما خفيت والثانى ان يكون المعنى فعميتم انتم عنها \* وقوله انلزمكموهـ ايريــد الزام جبركالقتال ونحوه واما الزام الايجاب فهو حاصل ﴿ وقوله وما انا بطارد الذين امنوا يقتضى ان قومه طلبواطرد الضعفاء الذين بادروا الى الايمان به نظير ما اقترحت قریش وتزدری اصله تزتری تفتعل من زری یزری ومعنی تزدری تحتقر والحير هنا يظهر فيه انه خير الآخرة اللهم الاان يكون ازدراؤهم من جهة الفقر فيكون الخير المال وقد قال بعض المفسرين حيث ما ذكرالله الحير فى القران فهو المال قال (ع) وفى هذا الكلام تحامل والذى يشبه ان يقال انسه حيث ما ذكر الحير فان المال يدخل فيه (ت) وهذا ايضا غير ملخص

والصواب ان الحير اعم من ذلك كله وانظر قوله تعالى فمن يعمل مثقال ذرة خيرا يره فانمه يشمل المال وغيره ونحموه وافعلوا الحير لعلكم تفلحون وانظر قوله عليه السلام اللهم لاخير الاخير الآخرة وقوله تعالى ان علمتم فيهم خيرا فهاهنــا لامدخــل للمال الاعلى تجوز وقد يكون الحير المراد به المال فقط وذلك بجسب القرائن كقوله تعالى ان ترك خيرا الآيــة \* وقوله الله اعلم بمـا فى انفسهم تسليم لله تعالى وقال بعض المتــأولين هي رد على قــولهم اتبعكُ اراذلنا في ظاهر امرهم حسب ما تقدم في بمضالتا ويلات ثم قال اني اذا لو فعلت ذلك لمن الظالمين وقولهم قد جادلتنا معناه قد طال منك هذا الجـدال والمراد بقولهم بما تمدنا العذاب والهلاك وما انتم بمعجزين اي بمفلتين \* وقوله سبحانه ام يقولون افتراه الآية قال الطبري وغيره هذه الآية اعترضت في قصة نوح وهي فى شان النبي صلى الله عليه وسلم مع قريش قال (ع)ولو صح هذا بسند لوجب الوقوف عنده والافهو يحتمل ان يكون في شان نـوح عليــه السلام وتتسق الآية ويكون الضمير في افتراه عائدا على ما توعدهم به او على جميع ما اخبرهم بـ ه وام بمعنى بـ ل \* وقوله سبحانه واوحي الى نوح انه لن يومن من قومك الامن قد آمن الآية قيل لنوح هذا بعد أن طال عليه كفر القرن بعد القرن به وكان ياتيه الرجل بابنه فيقول يا بني لا تصدق هذا الشيخ فهكذا عهده ابي وجدى كذابا مجنونا رواه عبيد بن عمير وغيره فروي انه لما اوحى اليه ذلك دعا فقال رب لا تذر على الارض من الكافرين ديارا وتبتئس من البؤس ومعناه لاتحزن \* وقوله باعيننا يمكن ان يريد بمرأى منا فيكون عبارة عن الادراك والرعاية والحفظ ويكون جمع الاعين للعظمة لاللتكثيركما قال عز من قائل فنعم القادرون والعقيدة انه تعالى منزه عن الحواس والتشبيه والتكييف لارب غيره ويحتمل قوله باعيننا اي عملانكتنا

الذين جعلناهم عيونا على مواضع حفظك ومعونةك فيكون الجمع على هذا التاويـل للتكثير \* وقوله ووحينا معناه وتعليمنــا له صورة العمــل بالوحي وروي في ذلك ان نوحاً عليه السلام لما جهل كيفية صنع السفينــة اوحي الله اليه ان اصنعها على مثال جُو جُورُ الطائر الى غير ذلك مما علمه نوح من عملها \* وقوله ولا تخاطبني في الذين ظلموا الآية قال ابن جريج في هذه الآية تقدم الله الى نوح أن لا يشفع فيهم \* وقوله ويصنع الفلك التقدير فشرع يُصنع فحكيت حال الاستقبال والمئلاهنا الجاعة \* وقوله سخروا منه الآية السخر الاستجهال مع استهزاء وانما سخروا منه في ان صنعها في برية \* وقوله فانا نسخر منكم قال الطبري يريـد في الآخرة قال (ع) ويحتمــل الكلام وهو الارجح أن يريــد أنا نسخرمنكم الآن والعذاب المخزى هوالغــرق والمقيم هو عذاب الآخرة والامر واحد الامور ويحتمل ان يكون مصدر امر فمناه امرنا للماء بالفوران وفار معناه انبعث بقوة واختلف النــاس في التـنـور والـــذي عليه الاكثر منهم ابن عباس وغيره انــه هوتـنور الخبز الذي يوقد فيـه وقالوا كانت هذه امارة جعلها الله لنبوح اي اذا فار التنور فاركب في السفينة ﴿ وقوله سبحانه قلنا احمل فيها منكل زوجين اثنين واهلك الامن سبق عليــه القول ومن آمن الآية الزوج يقال في مشهوركلام العرب للواحد مماله ازدواج فيقال هذا زوج هذا وهما زوجان والزوج ايضا في كلام العسرب النوع وقسوله واهلك عطف على ما عمل فيه احمل والاهل هنا القرابة وبشرط من آمن منهم خصصوا تشريفًا ثم ذكر من آمن وليس من الاهل واختلف في الذي سبق عليه القول بالعذاب فقيل ابنه يام او كنعان وقيل امرأته والعمة بالمين المهملة وقيل هوعموم فيمن لم يومن من اهل نوح ثم قال سبحانـــه اخبارا عن حالهم وما وامن معه الاقليل \* وقوله تعالى وقال اركبوا فيها اي وقال نوح لمن

معه اركبوا فيها وقوله بسم الله يصح ان يكون فى موضع الحال من ضير اركبوا اي اركبوا متبركين بسم الله او قائلين بسم الله ويجوز ان يكون بسم الله مجراها ومرساها جملة ثانية من مبتدا وخبر لاتعلق لهما بالاولى كانهم امرهم اولا بالركوب ثم اخِبر ان مجراها ومرساها بسم الله قال الضحاك كان نوح اذا اراد جري السفينة جرت واذا اراد وقوفها قال بسم الله فتقف وقرأ الجمهور بضم الميم من مجراها ومرساها على معنى اجرائها وارسائها وقرأ الاخوان حمزة والكساءي وحفص بفتح ميم مجريها وكسر الرا، وكلهم ضم الميم في مرساهـ ا (ت) قوله وكسرالرا بريد امالتها وفى كلامه تسامح ولفظ البخاري مجراها مسيرها ومرساها موقفها وهو مصدر اجريت وارسيت انتهى قال النووي وروينا فى كتاب ابن السني بسنده عن النبي صلى الله عليه وسلم انه قال امان لامتى من الغرق اذا ركبوا ان يقولوا بسم الله مجراها ومرساها ان ربى لغفور رحيم وما قدروا الله حق قدره الآية هكذا هو فى النسخ اذا ركبوا ولم يقل فى السفينة انتهى \* وقوله وكان فى معزل اي فى ناحيــة اي فى بعد عن السفينة او عن الدين واللفظ يعمها \* وقوله ولا تكن مع الكافرين يحتمل ان يكون نهيا محضا مع علمه بانـه كافر ويحتملان يكون خفيعليه كفره والاول ابين \* وقوله لاعاصم اليوم من امر الله الامن رحم الظاهران لاعاصم اسم فاعل على بأبه وقوله الامن رحم يريد الاالله الراحم فمن كناية عن الله المعنى لاعاصم اليوم الاالذي رحمنا \* وقوله سبحانه وقيل يا ارض ابلعي ماك الآية البلع تجرع الشيء وازدراده والاقلاع عن الشيء تركه وغيض معناه نقص واكثر ما يجيء فيما هو بمعنى الجفوف وقوله وقضى الامر اشارة الى جميع القصة بعث الماء واهلاك الامم وانجاء اهل السفينة قال (ع) وتظاهرت الروايات وكتب التفسير بأن الغرق نال جميع اهل الارض وعم الماء جميعها قاله ابن عباس وغيره وذلك بين من

امر نوح بحمل الازواج من كل الحيوان ولولاخوف فنائها من جميع الارض ماكان ذلك وروي ان نوحا عليه السلام ركب في السفينــة مــن عين الوردة بالشام اول يوم من رجب واستوت على الجودي في ذي الحجة واقامت عليه شهرا وقيل له اهبط في يوم عاشورا و فصامه هو ومن معه وروي ان الله تعالى اوحى الى الجبال ان السفينة ترسى على واحد منها فتطاولت كلها وبقى الجودي وهو جبل بالموصل فى ناحية الجزيرة لم يتطاول تواضعا لله فاستوت السفينة بامر الله عليه وقال الزجاج الجودي هو بناحية امد وقال قوم هو عند باقردى واكثر الناس في قصص هذه الآية والله اعلم بما صح من ذلك \* وقوله وقيل بمدا يحتمل ان يكون من قول الله عز وجل عطفا على قوله وقيل الاول ويحتمل ان يكون من قول نوح والمومنين والاول اظهر \* وقوله ان ابني من اهلي الآية احتجاج من نوح عليه السلام ان الله امره بحمل اهله وابنه من اهله فينبغي ان يحمل فاظهر الله له أن المراد من آمن من الأهل وهذه الآيمة تقتضي أن نوحاً عليه السلام ظن أن أبنه مومن ﴿ وقوله أنه ليس من أهلك أي الذين عمهم الوعــد لانـه ليس على دينك وانكان ابنك بالولادة \* وقوله عمــل غير صالح جعله وصفا له بالمصدر على جهة المبالغة في وصفه بذلك كما قالت الحنساء تصف ناقية ذهب عنها ولدها

ترتع ما رتعت حتى اذا ادّكرت \* فانما هي اقبال وادبسار اي ذات اقبال وادبار ويبين هذا قراءة الكساءي انه عمل غير صالح فعلا ماضيا ونصب غير على المفعول لعمل وقول من قال ان الولد كان لغية خطأ محض وهذا قول ابن عباس والجمهور قالوا واما قوله تعالى فخانتها فان الواحدة كانت تنبه على الاضياف الواحدة كانت تنبه على الاضياف واما خيانة غير هذا فلا ويعضده المعنى لشرف النبوءة وجوز المهدوي ان يعود

الضمير في انه على السؤال اي ان سؤالك اياي ماليس لك به علم عمل غير صالح قاله النخعي وغيره انتهى والاول ابين وعليه الجمهور وبه صدر المهدوي ومعنى قوله فلاتسألنيما ليس لك به علم اي اذا وعدتك فاعلم يقينا انه لاخلف فى الوعد فاذا رأيت ولدك لم يحمل فكان الواجب عليك ان تقف وتعلم ان ذلك بجق واجب عند الله قال (ع) ولكن نوحا عليه السلام حملته شفقة الابوة وسجية البشر على التعرض لنفحات الرحمة وعلى هذا القدر وقع عتابه ولذلك جاء بتلطف وترفيع فى قوله سبحانه اني اعظك ان تكون من الجاهلين ويحتمل قوله فلاتسألني ما ليس لك به علم اي لا تطلب مني امرا لا تعلم المصلحة فيه علم يقين ونحا الى هذا ابوعلي الفارسي وهذا والاول فى المنى واحد \* وقوله رب اني اعوذ بك ان اسألك ما ليس لى به علم انابة منه عليه السلام وتسليم لامر ربه والسؤال الذي وقع النهي عنه انما هو سؤال العزم الذي معه محاجة وطلبة ملحة فيما قد حجب وجمه الحكمة فيه واما السؤال على جهة الاسترشاد والتعلم فغير داخــل في هذا ثم قيل له اهبط بسلام وذلك عند نزوله من السفينــةُ والسلام هنا السلامة والامن والبركات الخير والنمو فى كل الجهات وهذه العدة تعم جميع المومنين الى يوم القيامة قاله محمد بن كعب القرظي ثم قطع قوله وامم على وجه الابتدا. وهؤلاً هم الكفار الى يوم القيامة \* وقوله سبحانه تلك اشــارة الى القصة وباقى الآيــة بـين \* وقوله عز وجل والى عـاد اخاهم هودا الآية عطف على قوله لقد ارسلنا نوحا الى قومه \* وقوله وياقوم استغفروا ربكم الآية الاستغضار طلب المغفرة فقد يكون ذلك باللسان وقد يكون بانابة القلب وطلب الاسترشاد \* وقوله ثم توبوا اليه اي بالايمان من كفركم والتوبة عقد في ترك متوب منه يتقدمها علم بفساد المتوب مشه وصلاح ما يرجع اليه ويقترن بها ندم على فارط المتوب منه

لا ينفك منه وهو من شروطها ومدرارا بناء تكثير وهو من در يدر وقد تقدمت قصة عاد \* وقوله سبحانه ويزدكم قوة الى قوتكم ظاهره العموم في جميع ما يحسن الله تعالى فيه الى العباد ويحتمل ان خص القوة بالذكر اذ كانوا اقوى العوالم فوعدوا بالزيادة فيما بهروا فيه ثم نهاهم عن التولى عن الحق وقولهم عن قولك اي لا يكون قولك سبب تركنا وقال (ص) عن قولك حال من الضمير في تاركي اي صادرين عن قولك وقيـل عن للتعليل كقوله الاعن موعدة وقولهم ان نقول الآيـة معناه مــا نـقول الا ان بعض الهتنا التي ضلات عبدتها اصابك بجنون يقال عرير واعترى يمترى اذا الم بالشيء \* وقـوله فكيدونى جميماً أي انتم واصنامكم ويذكر ان هذه كانت له عليه السلام معجزة وذلك انه حرض جماعتهم عليه مع انفراده وقوتهم وكفرهم فلم يقدروا على نيله بسوء وتنظرون معناه تؤخرونى اي عاجلوني بما قدرتم عليه \* وقوله ان ربي على صراط مستقيم يريد ان افعال الله عزوجل في غاية الاحكام وقوله الصدق ووعده الحق وعنيد من عند اذا عتا \* وقوله سبحانه واتبعوا في هذه الدنيا لعنــة الآية حكم عليهم سبحانه بهذا لموافاتهم على الكفر ولا يلعن معين حي لامن كافر ولامن فاستق ولأمن بهيمة كل ذلك مكروه بالاحاديث (ت) وتعبيره بالكراهة لعله يريد التحريم ويوم ظرف ومعناه ان اللعنة عليهم فى الدنيا وفى يوم القيامة ثم ذكر العلة الموجبة لذلك وهي كفرهم بربهم وباقي الآية بين \* وقوله عز وجل والى ثمود اخاهم صالحا الآية التقدير وارسانا الى ثمود وانشأكم من الارض اي اخترعكم واوجدكم وذلك باختراع ادم عليه السلام وقال (ص) من الارض لابتداء الغايمة باعتبار الاصل المتولد منه النبات المتولد منه الغذاء المتولد منسه المني ودم الطمث المتولد عنمه الانسان انتهى وقد نقل (ع) في

غير هذا الموضع نحو هذا ثم اشار الى مرجوحيته وانمه داع الى القول بالتولد قال ابن العربي في احكامــه قوله تعالى واستعمركم فيهــا أي خلقكم لعارتهــا ولا يصح أن يقال هـوطلب من الله لعارتها كما زعم بعض الشافعية (ت) والمفهوم من الآية انها سيقت مساق الامتنان عليهم انتهى وقولهم يا صالح قد كنت فينا مرجوا قبل هذا قال جهور المفسرين معناه مسودا نومل فيك ان تكون سيدا سادا مسد الاكابر وقولهم وانسنا لفي شك مما تدعونا اليه مريب معنى مريب ملبس متهم وقلوله ارأيتم اي اتدبرتم فالرؤية قلبية واتانى منه رحمة يريد النبوءة وما انضاف اليها وقال (ص) قد تقرر في ارأيتم انها بمعنى اخبروني انتهى والتخسير هـ و من الحسارة وليس التخسير في هـ ذه الآيـة الالهم وفي حيزهم وهذا كما تقول لمن توصيه انا اريد بك خيرا وانت تريد بي شرا وقال (ص) غير تخسير من خسر وهوهنا للنسبية كفسقته وفجرته اذا نستم اليهما (ت) ونقل الثعلبي عن الحسين بن الفضل قال لم يكن صالح فى خسارة حين قال فما تريـدوننى غير تخسير وانمـا الممنى ما تريدوننى بما تقولون الانسبتي اياكم للخسارة وهو من قول العرب فسقته وفجرته اذا نسبته الى الفسوق والفجور انتهى وهو حسسن وباقى الآية بين قــد تقدم الكلام في قصصها \* واخذ الذين ظلموا الصحية قال ابو البقاء في حذف التا من اخذ ثلاثة اوجه احدها انه فصل بين الفعل والفاعل والثانى ان التانيث غير حقيقي والشالث ان الصيحة بمعنى الصياح فحمل على المنى انتهى وقد اشار (ع) الى الثلاثة واختار الاخير \* وقوله سبحانه ولقد جاءت رسلنا ابراهيم بالبشرى الرسل الملائكة قال المهدوي بالبشرى يعنى بالولد وقيل البشرى بهلاك قوم لوط انتهى قالوا سلاما اي سلمنا عليك سلاما وقرأ حزة والكساءي قالواسلاما قال سلم فيحتمل ان يريد بالسلم السلام

ويحتمل ان يريـد بالسلم ضد الحرب وحنيذ بمعنى محنوذ ومعناه بمجـل مشوي نضج يقطر ماؤه وهــذا القطر يفصل الحنيذ من جملة المشويات وهيـئـة المحنوذ في اللغــة الذي يفطي بحجارة او رمل محمى او حائــل بـينــه وبــين النار يغطي به والمعرض من الشواء الذي يصفف على الجمر والمضهب الشواء الذي بينه وبين النارحائل ويكون الشواء عليه لامدفونا به والتحنيذ في تضمير الحيل هو أن يغطى الفرس بجل على جل ليتصبب عرقبه ونكرهم على ما ذكر كثير من الناس معناه انكرهم واوجس منهم خيفة من اجل امتناعهم من الأكل اذ عرف منجاء بشر الآياكل طعام المنزول بــه قال ابن العربي في احكامه ذهب الليث بن سعد الى ان الضيافة واجبة لقوله صلى الله عليه وسلم من كان يومن بالله واليوم الآخر فليكرم ضيفة جائزته يوم وليلة وما وراء ذلك صدقة وفي رواية ثلاثة ايام ولا يحل له ان يثوى عنده حتى يحرجه وهذا حديث صحيح خرجه الايمة واللفظ للترمذي وذهب علما الفقه الى ان الضيافة لاتجب وحملوا الحديث على الندب قال ابن العربي والذي اقول به ان الضيافة فرض على الكفاية ومن الناس من قال انها واجبة في القرى حيث لامأوى ولاطعام بخلاف الحواضر لتيسر ذلك فيهـا قال ابن العربي ولا شك ان الضيف كريم والضيافة كرامة فانكان عديما فهي فريضة انتهى واوجس معناه احس والتوجيس ما يعترى النفس عند الحذر واوائل الفيزع \* وقوله سبحانه فضحكت قال الجمهور هو الضحـك المعروف وذكر الطبري ان ابراهيم عليه السلام لما قدم العجل قالوا له انا لاناكل طعاما الابثمن فقال لهم ثمنه ان تذكروا الله تعالى عليه في اوله وتحمدوه في اخره فقال جبريل لاصحابه بحق اتخذ الله هذا خليلا ثم بشرالملائكة سارة باسحاق وبان اسحاق سيلد يعقوب ويسمى ولد الولد وراء وهو قريب من معنى

وراً في الغارف اذ هوما يكون خلف الشيء وبعده وقال (ص) وراء هنا استعمل غير ظرف لدخول من عليه اي ومن بعد اسحاق انتهى وقولها الموضع العبارة عمــادهم النفس من العجب فى ولادة عجــوز ومن امر الله واحد الامور \* وقوله سبحانه رحمت الله وبركاته عليكم اهــل البيت يحتمل ان يكون دعا. وان يكون خبرا (ص) ونصب اهل البيت على الندا او على الاختصاص او على المدح انتهى وهذه الآية تعطى ان زوجة الرجل من اهل بيته (ت) وهي هنا من اهل البيت على كل حال لانها من قرابه وابنة عمه والبيت في هذه الآية وفي سورة الاحزاب بيت السكني \* وقوله فالما ذهب عن ابراهيم الروع وجاءتــه البشرى يجادلنــا اي اخـذ يجادلنــا فى قوم لوط \* وقوله تعالى ان ابراهيم لحليم اواه منيب وصف عليه السلام بالحلم لانه لم يغضب قط لنفسه الا أن بغضب لله وامره بالاعراض عن المجادلة يقتضى انها انماكانت في الكفرة حرصا على اسلامهم وامر ربك واحد الامور اي نفذ فيهم قضاؤه سبحانه وهذه الآيـة مقتضية ان الدعاء انما هو ان يوفق الله الداعي الى طلب المقدور فاما الدعاء في طلب غير المقدور فغير مجد ولانافع (ت) والكلام في هذه المسئلة متسع رحب ومن احسن ما قيل فيها قول الغزالي في الاحياء فان قلت فما فائدة الدعاء والقضاء لا يرد فالجواب ان من القضاء رد البلاء بالدعاء فالدعاء سبب لرد البلاء واستجلاب الرحمة كما أن الترس سبب لرد السهم والماء سبب لحروج النبات أنتهى وقد أطال في المسئلة ولولا الاطالة لاتيت بنبذ يثلج لها الصدر وخرج الترمذي في جامعه عن ابي خزامة واسمه رفاعة عن ابيه قال سألت رسول الله صلى الله عليه وسلم فقلت يارسول الله ارأيت رقى نسترقيها ودواء نتداوى به وتقاة

نتقيها هل ترد من قدر الله شيأ قال هي من قدر الله قال ابوعيسي هذا حديث حسن وفي بعض نسخه حسن صحيح انتهى فليس ورا، هذا الكلام من السيد المصوم مرمى لاحد وتأمل جواب الفاروق لابي عبيدة حين هم بالرجوع من اجـل الدخول على ارض بها الطاعون وهي الشيام \* وقـوله سبحانه ولما جاءت رسلنا لوطا الرسل هذا الملائكة اضياف ابراهيم قال المهدوي والرسل هنا جبريل وميكا يل واسرافيل ذكره جماعة من المفسرين انتهى والله اعلم بتعيينهم فان صح فى ذلك حديث صير اليه والا فالواجب الوقف وسي بهم اي اصابه سو والذرع مصدر مأخوذ من الذراع ولماكان الذراع موضع قوة الانسان قيل في الامر الذي لاطاقة له بـ ه ضاق بهذا الامر ذراع فلان وذرع فلان اي حيلته بذراعه وتوسعوا في هذا حتى قلبوه فقالوا فلان رحب الذراع اذا وصفوه باتساع القدرة وعصيب بنا اسم فاعل معناه يعصب الناس بالشر فهو من العصابة ثم كثر وصفهم لليوم بعصيب ومنه \* وقد سلكوك في يوم عصب \* وبالجملة فعصي في موضع شديد وصعب الوطأة ويهرعون معناه يسرعون ومن قبل كانوا يعملون السيئات ايكانت عادتهم اتيان الفاحشة في الرجال \* وقوله هؤلا بناتي هن اطهر لكم يعني بالتزويج وقولهم وانك لتعلم ما نريـد اشارة الى الاضيـاف فلـما رأى لوط استمرارهم فى غيهم قال على جهة التفجع والاستكانة لو ان لى بكم قوة قال (ع) لوان جوابها محذوف اي لفعلت كذا وكذا ويروى ان الملائكة وجدت عليه حين قال هـذه الكلمات وقالوا ان ركنـك لشديد وقال النبي صلى الله عليـه وسلم يرحم الله لوطا لقدكانياوى الى ركن شديد فالعجب منه لما استكان قال (ع) وانما خشي لوط عليه السلام ان يمل الله اولائك العصابة حتى يعصوه فى الاضياف كما امهلهم فيما قبل ذلك ثم ان جبريل عليه السلام ضرب القوم

بجناحه فطمس اعينهم ثم امروا لوطا بالسُّرَى واعلموه بان العـذاب نازل بالقوم فقال لهم لوط فعذبوهم الساعة فقالوا له ان موعدهم الصبح اي بهذا امر الله ثم انسوه في قلقه بقولهم اليس الصبح بقريب والقطع القطعة من الليل قال (ص) الاامرأتك ابن كثير وابوعمرو بالرفع والباقون بالنصب فقيل كلاهما استشناء من احد وقيل النصب على الاستشناء من اهلك انتهى \* وقسوله سبحانه وامطرنا عليها معجارة من سجيل ذهبت فرقة منهم ابن عباس الى ان الحجارة التي رموا بها كانت كالآجر المطبوخ كانت من طين قد تحجروان سجيلا معناها ما. وطين وهذا القول هو الذي عليه الجمهور وقالت فرقة من سجيل معناه من جهنم لانه يقال سجيل وسجين حفظ فيها بدل النون لاما وقيل غير هــذا ومنضود معنــاه بعضه فوق بعض متتابع ومسومة اي معلمــة بعلامة \* وقوله تعالى وما هي اشارة الى الحجارة والظالمون قيــل يعنى قريشا وقيل يريد عموم كل من اتصف بالظلم وهذا هو الاصح وقيل يعني بهذا الاعلام بان هذه البلاد قريبة من مكة وما تقدم ابين \* وقوله عز وجل والى مدين اخاهم شعيبا قال يا قوم اعبدوا الله ما لكم من اله غيره ولا تنقصوا المكيال والميزان اني اراكم بخير الآية قوله بخير قال ابن عباس معناه في رخص من الاسمار وفيل قوله نجير عام فى جميع نعم الله تعالى وتمثوا معناه تسمون فى فساد يقال عثا ييثو وعثي يعثى اذا افسد \* وقوله بقيت الله خير لكم قال ابن عباس معناه الذي يـ قي الله لكم من اموالكم بعـ توفيتكم الكيـل والوزن خير لكم مما تستكثرون بــه على غير وجهه وهذا تفسير يليق بلفظ الآيــة وقال مجاهد معناه طاعـة الله وهذا لا يعطيه لفظ الآيـة قال (ص) وقرأ الحسن تقيـة الله اي تقواه قال (ع) وانما المعنى عندى ابقاء الله عليكم ان اطعتم وقولهم اصلواتك تامرك ان نترك منا يعبد اباؤنا قالت فرقة ارادوا الصلوات المعروفة وروي

ان شعيبا عليه السلام كان اكثر الانبياء صلاة وقال الحسن لم يبعث الله نبيا الافرض عليه الصلاة والزكاة وقيل ارادوا ادعواتك وذلك ان من حصل في رتبة من خير او شر ففي الاكثر تدعوه رتبته الى التزيد من ذلك النوع فمعنى هذا لما كنت مصليا تجاوزت الى ذم شرعنا وحالنا فكأن حاله من الصلاة جسرته على ذلك فقيل امرته كما قال تعالى ان الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنحكرةال (ص وع) او ان نفعل معطوف على ما يسد واو للتنويع انتهى وظاهر حالهم الذي اشاروا اليه هو بجس الكيل والوزن الذى تقدم ذكره وروي ان الاشارة الى قرضهم الدينار والدرهم واجرا ذلك مع الصحيح على جهـة التدليس قاله محمـد بن كعب القرظي وتؤول ايضا بمنى تبديل السكك التي يقصد بها أكل اموال الناس قال ابن العربي قال ابن المسيب قطع الدنانير والدراهم من الفساد في الأرض وكذلك قال زيد بن اسلم في هذه الآية وفسرها به ومثله عن يحيى بن سعيد من روايــة مالك قال ابن العربي واذاكان قطع الدنانير والدراهم وقرضها من الفساد عوقب من فعل ذلك وقرض الدراهم غيركسرها فان الكسر فساد الوصف والقرض تنقيص للقدر وهو اشد من كسرها فهو كالسرقة انتهى من الاحكام مختصرا وبعضه بالمعنى وقولهم انك لانت الحليم الرشيد قيل انهم قالوه على جهة الحقيقة اي انت حليم رشيد فلا ينبغي لك ان تنهانا عن هـذه الاحوال وقيل انمـا قالوا هذا على جهة الاستهزا. \* وقوله ورزقني منـه رزقًا حسنًا اي سالمًا من الفساد الذي ادخلتم في اموالكم وجواب الشرط الذي في قوله ان كنت على بينة من ربي محذوف تقديره الضل كما ضللتم او اترك تبليغ رسألة ربى ونحو هذا \* وقوله لايجرمنكم معناه لايكسبنكم وشقاقي معناه مشاقتي وعداوتي وان مفعولة بيجرمنكم قال (ص و ع) وما

قوم لوط منكم ببعيد اي بزمان بعيد او بحكان قال (ص) ودود بنيا مبالغة من ود الشيء اذا احبــه و اثره (ع) ومعناه ان افعاله سبحانــه ولطفــه بعباده لماكانت في غايـة الاحسان اليهمكانت كفعل من يتودد ويود المصنوع له وقولهم ما نفقه كقول قريش قلوبنا في اكنية والظاهر من قولهم انا لنراك فينما ضعيفا انهم ارادوا ضعف الانتصار والقدرة وان رهطه الكفرة يراعون فيــه والرهط جماعــة الرجــل وقـولهم لرجمنــاك اي بالحجـارة قاله ابن زيد وقيـل بالسب باللسان وقولهم بعزيزاي بذى منعة وعزة ومنزلة والظهري الشيء الذي يكون وراء الظهر وذلك يكون في الكلام على وجهين اما بمعنى الاطراح كما تقول جعلت كلامي وراء ظهرك ودبر اذنك وعلى هذا المعني حمل الجمهور الآية اي اتخذتم امر الله وشرعه ورا وظهوركم اي غير مراعي واما بان يستند اليه ويلجأكما قال عليه السلام والجأت ظهرى اليك وعلى هذا المعنى حمل الآية قوم اي وانتم تتخذون الله سند ظهور كم وعماد آمالكم \* وقوله اعملوا على مكانتكم معنَّاه على حالاتكم وفيــه تهديد \* وقوله سوف تعلمون من ياتيه عذاب يخزيه ومن هوكاذب وارتقبوا اني معكم رقيب والصحيح أن الوقف في قوله اني عامل \* وقوله سبحانه واخذت الذين ظلموا الصيحة الآية الصيحة هي صيحة جبريل عليه السلام \* وقوله سبحانه كان لم يفنوا فيهما الآية يغنوا معناه يقيمون بنعمة وخفض عيش ومنه المغانى وهي المنازل المعمورة بالاهل وضمير فيها عائد على الديار \* وقوله بعدا مصدر دعا به كقولك سحقا للكافرين وفارقت هذه قولهم سلام عليكم لان بعدا اخبار عن شيء قد وجب وتحصل وتلك انما هي دعاء مرتجى ومعنى البعد في قراءة بعدت بكسر العين الهلاك وهي قراءه الجمهور ومنه فول خرنق بنت هفان لا يبعدن قومي الـذين هـم \* سم العـداة و افـة الجــزد

ومنه قول مالك بن الربيع

يقولون لا تبعد وَهم يدفنونني \* واين مكان البعد الامكانيـــــا واما من قرأ بعدت وهو السلمي وابوحيوة فهو من البعد الذي هو ضد القرب ولا يدعى به الاعلى مبغوض قال (ص) وقال ابن الانباري من العرب من يسوى مين الهلاك والبعد الذي هوضد القرب فيقولون فيهما بعد يبعد وبعمد يبعد انتهى \* وقوله سبحانه فاتبعوا امر فرعون اي وخالفوا امر موسى ومــا امـر فرعون برشيد اي برشد الى خير وقال (ع) برشيد اي بصيب في مذهبه يقدم قومه اي يقدمهم الى النار والورد في هذه الآيمة هو ورود دخول قال (ص) والورد فاعل بيس والمورود المخصوص بالذم وفى الاول حذف اي مكان الورد ليطابـق المخصوص بالذم وجـوز (ع) وابو البقـاء ان يكون المورود صفة اكان الورد والخصوص معذوف اي بيس مكان الورد المورود النار والورد يجوز ان يكون مصدرا بمعنى الورود او بمعنى الواردة من الابــل وقيل الورد بمعنى الجميع للوارد والمورود صفة لهم والمخصوص بالذم ضمير محذوف اي بيس القوم المورود بهم هم انتهى واتبعوا في هذه لعنة يريد دار الدنيا \* وقوله بيس الرفد المرفود اي بيس العطاء المعطى لهم وهو العـذاب والرفد في كلام العرب العطية ﴿ وقوله سبحانه ذلك من انباء القرى الآيـة ذلـك اشـارة الى مــا تـقــدم من ذكر العقــوبات النــازلة بالامم المذكورة منها قائم وحصد اي منها قائم الجدرات ومتهدم داثر والآية يحملتها متضمنية التخويف وضرب المشل للحاضرين من اهل مكة وغيرهم والتبيب الحسران ومنه تبت يدا ابي لهب \* وقوله وكذلك الإشارة الى ما ذكر من الاخذات في الامم وهذه الية وعيد يعم قرى المومنين والكافرين فان ظالمــة اعم من كافرة وقد يمهـل الله تعالى بعض الكفرة وامــا

الظلمة فماجلون في الغالب وقد يملي لبعضم وفي الحديث من رواية ابي موسى ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال ان الله يملى للظالم حتى اذا اخذه لم يفلته ثم قرأ وكذلك اخذ ربك اذا اخذ القرى وهي ظالمة الآية وهذه قراءة الجماعة وهي تعطى بقاً الوعيد واستمراره في الزمان ان في ذلك الاية اي لعبرة وعلامة اهتداء لمن خاف عذاب الآخرة ثم عظم الله امر الآخرة فقال ذلك يوم مجموع له الناس وهو يوم الحشر وذلك يوم مشهود بشهده الاولون والآخرون من الملائكة والانس والجن والحيوان في قول الجمهور وما نوخره الالاجل معدود لا يتقدم عنه ولا يتأخر قال (ص) والظاهر ان ضمير فاعل ياتي يعود على ما عاد عليه ضمير نوخره والناصب ليوم لا تكلم والمعنى لا تكلم نفس يُوم ياتى ذلك اليوم الاباذنه سبحانه انتهى \* وقوله تعالى فمنهم عائد على الجمع الذي يتضمنه قوله نفس اذ هو اسم جنس يراد بـ الجمع فامـ ا الذين شقوا فني الناد لهم فيها زفير وشهيق وهي اصوات المكروبين والمحزونين والمعذبين ونحو ذلك قال قتادة الزفير اول صوت الحمار والشهيق اخره فصياح اهل النار كذلك وقال ابو العالية الزفير من الصدر والشهيق من الحلق والظاهرما قال ابوالعالية \* وقوله سبحانه خالدين فيها ما دامت السموات والارض يروى عن ابن عباس ان الله خلق السموات والارض من نور العرش ثم يردهما الى هنالك في الآخرة فلهما ثم بقاء دائم وقيل معنى ما دامت السموات والارض العبارة عن التابيد بما تعهده العرب وذلك ان من فصيح كلامها اذا ارادت ان تخبر عن تابيد شيء ان تقول لاافعل كذا وكذا أمد الدهر وما ناح الحام وما دامت السموات والارض وقيل غير هـ ذا قال (ص) وقيسل المراد سموات الآخرة وارضها يدل عليه قوله يوم تبدل الارض غير الارض والسموات انتهى واما قوله الأما شاء ربك في الاستشناء ثلاثة

اقوال احدها انــه متصل اي الاما شاء ربك من اخراج الموحدين وعلى هذا يكون قوله فاما الذين شقوا عام في الكفرة والعصاة ويكون الاستشناء من خالدين وهذا قول قتادة وجماعة الثاني ان هذا الاستشناء ليس بمتصل ولا منقطع وانما هو على طريق الاستثناء الذي ندب اليه الشرع في كل كلام فهو على نحمو قوله لتدخلن المسجد الحرام ان شاء الله الثالث ان الافي هذه الآية بمعنى سوى والاستشناء منقطع وهذا قول الفراء فانه يقدر الاستشناء المنقطع بسوى وسيبويه يقدره بلكن اي سوى ما شاء الله زائدا على ذلك ويؤيــد هذا التاويـل قوله بعد عطاء غير مجذوذ وقيل سوى مـــا اعــد الله لهم من انواع العذاب واشد من ذلك كله سخطه سبحانه عليهم وقيل الاستشناء في الآتيين من الكون في النار والجنة وهو زمان الموقف وقيل الاستشناء في الآية الاولى من طول المدةو ذلك على ما روي ان جهنم تخرب ويعدم اهلها وتخفق ابوابها فهم على هذا يخلدون حتى يصير امرهم الى هذا قال (ع) وهذا قول محتمل والذي روي ونقل عن ابن مسعود وغيره أن ما يخلي من النارانما هوالدرك الاعلى المختص بعصاة المومنين وهذا الذي يسمى جهنم وسمى الكل به تجوزا (ت) وهدذا هو الصواب ان شاء الله وهو تاويل صاحب العاقبة ان الذي يخرب ما يخص عصاة المومنين وتقدم الكلام على نظير هذه الآية وهو قـوله في الانعام خالدين فيهـا الامـا شـا الله ان ربك حكيم عليم قال (ع) والاقوال المترتبة في الاستشناء الاول مرتبة في الاستشناء الثاني في الذين سعدوا الاتاويل من قال هو استشناء المدة التي تخرب فيها جهنم فانبه لايترتب هنا والمجنذوذ المقطوع والاشارة بقوله مما يعبد هؤلا الى كفار العرب وانا لموفوهم نصيبهم غير منقوص معناه من العقوبة وقال الداودي عن ابن عباس وانا لموف وهم نصيبهم غير منقوص

قال ما قدر لهم من خير وشر انتهى \* وقوله ولقد آتينا موسى الكتاب فاختلف فيه اي اختلف الناس عليه فلا يعظم عليك يا محمد امر من كذبك وقال (ص) فيه الظاهر عوده على الكتاب ويجوزان يعود على موسى وقيل فى بمنى على اي عليه انتهى والكلمة هنا عبارة عن الحكم والقضاء \* لقضي بينهم اي لفصل بين المومن والكافر بنعيم هذا وعذاب هذا ووصف الشك بالريب تقويمة لمعنى الشك فهذه الآية يحتمل ان يكون المراد بها امــة موسى ويحتمــل ان يراد بهـا معاصرو النبي صلى الله عليـه وسلم وان يعمهم اللفظ احسن ويؤيده قوله وانكلا وقرأ نافع وابن كثير وانكلا لما وقرأ ابو عرو والكسامي بتشديد ان وقرأ حمزة وحفص بتشديد ان وتشديد لما فالقراءتان المتقدمتان بمعنى فان فيهما على بابها وكلا اسمها وعرفها ان تدخل على خبرها لام وفى الكلام قسم تدخل لامه ايضا على خبران فلما اجتمع لامان فصل بينها بما هذا قول ابي على والخبر في قوله ليوفينهم وهذه الآية وعيد ومعنى الآية ان كل الخلق موفى عمله \* وقوله عز وجل فاستقم كما امرت ومن تاب معك امر النبي صلى اللهعليه وسلم بالاستقامة وهو عليها انما هو امر بالدوام والثبوت وهو امر لسائر الامة وروي أن بعض العلماء رأى النبي صلى الله عليه وسلم فى النوم فقال يا رسول الله بلغنا عنك انك قلت شيبتني هود واخواتها فما الذي شيبك من هود فقال له قوله عز وجل فاستقم كما امرت قال (ع) والتاويل المشهور في قوله عليه السلام شيبتني هود واخواتها انه اشارة الى ما فيها مما حل بالامم السالفة فكان حذره على هذه مثل ذلك شيبه عليه السلام \* وقوله تعالى ولاتركنوا الى الذين ظلموا الآية الركون السكون الى الشيء والرضي به قال ابو المالية الركون الرضى قال ابن زيد الركون الادهان قال (ع) فالركون يقع على قليل هـذا المعني و كثيره والنهي هنــا يترتب من معنى الركون على

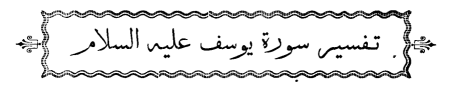
الميل اليهم بالشرك معهم الى اقل الرتب من ترك التغيير عليهم مع القدرة والذين ظلموا هنا هم الكفرة ويدخل بالمعنى اهل المعاص \* وقوله سبحانه واقم الصلوة طرفي النهار الآية لاخلاف ان الصلاة في هذه الآية يراد بها الصلوات المفروضة واختلف في طرفي النهار وزلف الليل فقيل الطرف الاول الصبح والثانى الظهر والعصر والزلف المغرب والعشاء قاله مجاهسد وغيره وروي عن النبي صلى الله عليه وسلم انه قال في المغرب والعشياء هما زلفتنا الليل وقيل الطرف الاول الصبح والثانى العصر قاله الحسن وقتادة والزلف المغرب والعشاء وليست الظهر في هذه الآية على هذا القول بل هي في غيرها قال (ع) والاول احسن الاقوال عندى ورجح الطبري القول بان الطرفين الصبح والمغرب وهو قول ابن عباس وغيره وانه لظاهر الاان عموم الصلوات الحمس بالآية اولى والزلف الساعـات القريب بعضهـا من بعض \* وقوله تعالى ان الحسنات يذهبن السيئات ذهب جهور المتأولين من صحابة وتابعين الى ان الحسنات يراد بها الصلوات الحمس والى هذه الآيـة ذهب عـثمان رضي الله عنه في وضوئه على المقاعد وهو تاويـل مالك وقال مجاهد الحسنات قول الرجل سبحان الله والحمد لله ولا اله الاالله والله اكبر قال (ع) وهذاكله انما همو على جهمة المشال في الحسنات ومن اجل ان الصلوات الخمس هي معظم الاعمال والذي يظهر ان لفظ الآية عام في الحسنات خاص في السيئات بقوله عليه السلام ما اجتنبت الكبائر وروي ان هذه الآية زات في رجل من الانصار وهوابو اليسر بن عمرو وقيـل اسمه عباد خـلا بامرأة فقبلها وتلذذ بها فيما دون الجماع ثم جاء الى عمر فشكا اليه فقال له قد ستر الله عليك فاستر على نفسك فقلق الرجل فجاء ابا بكر فشكا اليه فقال له مشل مقالة عمر فقلق الرجل فاتى النبي على الله عليه وسلم فصلى معه ثم اخبره وقال اقض

في ما شئت فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم لعلها زوجة غاز في سبيل الله قال نعم فوبخه النبي صلى الله عليه وسلم وقال ما ادرى فنزلت هذه الآية فدعاه النبي صلى الله عليه وسلم فتلاها عليه فقال معاذ بن جبل يا رسول الله اهذا له خاصة فقال بل للناس عامة قال ابن العربي في احكامه وهذا الحديث صحيح رواه الايمة كلهم أنتهى قال (ع) وروي ان الآيـة قد كانت نزلت قبــل ذلك واستعملها النبي صلى الله عليه وسلم فى ذلك الرجل وروي ان عمر قال ما حكي عن معاذ وفي الحديث عنه صلى ألله عليه وسلم انه قال الجمعة الى الجمعة والصلوات الحمس ورمضان الى رمضان كفارة لما بينها ان اجتنبت الكبائر \* وقوله ذلك ذكرى اشارة الى الصلوات اي هي سبب الذكرى وهي العظة ويحتمل ان تكون اشارة الى الاخبار بان الحسنات يذهبن السيئات ويحتمل أن تكون اشارة الى جميع ما تقدم من الاوامر والنواهي والقصص في هذه السورة وهو تفسير الطبري \* فلولاكان من القرون من قبلكم اولوا بقية الآية لولا هي التي للتحضيض لكن يقترن بها هنا معنى التفجع والتأسف الذي ينبغي أن يقع من البشر على هذه الامم التي لم تهتد وهذا نحو قـوله سبحانـه يا حسرة على العباد والقرون من قبلنا قوم نوح وعاد وثمود ومن تقدم ذكره \* وقوله اولوا بقية اي اولوا بقية من عقل وتمييز ودين \* ينهون عن الفساد وانما قيل بقية لان الشرائع والدول ونحوهـا قوتهـا في اولهـا ثم لاتزال تضعف فمن ثبت في وقت الضعف فهو بقية الصدر الاول \* والفساد في الارض هو الكفر وما اقترن به من الماصي وهذه الآية فيها تنبيه لهذه الامة وحض على تغيير المنكرثم استشنى الله عز وجل القوم الذين نجاهم مع انبيائهم وهم قليـل بالاضافـة الى جماعاتهم وقليـلا استشناء منقطع اي لكن قليــلا ممن انجينا منهم نهوا عن الفساد والمترف المنعم الذي شغلتـــه نُرْفَتْـــه عن الحق حتى

هلك \* وماكان ربك ليهلك القرى بظلم منه سبحانه وتعالى عن ذلك \* ولو شاء ربك لجعل الناس امة واحدة اي مومنة لايقع منهم كفر قاله قتادة ولكنه عز وجل لم يشأ ذلك فهم لا يزالون مختلفين فى الاديان والآراء والملل هذا تاويل الجمهور \* الامن رحم ربك اي بان هداه الى الايمان \* وقوله تمالى ولذلك خلقهم قال الحسن اي وللاختلاف خلقهم قال (ع) وذلك ان الله تعالى خلق خلقا للسعادة وخلقا للشقاوة ثم يسركلا لما خلق له وهذا نص فى الحديث الصحيح وجعل بعد ذلك الاختلاف في الدين على الحق هو امارة الشقاوة وبه علق العقاب فيصح ان يحمل قول الحسن هنا وللاختلاف خلقهم أي لثمرة الاختلاف وما يكون عنه من شقاوة اوسعادة وقال اشهب سألت مالكا عن هذه الآية فقال خلقهم ليكون فريق في الجنة وفريق في السعير وقيل غير هذا \* وقوله تعالى وتمتكلمة ربك اي نفذ قضاؤه وحق امره واللام في الأملان لام قسم \* وقوله سبحانه وكلا نقص عليك من انبا الرسل ما نشبت به فؤادك وكلا مفعول مقدم بنقص وما بدل من قوله وكلا ونشبت بــه فؤادك اي نؤنسك فيما تلقاه ونجعل لك الاسوة \* وجاءك في هذه الحق قال الحسن هذه اشارة الى دار الدنيا وقال ابن عباس هذه أشارة الى السورة وهو قول الجمهور قال (ع) ووجه تخصيص هذه السورة بوصفها بحق والقر ان كله حق ان ذلك يتضمن معنى الوعيد للكفرة والتنبيه للناظراي جاءك في هذه السورة الحق الذي اصاب الامم الماضية وهذاكما يقال عند الشدائم جاء الحق وان كان الحق ياتي في غير الشدائد ثم وصف سبحانه ان ما تضمنته السورة هوموعظة وذكرى للمومنين \* وقوله سبحانه وقل للهذين لا يومنون الآية اليه وعيد \* وقوله تمالى ولله غيب السموات والارض الآية اية تمظيم وانفراد بما لاحظ لمخلوق فيه ثم امر سبحانه

العبد بعبادته والتوكل عليه وفيهما روال همه وصلاحُه ووصوله الى رضوان الله تعالى فقال فاعبده وتوكل عليه وما ربك بغافل عما تعملون اللهم اجعلنا ممن توكل عليك ووفقته لعبادتك كا ترضى وصلى الله على سيدنا محمد واله وصحبه وسلم تسليما والحمد لله على جزيل ما به انعم

## بسم الله الرحمين الرحيم



هذه السورة مكية والسبب في نزولها ان اليهود امروا كفار مكة ان يسألوا رسول الله صلى الله عليه وسلم عن السبب الذي احل بني اسراء يل بمصر فنزلت السورة وقيل سبب نزولها تسلية النبي صلى الله عليه وسلم عما يفعله به قومه بما فعل الخوة يوسف بيوسف وسورة يوسف لم يتكرر من معانيها في القرءان شيء كما تكررت قصص الانبياء ففيها حجة على من اعترض بأن الفصاحة تمكنت بترداد القول وفي تلك القصص حجة على من قال في هذه لو كررت لفترت فصاحتها \* وقوله عز وجل الرتلك ايات الكتاب المبين الكتاب هذه لو وحرامه ومواعظه وهداه ونوره ومن جهة بيان اللسان العربي وجودته والضمير وعرامه ومواعظه وهداه ونوره ومن جهة بيان اللسان العربي وجودته والضمير وعربيا حال \* وقوله شبحانه نحن نقص عليك احسن القصص الآية روى ابن مسعود ان اصحاب النبي صلى الله عليه وسلم ملوا ملة فقالوا لو قصصت علينا

يارسول الله فنزلت هذه الآية ثم ملوا ملة اخرى فقالوا لوحدثتنا يا رسول الله فنزلت الله نزل احسن الحديث كتابا متشابها الآية والقصص الاخبار بما جرى من الامور \* وقوله بما اوحينا اليك اي بوحينا اليك هذا والقرءان نعت لهذا ويجوز فيه البدل والضمير في قبله للقصص العام لما في جميع القران منه ومن الغافلين اي عن معرفة هذا القصص وعبارة المهدوي قال قتادة اي نحن نقص عليك من الكتب الماضية واخبار الأمم السالفة احسن القصص بوحينا اليك هذا القران وان كنت من قبله لمن الغافلين عن اخبار الامم انتهى \* وقوله سبحانه اذ قال يوسف لابيه يا ابت اني رأيت احد عشر كوكبا والشمس والقمر رأيتهم لى ساجدين قيل انه رأى كواكب حقيقة والشمس والقمر فتأولها يعقوب اخوته وابويه وهذا هو قول الجمهور وقيل الاخوة والاب والحالة لان امه كانت ميتــة وروي ان رؤيا يوسف خرجت بعد اربعين سنة وقيل بعد ثمانين سنة \* وقوله قال يا بني لاتقصص رؤياك على اخوتك فيكيدوا لك كيدا من هنا ومن فعل اخوة يوسف بيوسف يظهر انهم لم يكونوا انبياء في ذلك الوقت وما وقع في كتاب الطبري لابن زيد انهم كانوا انبياء يرده القطع بعصمة الانبياء عن الحسد الدنياوي وعن عقوق الآبا وتعريض مومن للهلاك والتؤامر في قتله \* وكذلك يجتبيك ربك أي يختارك ويصطفيك \* ويعلمك من تاويل الاحاديث قال مجاهد وغيره هي عبارة الرؤيا وقال الحسن هي عواقب الامور وقيل هي عامة لذلك وغيره من المنيبات \* ويتم نعمته عليك الآية يريد بالنبوءة وما انضاف اليها من سائر النعم ويروى ان يعقوب علم هذا من دعوة اسحاق له حين تشبه بعيصو وباقى الآية بين \* وقوله سبحانه لقدكان في يوسف واخوته ايات للسائلين اذكل احد ينبغي ان يسأل عن مشل هذا القصص اذ هي مقر العبر

والاتماظ وقولهم واخوه يريدون به يامين وهو اصغرمن يوسف ويقال له بنيامين قيل وهو شقيقه \* احب الى ابينا منا اي لصغرهما وموت امها وهذا من حب الصغيرهي فطرة البشر وقولهم ونحن عصبة اي جماعة تضر وتنفع وتحمى وتخذل اي لنا كانت تنبغي المحبة والمراعاة والعصبة في اللغة الجاعة وقولهم لني ضلال مبيناي لني انتلاف وخطإ فى محبة يوسف واخيه وهذا هو معنى الضلال وانما يصغر قدره ويعظم بجسب الشيء الذى فيه يقع الانتلاف ومبين معناه ظاهر للمتأمل وقولهم او اطرحوه ارخا اي بارض بعيدة فارخا مفعول ثان باسقاط حرف الجر والضمير فى بعده عائد على يوسف او قتله او طرحه وصالحين قال مقاتــل وغيره انهم ارادوا صلاح الحال عند ابيهم والقائل منهم لاتقتاوه هو روبيل اسنهم قاله قتادة وابن اسحاق وقيل هو شمعون قاله مجاهد وهذا عطف منه على اخيه لامحالة لما اراد الله من انفاذ قضائه والغيابة ما غاب عنك والجب البير التي لم تطولانها جبت من الارض فقط قال المهدوي والجب فى اللغـة البير المقطوعـة التي لم تطو انتهى والسيارة جمـع سيـــار وروي ان جماعمة من الاعراب التقطت يوسف عليه السلام \* وقوله سبحانه قالوا يا ابانا مالك لاتامنا على يوسف وانا له لناصحون الآية المتقدمة تقتضى ان اباهم قدكان علم منهم ارادتهم السوم في جهة يوسف وهذه الآية تقتضي إنهم علموا هم منه بعلمه ذلك وقرأ ابو عامر وابن عمرو نرتبع ونلعب بالنون فيهما واسكان العين والباء ونرتع على هذا من الرقوع وهي الاقامة في الخصب والمرعى فى أكل وشرب وقرأ ابن كثير نرتبع ونلعب بالنون فيهما وكسر المين واسكان البا وقد روي عنه ويلمب باليا وزتع على هذا من رعايـة الابل وقال مجاهد من المراعاة اي يرعى بمضنا بمضا ويحرسه وقرأ عاصم وحمزة والكساءي يرتع ويلعب باسناد ذلك كله الى يوسف وقرأ نافع يرتبع

ويلعب فيرتع على هـــذا من رعاية الابل قال ابو على وقراءة ابن كثير نرتب بالنون ويلسب يالياء منزعها حسن لاسناد النظر فى المال والرعايـة اليهم واللعب الى يوسف لصباه ولعبهم هذا داخل فى اللعب المباح والمندوب كاللعب بالحيل والرمي وعللوا طلبه والحروج به بما يمكن ان يستهوي يوسف لصباه مـن الرقوع واللعب والنشاط وانما خاف يعقوب عليه السلام الذيب دون سواه وخصصه لانه كان الحيوان العادي المنبث في القطر ولصغر يوسف واجمعوا معناه عزموا \* وقوله سبحانه واوحينا اليه يحتمل ان يكون الوحي الى يوسف حينتــذ برســول ويحتمل ان يكون بالهام او بنوم وكل ذلك قد قيل وقرأ الجمهور لتنبثنهم بالتاء من فوق \* وقـوله وهم لا يشعرون قال ابن جريج معنـاه لا يشعرون وقت التنبئة انك يوسف وقال قتادة لايشعرون بوحينا اليك \* وقوله وجاءو اباهم عشاء يبكون اي وقت العشاء وقرأ الحسن عشى على مثال دجى جمع عاش ومعنى ذلك اصابهم عشى من البكا او شبه العشى اذ كذلك هي عين الباكي لانه يتعاشى ومثل شريح امرأة بكت وهي مبطلة ببكا. هؤلا. وقرأ الآيـة ونستبق معناه على الاقدام وقيل بالرمي اي ننتضل وهو نوع من المسابقة قاله الزجاج وقولهم وما انت بمومن لنا اي بمصدق لنــا ولو كنا صادقين اي ولو كنا موصوفين بالصدق ويحتمل ان يكون قولهم ولوكنــا صادقين بمعنى وان كنا صادقين في معتقدنا \* وقوله سبحانه وجاءو على قميصه بدمكذب روي انهم اخذوا سخلة او جديا فذبجوه ولطخوا به قميص يوسف وقالوا ليعقوب هذا قميصه فاخذه وبكيثم تأمله فلم يرخرقا ولااثرناب فاستدل بذلك على كذبهم وقال لهم متى كان الذيب حليما يأكل يوسف ولا يخرق قميصه قص هذا القصص ابن عباس وغيره واجمعوا على أنه استدل على كذبهم بصحة القميص واستند الفقها. الى هذا فى اعمال الامارات فى مسائل كالقسامة بها فى قول مالك الى

غير ذلك قال الشمبي كان في القميص ثلاث اليات دلالته على كذبهم وشهادته في قده ورد بصريعقوب به ووصف الدم بالكذب الذي هو مصدر على جهة المبالغة ثم قال لهم يعةوب بل سولت لكم اي رضيت وجعلت سولا ومرادا امرا اي صنعا قبيحا بيوسف \* وقوله فصبر جميل اما على حذف المبتدا اي فشأني صبر جميل واما على حذف الخبر تقديره فصير جميل امشل وجميل الصبر ان لاتقع شكوى الى البشروقال النبي صلى الله عليه وسلم من بث لم يصبر صبرا جميلًا \* وقوله والله المستعان علىما تصفون تسليم لامر اللهُ تعالى وتوكل عليـه \* وقوله سبحانـه وجاءت سيارة فارسلوا واردهم قيل ان السيارة جاءت في اليوم الثاني من طرحه والسيارة بناء مبالغة للذين يرددون السير في الطرق قال (ص) والسيارة جمع سيار وهو الكثير السير في الارضانتهي والوارد هو الذي ياتي الما. يستقي منه لجاعته وهو يقع على الواحد وعلى الجاعة وروي ان مدلي الدلوكان يسمى مالك بن دعـرويروى ان هــذا الجبكان بالاردن على ثلاثة فراسخ من منزل يعقوب ويقال ادلى دلوه اذا القاه ليستقي الماء وفي الكلام حذف تقديره فتعلق يوسف بالحبل فلما بصربه المدلى قال يا بشراي وروي ان يوسفكان يومنهذ ابن سبع سنين ويرجح هذا لفظة غلام فانها لما بين الحولين الى البلوغ فان قيلت فيما فوق ذلك فعلى استصحاب حال وتجوز وقرأ نافع وغيره يا بشراي باضافة البشـرى الى المتكلم وبفتح الياء على ندائها كانسه يقول احضرى فهـذا وقتك وقرأ حمزة والكساءي يا بشرى ويميلان ولايضيفان وقرأ عاصم كذلك الاانــه يفتح الراء ولايميل واختلف في تاويل هذه القرءاة فقال السديكان في اصحاب هذا الوارد رجل اسمه بشرى فناداه واعلمه بالغلام وقيل هو على نداء البشرى كما قدمنا \* وقوله سبحانيه واسروه بضاعة قال مجاهد وذلك ان الوراد خشوا

من تجار الرفقة ان قالوا وجدناه ان يشاركوهم في الغلام الموجـود يمني او يمنعوهم من تاكه انكانوا اخيارا فاسروا بينهم ان يقولوا ابضعه معنا بعض اهل المصر وبضاعة حال والبضاعة القطعة من المال يتجر فيها بغير نصيب من الربيح ماخوذة من قولهم بضعة اي قطعة وقيل الضمير في اسروه يعـود على اخوة يوسف \* وقوله سبحانه وشروه بثمن بخس شروه هنا بمعنى باعوه قال الداودي وعن ابى عبيدة وشروه اي باعوه فاذا ابتعت انت قلت اشتريت انتهى وقال ابن العربي في احكامه قوله تعالى وشروه بثمن بخس يقال اشتريت بمعنى بعت وشريت بمعنى اشتريت لغة انتهى وعلى هذا فلا مانع من حمل اللفظ على ظاهره ويكون شروه بمعنى اشتروه قال (ع) روي ان اخوة يوسف لمــا علموا ان الوراد قد اخذوه جا وهم فقالوا هذا عبد قد ابق منا ونحن نبيعه منكم فقارهم يوسف على هذه المقالة خوفا منهم ولينفذ الله امره والبخس مصدر وصف بــه الثمن وهو بمعنى النقص \* وقوله دراهم معدودة عبارة عن قلة الثمن لانها دراهم لم تبلغ ان توزن لتلتها وذلك انهم كانوا لايزنون ماكان دون الاوقية وهي اربعون درهما \* وقـوله سبحانـه وكانوا فيه من الزاهدين وصف يترت في اخوة يوسف وفي الوراد ولكنه في اخوة يوسف أرتب اذ حقيقة الزهد فى الشيء اخراج حبه من القلب ورفضه من اليد وهـذه كانت حال اخـوة يوسف في يوسف وامــا الوراد فان تمسكهم بــه وتجرهم يمــانع زهدهم الا على تجوز قال ابن العربي في احكامه وكانوا فيه من الزاهدين اي اخوته والواردة اما اخوته فللان مقصودهم زوال عينمه واما الواردة فلانهم خافوا اشتراك اصحابهم معهم انتهى \* وقوله سبحانه وقال الذى اشتراه من مصر لامرأته اكرمي مثواه عسى ان ينفعنا روي ان مبتاع يوسف ورد به مصر البلد المعروف ولذلك لا ينصرف فعرضه في السوق وكان اجمل الناس فوقعت

فيه مزايدة حتى بلغ ثمنا عظيما فقيل وزنه من ذهب ومن فضة ومن حرير فاشتراه العزيز وهوكان حاجب الملك وخازنه واسم الملك الريان بن الوليد وقيل مصعب بن الريان وهو احد الفراءنــة واسم العزيز المذكور قطيفين قاله ابن عباس وقيل اظفير وقيل قنطور واسم امرأته راعيل قاله ابن اسحاق وقيل زليخا قال البخاري ومثواه مقامه \* وقوله او نتخذه ولدا اي نتبناه وكان فيما ـ يقال لاولد له ثم قال تعالى وكذلك اي وكما وصفنا مكنا ليوسف في الارض ولنعلمه فعانها ذلك والاحاديث الرؤيا في النسوم قاله مجاهه وقيسل احاديث الانبياء والامم والضمير في امره يحتمل ان يعود على يوسف قاله الطبري ويحتمل ان يمود على الله عز وجل قاله ابن جبير فيكون اخبارا منبها على قـــدرة الله عز وجل ليس في شان يوسف خاصة بل عامـا في كل امر والاشــد استكمال القوة وتناهى بنية الانسان وهما اشدان اولهما البلوغ والثانى الذى يستعمله العرب \* وقوله سبحانه اتيناه حكما وعلما يحتمل ان يريد بالحسكم الحكمة والنبوة وهذا على الاشد الاعلى ويحتمل ان يريد بالحكم السلطان في الدنيسا وحكما بين الناس وتدخل النبوءة وتاويل الاحاديث وغير ذلك في قبوله وعلما وقال ابن العربي التيناه حكما وعلما الحكم هو العمل بالعلم انتهى ﴿ وقوله سبحانــه وكذلك نجزى المحسنين عبارة فيها وعد للنبي صلى الله عليـه وسلم اي فلا يهولنك فعل الكفرة وعتوهم عليك فالله تمالى يصنع للمحسنين اجمل صنع \* وقوله سبحانه وراودته التي هو في بيتها عن نفسه المراودة الملاطفة فى السوق الى غرض والتي هو فى بيتها هي زليخا امرأة العزيز وقوله عن نفسه كناية عن غرض المواقعة وظاهر هذه النازلة انهاكانت قبل ان ينبأ عليه السلام وقولها هيت لك معناه الدعاء اي تعال واقبل على هــذا الامر قال الحسن معناها هلم قال البخاري قال عكرمة هيت لك بالحورانية هلم وقال

ابن جبير تعاله انتهى وقرأ هشام عن ابن عامر هئت لك بكسر الهاء والهمز وضم التا. ورويت عن ابي عمرو وهـ ذا يحتمــل ان يكون من هـا. الرجل يهي، اذا حسن هيئته ويحتمل ان يكون بمعنى تهيأت ومعاذ نصب على المصدر ومعنى الكلام اعوذ بالله ثم قال انه ربي احسن مثواي فيحتمل ان يعود الضمير في انــه على الله عز وجل ويحتمـل ان يريد العزيز سيده اي فلا يصلح لى ان اخونه وقد اكرم مثواي والتمنني قال مجاهد وغيره ربي معناه سيدى واذا حفظ الادمى لاحسانه فهو عمل زاك واحرى ان يحفظ ربه والضمير في قدوله انبه لايفلح مراد به الامر والشان فقط وحكي بعض المفسرين ان يوسف عليه السلام لما قال معاذ الله ثم دافع الامر باحتجاج وملاينــة امتحنه الله تعالى بالهم بما هم به ولو قال لاحول ولاقوة الابالله ودافع بعنف وتغيير لم يهم بشيء من المكروه \* وقوله سبحانه وهم بها اختلف في هم يوسف قال (ع) والذي اقول بـ في هذه الآيـة ان كون يوسف عليه السلام نبيا في وقت هذه النازلة لم يصح ولا تظاهرت به رواية فاذا كان ذلك فهو مومن قد اوتي حكما وعلما ويجـوز عليـه الهم الذي هـوارادة الشيء دون مواقمت وان يستصحب الخاطر الردي. على ما في ذلك من الخطيعة وان فرضناه نبيا في ذلك الوقت فلا يجو: عليه عندى الاالهم الـذي هو الحـاطر ولا يصبح عندى شيء مما ذكر من حل تكة ونحوذلك لان العصمة مع النبوءة وللهم بالشيء مرتبتان فالخاطر المجرد دون استصحاب يجوز عليه ومسع استصحاب لا يجوز عليه اذ الاجماع منعقد ان الهم بالمعصية واستصحاب التلذذ بها غير جائز ولاداخل في التجاوز (ت) قال عيساض والصحيح ان شا. الله تنزيههم ايضا قبل النبوءة من كل عيب وعصمتهم من كل ما يوجب الريب ثم قال عياض بعد هذا واما قول الله سبحانـه ولقــد همت به وهم بهــا لولاان رأى

برهان ربه فعلى طريق كثير من الفقها. والمحدثين ان هم النفس لا يواخذ به وليس بسيئة لقوله عليه السلام عن ربه اذا هم عبدى بسيئة فلم يعلمها كتبت له حسنة فلا معصية في همه اذن واما على مذهب المحققين من الفقها. والمتكلمين فان الهم اذا وطنت عليــه النـفس سيئــة وامــا مـالم توطن عليه النفس من همومها وخواطرها فهو المعفوعنه وهذا هو الحق فيكون ان شاء الله هم يوسف من هذا ويكون قوله وما ابرئي نفسي الآية اي من هذا الهم او يكون ذلك منه على طريق التواضع انتهى واختلف في البرهان الذي راه يوسف فقيل ناداه جبريل يا يوسف تكون في ديوان الانبياء وتفعل فعـل السفهـا. وقيل رأى يعقوب عاضا على ايهامــه وقيل غير هذا وقيل بلكان البرهان فكرته في عذاب الله ووعيده على المعصية والبرهان فىكلام العرب الشيء الذى يعطى القطع واليقينكان مما يعلم ضرورة او بخبر قطعي او بقياس نظري وان في قوله لولا ان رأى في موضع رفع تقديره لولا رؤيته برهان ربه لفعل وذهب قوم الى ان الكلام تم فى قوله ولقـــد همت به وان جواب لولا فى قوله وهم بهــا وان المعنى لولاان رأى البرهان لهم اي فلم يهم عليه السلام وهذا قول يرده لسان العرب واقوال السلف (ت) وقد ساق عياض هذا القول مساق الاحتجاج به متصلا بما نقلناه عنه انفا ولفظه فكيف وقد حكى ابوحاتم عن ابي عبيدة ان يوسف لم يهم وان الكلام فيـه تقديم وتاخير اي ولقد همت بـه ولولا ان رأى برهان بـه لهم بهـ ا وقد قال الله تعالى عن المرأة ولقد راودتـ عن نفسه فاستعصم وقال تعالى كذلك لنصرف عنه السوع والفحشاء وقال معاذ الله الآية انتهى وكذا نقله الداودي ولفظـه وقد قال سعيـد بن الحـداد في الكـكلام تـقديم وتاخير ومعناه انسه لولا ان رأى برهان ربــه لهم بهــا فلــا رأى البرهان لم يهم انتهى

قال ابن العربي في احكامه وقد اخبر الله سبحانه عن حال يوسف من حين بلوغه بانه أاتاه حكما وعلما والحكم هو العمل بالعلم وكلام الله صادق وخبره صحيح ووصف حق فقد عمل يوسف بما علمه الله من تحريم الزنا وتحريم خيانة السيد في اهله فما تعرض لامرأة العزيز ولااناب الى المراودة بل ادبر عنها وفرمنها حكمة خص بهـا وعمل بمـا علمـه الله تعالى وهذا يطمـس وجوه الجهلة من الناس والغفلة من العلماء في نسبتهم الى الصديق ما لايليق واقل ما اقتحموا من ذلك هتك السراويل والمم بالفتك فيما رأوه من تاويل وحاشاه من ذلك فما لهؤلاء المفسرين لايكادون يفقهون حديثًا يقولون فعل فعل والله تعالى انما قال هم بها قال علماء الصوفية ان فائدة قوله تعالى ولما بلغ اشده التيناه حكما وعلماً أن الله عز وجل أعطاه العلم والحكمة بأن غل الشهوة ليكون ذلك سبب للعصمة انتهى والكاف من قوله تعالى كذلك لنصرف عنه السوم متعلقة بمضمر تقديره جرت افعالنا واقدارنا كذلك لنصرف ويصح ان تكون الكاف في موضع رفع بتقدير عصمتنا له كذلك وقرأ ابن كثير وغيره المخلصين بكسر اللام في سائر القران ونافع وغيره بفتحها \* وقوله تعالى واستبقا الباب الآية معناه سابق كل واحد منهما صاحبه الى الباب هي لترده الى نفسها وهو ليهرب عنها فقبضت في اعلى قميصه فتخرق القميص عند طوقه ونزل التخريق الى اسفل القميص قال البخاري والفيا اي وجدا الفوا الباءهم وجدوهم انتهى والقد القطع واكثر ما يستعمل فياكان طولا والقط يستعمل فيماكان عرضا والفيا وجدا والسيد الزوج قاله زيد ابن ثابت ومجاهد \* وقوله سبحانه قالت ما جزاء من اراد باهلك سوءا الآية قال نوف الشامي كان يوسف عليه السلام لم يبن على كشف القصة فلما بغت عليه غضب فقال الحق فاخبر انها هي راودته عن نفسه فروي ان الشاهــدكان ابن

عمها قال انظروا الى القميص وقال ابن عباسكان رجلا من خاصة الملك وقاله مجاهد وغيره والضمير في رأى هو للمزيز وهو القائل انه من كيدكن قاله الطبري وقيل بل الشاهد قال ذلك ونزع بهذه الآية من يرى الحكم بالامارة من العلماء فانها معتمدهم ويوسف في قوله يوسف اعرض عن هذا منادى قال ابن عباس ناداه الشاهد وهوالرجل الذي كان مع العزيز واعرض عن هـذا معنـاه عن الكلام به اي اكتمه ولا تتحدث به ثم رجع اليها فقال واستغفرى لذنبك اي استغفرى زوجك وسيدك وقال من الخاطئين ولم يقل من الخاطئات لإن الخاطب ين اعم \* وقوله سبحانه وقال نسوة في المدينة امرأة العزير تراود فتاها عن نفسه نسوة جمع قلة وجمع التكثير نساء ويروى ان هؤلاء النسوة كن اربعا امرأة خبازة وامرأة ساقية وامرأة بوابة وامرأة سجانة والعزيز الملك والفتى الغلام وعرفه في المملوك ولكنه قد قيل في غير المملوك ومنه اذ قال موسى لفتاه واصل الفتي في اللغة الشاب ولكن لما كان جل الحدمة شبابا استمير لهم اسم الفتي وشففها معناه بلغ حتى صارمن قلبها موضع الشغاف وهو على اكثر القول غلاف من اغشية القلب وقيل الشغاف سويدا والقلب وقيل الشغاف دا ويصل الى القلب \* فلما سمعت بمكرهن ارسلت اليهن ليحضرن \* واعتدت لهن متكأ اي اعدت ويسرت ما يتـكأ عليه من فرش ووسائد وغير ذلك وقرأ ابن عباس وغيره متكا بضم الميم وسكون التـا، وتنوين الكاف واختلف في معناها فيقيل هو الاترنج وقيل هو اسم يعم جميع ما يقطع بالسكين وقولها اخرِج عليهن امر ليوسف واطاعها بحسب الملك \* وقوله اكبرنه معناه اعظمنه واستهولن جماله هـذا قول الجمهور \* وقطعن ايديهن اي كثرن الحزفيها بالسكاكين وقرأ ابو عمرو وحده حاشي لله وقرأ سائر السبعــة حاش لله فمعـني حاش لله اي حاشي يوسف لطاعته لله او

لمكانه من الله أن يرمى بما رميته به أو يدعى ألى مثله لأن تلك أفعال البشر وهو ليس منهم انما هو ملك هكذا رتب بعضهم معنى هـذا الكلام على القراء تمين وقرأ الحسن وغيره ما هذا بشرا ان هذا الاملك كريم بكسر اللام من ملك وعلى هذه القراءة فالكلام فصيح لما استعظمن حسن صورته قلن ما هذا مما يصلح ان يكون عبدا بشرا ان هذا الامما يصلح ان يكون ملكا كريما (ت) وفي صحيح مسلم من حديث الاسراء ثم عرج بنا الى الساء الثالثة ففتح لنا فاذا بيوسف صلى الله عليه وسلم واذا هو قد اعطي شطر الحسن فرحب بي ودعا لي بخير انتهى وقولها فذلكن الذي لمتننى فيه المعني فهذا الذي لمتننى فيه وقطعتن ايديكن بسببه هوالذي جعلني ضالة في هواه ثم اقرت أمرأة العزيز للنسوة بالمراودة واستامنت اليهن في ذلك اذ علمت انهن قـ د عذرنها \* واستعصم معناه طلب العصمة وتمسك بها وعصاني ثم جعلت تتوعده وهو يسمع بقولها \* ولئن لم يفعل ما امره الى اخر الآية (ت) واعترض (ص) بان تفسير استعصم باعتصم اولى من جعله للطلب اذ لا يلزم من طلب الشيء حصوله انتهى واللام في ليسجنن لام قسم واللام الاولى هي الموذنة بالمجيء بالقسم والصاغرون الاذلا. وقمول يوسف عليه السلام دب السجن احب الي الى قوله من الجاهلين كلام يتضمن التشكي الى الله تعالى من حاله معهن واصب ماخوذ من الصبوة وهي افعال الصبا ومن ذلك قول دريد ان الصَّهَــة

صبا ما صبا حتى علا الشيب رأسه \* فلما علاه قال للباطل ابعد قال (ص) اصب معناه امل وهو جواب الشرط والصبابة افراط الشوق انتهى \* فاستجاب له ربه اي اجابه الى ارادته وصرف عنه كيدهن في ان حال بينه وبين المعصية \* وقوله سبحانه ثم بدا لهم من بعد ما رأوا

الآيات ليسجننه حتى حين بدا معناه ظهر ولما ابي يوسف عليه السلام من المعصية ويئست منه امرأة العزيز طالبته بأن قالت لزوجها أن هذا الفلام العبراني قد فضحني في النــاس وهو يعتــذر اليهم ويصف الامر بحسب اختيــاره وانا محبوسة محجوبة فاما اذنت لي فخرجت الى الناس فاعتذرت وكذبته واما حبسته كما انا محبوسة فحينتذ بدالهم سجنه (ع) وليسجننه جملة دخلت عليها لام قسم والآيات ذكر فيها اهل التفسير انها قد القميص وخمش الوجه وحز النساء ايديهن وكلام الصبي على مـا روي قال (ع) ومقصد الكلام انما هو انهم رأوا سجنه بعد ظهور الآيآت المبرئة له من التهمة فهڪذا يسين ظلمهم له والحين في كلام العرب وفي هذه الآية الوقت من الزمان غير محدود يقع للقليل والكثير وذلك بين من مـوارده في القران \* وقـوله سبحانه ودخل معه السجن فتيان الآية المعنى فسجنوه فدخل معه السجن غلامان سجنا ايضًا وروي انهماكانا للملك الاعظم الوليـد بن الريان احدهما خبازه واسمه مجلث والآخر ساقيه واسمه نبو وروي ان الملك الهمهما بان الخباز منهما اراد سمه ووافقه على ذلك الساقى فسجنهما قاله السدي فلما دخل يوسف السجن استمال الناس فيه بجسن حديثه وفضله ونبله وكان يسلى حزينهم ويعود مريضهم ويسأل لفقيرهم ويندبهم الى الخير فاحبه الفتيان ولزماه واحبه صاحب السجن والقيم عليه وكان يوسف عليه السلام قد قال لاهل السجن انى اعبرالرؤيا واجيد فروي عن ابن مسمود ان الفتيين استعملا هاتين المنامتين ليجرباه وروي عن مجاهد انهما رأيا ذلك حقيقة فقال احدهما انى ارانى اعصر خرا قيل فيه انه سمى العنب خرا بالمال وقيل هي لفة ازد عمان يسمون العنب خمرا وفي قراءة ابي وابن مسعود اعصر عنبــا \* وقــوله انا زاك مــن المحسنين قال الجمهوريريدان في العلم وقال الضحاك وقتادة المعنى من

المحسنين في جريـه مع اهل السجن واجماله معهم \* وقوله عز وجــل قال لا ياتيكما طمام ترزقانــه الانبأتكما بتاويله قبــل ان ياتيكما روي عن الســدي وابن اسحاق ان يوسف عليــه السلام لمــا علم شدة تعبير منامــة الرامى الحبز وانها توذن بقتله ذهب الى غير ذلك من الحديث عسى ان لايطالباه بالتعبير فقال لها معلما بعظيم علمه للتعبير انبه لا يجيفكما طعمام في نومكما تريان انكما رزقتماه الا اعلمتكما بتاويل ذلك الطعام اي بما يئول اليه امره في اليقظمة قبل ان يظهر ذلك الناويل الذي اعلمكما بـ فروي انهما قالا ومن اين لك مـا تدعيــ ه من العلم وانت لست بكاهن ولا منجم فقال لهما ذلك ممــا علمني ربي ثم نهض ينحى لهما على الكفر ويقبحه ويحسن الايمان بالله فروي انبه قصد بذلك وجهين احدها تنسيتهما امر تعبير ما سألاعنه اذفى ذلك النذارة بقتل احدهما والآخر الطاعية في ايمانهما لياخذ المقتول بحظه من الايمان وتسلم له اخرته وقال ابن جريج اراد يوسف عليه السلام لاياتيكا طعام في اليقظة قال (ع) فعلى هذا انمـا اعلمهم بانــه يعلم مغيبات لا تعلق لها برؤيا وقصد بذلك احد الوجهين المتقدمين وهذا على ما روي انه نبني في السجن فاخباره كاخبار عيسي عليه السلام \* وقوله تركت مع انه لم يتشبث بهاجائز صحيح وذلك انه اخبر عن تجنبه من اول بالترك وساق لفظ الترك استجلابا لهما عسى ان يتركا الترك الحقيق الذي هو بعد الاخـذ في الشي والقوم المتروك ملتهم الملك واتباعم \* وقوله واتبعت الآية تماد من يوسف عليه السلام في دعائهما الى الملة الحنيفية \* وقوله ماكان لنـا ان نشرك بالله من شيء من هي الزائدة الموكدة التي تكون مع الجحود \* وقوله لايشكرون بريــد الشكر التــام الذي فيــه الايمان بالله عز وجل \* وقــوله يا صاحبي السجن ادباب متفرقون خيرام الله الواحدالقهار وصفه لهما بصاحبي السجن

من حيث سكناه كما قال اصحاب الجنة واصحاب النار ونحو ذلك ويحتمل ان يريد صحبتهما له في السجن كانه قال يا صاحباي في السجن وعرضه عليهما بطلان امر الاوثان بان وصفها بالتفرق ووصف الله تعالى بالوحدة والقهر تلطف حسن واخذ بيسير الحجة قبل كثيرها الذى ربما نفرت منه طباع الجاهـل وعاندته وهكذا الوجه في محاجة الجاهل ان يوخذ بدرجة يسيرة من الاحتجاج يقبلها فاذا قبلها لزمته عنها درجة اخرى فوقها ثم كذلك ابدا حتى يصل الى الحق وان اخذ الجاهل بجميع المذهب الذي يساق اليه دفعة اباه للحين وعانده ولقد ابتلي بارباب متفرقين من يخدم ابناء الدنيا ويؤملهم \* وقوله ما تعبدون من دونة الااسماء اي مسميات ويحتمل وهو الراجح المختار ان يريد ما تعبـدون من دونــه الوهيــة ولاكم تعلق باله الانجسب ان سميتم اصنامكم الهة فليست عبادتكم لالله الابالاسم فقط لابالحقيقة واما الحقيقة فهي وسائر الحجارة والحشب سوا. واغما تعاقت عبادتكم بجسب الاسم الذي وضعتم فذلك هو مبعودكم ومفعول سميتم الثاني محذوف تقديره الهة هذاعلي ان الأسماء يراد بها ذوات الاصنام واما على المعنى المختار من ان عبادتهم انما هي لمعان تعطيها الاسماء وليست موجبودة في الاصنام فقوله سميتموها بمنزلة وضعتموها ان الحكم الالله اي ليس لاصنامكم والقيم معنماه المستقيم واكثر الناس لايعلمون لجهالتهم وكفرهم ثم نادى يا صاحبي السجن ثانية لتجتمع انفسهما لسماع الجواب فروي انه قال لنبو اما انت فتعود الى مرتبتك وسقاية ربك وقال لمجلث اما انت فتصلب وذلك كلمه بعد ثملاث فروي انهما قالاله ما رأينا شيأ وانما تحالمنا لنجربك وروي انه لم يقبل ذلك الااللذي حدثه بالصلب وقيل كانا رأيا ثم انكرا ثم اخبرهما يوسف عن غيبٍ علمه من الله تمالي ان الامر قد قضي ووافق القدر ﴿ وقوله وقال للذى ظن انــه

ناج منهما الآية الظن هنا بمعنى اليقمين لان ما تقدم من قوله قضى الامر يلزم ذلك وقال قتادة الظن هنا على بابه لان عبارة الرؤيا ظن قال (ع) وقول يوسف عليه السلام قضي الامر دالعلى وحي ولا يترتب قول قتادة الأبان يكون معنى قبوله قضي الامر اي قضى كلامي وقبلت ما عندى وتم والله اعلم بما يكون بعد وفي الآية تاويل اخر وهو ان يكون ظن مسندا الى الذي قيل له انــه يسقى ربــه خمرا لانـه داخـــله السرور بمــا بشــر به وغلب على ظنه ومعتقده انه ناج \* وقوله اذكرني عند ربك يحتمل أن يريد أن يذكره بعلمه ومكانته ويحتمل أن يذكره بمظلمته وما امتحن بـ بغير حـق او يذكره يحمـلة ذلك والضمير في انسـاه قيـل هو عائد على يوسف اي نسى في ذلك الوقت ان يشتكي الى الله فروي ان جبريـل جاءه فعاتبه عن الله عز وجبل في ذلك قيل اوحي اليه يا يوسف اتخذت من دوني وكيلا لاطيلن سجنـك والله اعلم بصحتـه وقيـل الضمير في انساه عائد على الساقي قاله ابن اسحاق اي نسي ذكر يوسف عند ربه وهو الملك والبضع اختلف فيه والاكثرانيه من الثلاثية الى العشرة قاله ابن عباس وعلى هذا فقه مذهب مالك في الدعاوي والايمان وقال قتادة البضع من الثلانة الى التسعة ويقوى هذا قوله صلى الله عليه وسلم لابي بكر الصديق في قصة خطره مع قريش في غلبة الروم لفارس اما علمت ان البضع من الثلاث الى التسع \* وقوله سبحانـه وقال الملك انى ارى سبـع بقرات سمان ياكلهن سبع عجاف روي انه قال رأيتها خارجة من نهسر وخرجت وراءها سبع عجاف فاكلت تلك السان وحصلت في بطونها ورأى السنابل ايضا كما ذكر والعجاف التي بلغت غاية الهزال ثم قال لحاضريه يا ايها الملا افتوني في رؤياي ان كنتم للرؤيا تعبرون وعبارة الرؤيا ماخوذة من عبر

النهر وهو تجاوزه من شط الى شط فكان عابر الرؤيا ينتهى الى اخر تاويلها قال (ص) وانما لم يضف سبع الى عجاف لان اسم العدد لايضاف الى الصفة الافي الشعر انتهي \* وقوله سبحانه قالوا أضغاث احلام الآية الضعث في كلام العرب اقل من الحزمة واكثر من القبضة من النبات والعشب ونحوه وربماكان ذلك من جنس واحد وربماكان من اخلاط النبات والمعنى ان هذا الذي رأيت ايها الملك اختلاط من الاحلام بسبب النوم ولسنا من اهل العلم بما هو مختلط وردي. والاحلام جمع حلم وهو ما يخيـل الى الانسان في منامـه والاحـلام والرؤيا مما اثبتـه الشريعـة وقال رسول الله صلى الله عليمه وسلم الرؤيا من الله وهي من المبشرة والحملم المحزن من الشيطان فاذا رأى احدكم ما يكره فليتفل عن يساره ثلاث مرات وليقل اعوذ بالله من شرما رأيت فانها لا تضره وماكان عن حديث النفس في اليقظة فانه لا يلتفت اليه ولما سمع الساقي الذي نجا هذه المقالة من الملك ومراجعة اصحابه تذكر يوسف وعلمه بالتاويل فقال مقالته في هذه الآية وادكر اصله اذتكر من الذكر فقلبت التا. دالاوادغم الاول في الثاني وقرأ جهور الناس بعد امــة وهي المدّة من الدهر وقرأ ابن عباس وجماعــة بعد أُمَــهِ وهو النسيان وقرأ مجاهد وشبل بعد امه بسكون الميم وهو مصدر من امــه اذا نسي وبقوله ادكر يقوى قول من قال ان الضمير في أنساه عائد على الساقي والامر عتمل وقرأ الجمهور انا انبنكم وقرأ الحسن بن ابي الحسن انا اتيكم وكذلك في مصحف ابي \* وقوله فارسلون استيــذان في المني \* وقــوله يوسف ايهــا الصديق افتنــا المعنى فجــا، الرسول وهو الساقى الى يوسف فقال له يوسف ايها الصديق وساه صديقاً من حيث كان جرب صدقية في غير ماشي، وهو بنا، مبالغة من الصدق ثم قال له افتنا في سبع بقرات اي فيمن رأى في المنام سبع

بقرات \* وقوله لعلهم يعلمون اي تاويـل هذه الروِّيا فيزول هم الملك لذلك وهم الناس وقيل لعلهم يعلمون مكانتك من العلم وكنه فضلك فيكون ذلك سبب التخلصك ودأبا معناه ملازمة لعادتكم في الزراعــة ﴿ وقوله فمـــا حصدتم فذروه في شنبله اشارة برأيي نافع بجسب طعام مصر وحنطتها التي لا تبقى عامين بوجه الانجيلة ابقائهـا في السنبل والمعنى اتركوا الزرع في السنبل الا ما لاغنى عنه للاكل فيجتمسع الطعام هكذا ويتركب ويوكل الاقدم فالاقدم وروي ان يوسف عليه السلام لما خرج ووصف هذا الترتيب للملك واعجبه امره قال له الملك قد اسندت اليك تولى هذا الامر في الاطعمة هذه السنين المقبلة فكان هذا اول ماولي يوسف وتحصنون معناه تحرزون وتخزنون قاله ابن عباس وهوماخوذ من الحصن وهو الحرز والملجأ ومنه تحصن النساء لانه بمنى التحرز \* وقوله يناث الناس جائز ان يكون من الغيث وهوقول ابن عباس وجمهور المفسرين اي يمطرون وجائز ان يكون من اغاثهم الله اذا فرج عنهم ومنه الغوث وهو الفرج وفيه يعصرون قال جهور المفسرين هي من عصر النباتات كالزيتون والعنب والقصب والسمسم والفجل ومصر بلد عصر لاشياء كثيرة \* وقوله سبحانه وقال الملك ايتونى به فلما جاءه الرسول الآية لما رأى الملك وحاضروه أنبل التعبير وحسن الرأي وتضمن الغيب في امر العام الثامن مع ما وصف به من الصدق عظم يوسف في نفس الملك وقال ايتونى به فلما جاه الرسول قال ارجع الى ربك يمنى الملك فسأله ما بال النسوة التي قطعن ايدبهن وقصده عليه السلام بيان براءته وتحقق منزلته من العفة والحير فرسم القصة بطرف منها اذا وقع النظر عليــه بان الامركله ونكب عن ذكر امرأة العزيز حسن عشرة ورعاية لذمام ملك العزيز له وفي صحيح البخاري عن عبد الرحمن بن القاسم صاحب مالك عن النبي صلى الله

عليــه وسلم ولو لبثت في السجن لبث يوسف لاجبت الداعي المعنى لوكنت انا لبادرت بالخروج ثم حاولت بيان عذرى بعد ذلك وذلك ان هذه القصص والنوازل انما هي معرضة ليقتدي الناس بها الى يوم القيامة فاراد صلى الله عليه وسلم حمل الناس على الاحزم من الامور وذلك ان التارك لمشل هذه الفرصــة ربما نتج له بسبب التاخير خلاف مقصوده وانكان يوسف قد امن ذلك بعلمه من الله فغيره من الناس لايامن ذلك فالحالة التي ذهب النبي صلى الله عليه وسلم بنفسه اليها حالة حزم ومدح ليقتدى به وما فعله يوسف عليه السلام حالة صبر وتجلد قال ابن العربي في احكامه وانظر الى عظيم حلم يوسف عليه السلام ووفور ادبه كيف قال ما بال النسوة اللتي قطعن ايديهـن فـذكر النساء جملة لتدخل فيهن امرأة العزيز مدخل العموم بالتلويح دون التصريح انتهى وهذه كانت اخلاق نبينا محمد صلى الله عليه وسلم لا يقابل احدا بمكروه وانما يقول ما بال افوام يفعلون كذا من غير تعيين وبالجملة فكل خصلة حميدة مذكورة في القران اتصف بها الانبيا والاصفيا فقد اتصف بها نبينا محمد صلى الله عليه وسلم اذكان خلقه القراءان كما روته عائشة في الصحيح وكما ذكرالله سبحانه اولائك الذين هدى الله فبهداهم اقتده انتهى \* وقوله ان ربى بكيدهن عليم فيه وعيد وقوله قال ما خطبكن اذ راودتن يوسف عن نفسه المني فجمع الملك النسوة وامرأة العزيز معهن وقال لهن ما خطبكـن الآية اي اي شي كانت قصتكن فجاوب النسا ، بجواب جيد تظهر منه براءة انفسهن واعطين يوسف بعض براءة فقلن حاش لله ما علمنا عليه من سوء فلما سمعت امراة العزيز مقالتهن وحيدتهن حضرتها نيسة وتحقيق فقالت الآن حصحص الحق اي تبين الحق بعد خفائــه قاله الخليــل وغيره قال البخـاري حاش وحاشي تنزيمه واستثنا وحصحص وضح انتهى ثم اقرت على نفسها

بالمراودة والتزمت الذنب وابرأت يوسف البرءاة التامــة \* وقوله ذلك ليعلم انى لم اخنــه بالغيب الى قوله ان ربى غفور رحيم اختلف فيــه اهــل التاويــل هل هو من قول يوسف او من قول امرأة العزيز \* وقوله سبحانه وقال الملك ايتونى بــ استخلصه لنفسى المعنى ان الملك لما تبينت له براءة يوسف وتحقق فى القصة امانت وفهم ابضا صبره وعلوهمت عظمت عنده منزلت وتيقس حسن خلاله فقال ايتونى بــه استخاصه لنـفسى فلما جاءه وكلمــه قال انـك اليوم لدينا مكين امين قال ابن العربي في احكامه قوله انك اليوم لدينا مكين امين اي متمكن مما اردت امين على ما ائتمنت عليه من شي اما امانته فلظهور براءته واما مكانته فلثبوت عفته وتزاهته انتهى ولما فهم يوسف عليه السلام من الملك انه عزم على تصريف والاستعانة بنظره قال اجعلني على خزائن الارض لما في ذلك من مصالح العباد قال (ع) وطلبة يوسف العمل اغما هي حسبة منه عليه السلام في رغبته في ان يقمع العدل وجائز ايضا للمر ان يني على نفسه بالحق اذا جهل امره والخزائن لفظ عام لجميع ما تختزنه الملكة من طعام ومال وغيره \* وقوله سبحانه وكذلك مكنا ليوسف فى الارض الاشارة بذلك الى جميع ما تقدم من جميل صنع الله بـ فروي ان العزيز مات في تلك الليالي وقال ابن اسحاق بـل عزله الملـك ثم مات اظفير فولاه الملك مكانه وزوجه زوجته فلما دخلت عليه عروسا قال لها اليس هذا خيرا مما كنت اردت فدخل يوسف بها فوجدها بكرا وولدت له ولدين وروي ايضا أن الملك عزل العزيز وولى يوسف موضعه ثم عظم ملك يوسف وتغلب على حال الملك اجمع قال مجاهد واسلم الماك آخر امره ودرس امر العزيز وذهبت دنياه ومات وافتقرت زوجته وشاخت فلماكان في بعض الايام لقيت يوسف في طريق والجنود حوله ووراءه وعلى رأسه بنود عليها مكتوب هذه سبيلي

ادعو الى الله على بصيرة انا ومن اتبعني وسبحان الله وما انا من المشركين فصاحت به وقالت سبحان الله من اعز العبيد بالطاعة واذل الارباب بالمعصية فعرفهـا وقالت له تعطف علي وارزقنى شيـأ فـدعا لهــا وكلمها واشفـق لحالهــا ودعاً الله تعالى فرد عليها جمالها وتزوجها وروي فى نحو هذا من التصص مـــا لا يوقف على صحته ويطول الكلام بسبوقه وباقى الآيـة بين واضح للمستبصرين ونور وشفاء لقلوب العارفين \* وقوله ليوسف ابو البقاء اللام زائدة أي مكنا يوسف ويجوز الاتكون زائدة فالمفدول محــذوف اي مكنــا ليوسف الامــور انــّـهي \* وقــوله عز وجــل وجاً اخوة يوسف فدخلوا عليــه فعرفهم وهم له منكرون قال السدي وغيره سبب مجيئهم ان المجاعة اتصلت ببلادهم وكان النياس يتارون من عنيد يوسف وهو في رتبة العزيز المتقدم وكان لا يعطى الوارد أكثر من حمل بعير يسوى بـين الناس فلـما ورد اخوته عرفهم ولم يعرفوه لبعد المهـد وتغير سنــه ولم يقع لهم بسبب ملكه ولسانه القبطي ظن عليه وروي فى بعض القصص انه لما عرفهم اراد ان يخبروه بجميع امرهم فباحثهم بان قال لهم بترجمان اظنكم جواسيس فاحتىاجوا حينشذ الى التعريف بانفسهم فقالوا نحن ابناء رجل صديق وكنا اثني عشر ذهب منــا واحــد فى البرية وبتي اصغرنا عند ابينــا وجننا نحن للميرة وسقنا بعير الباقى منا وكنا عشرة ولهم احد عشر بعيرا فقال لهم يوسف ولم تخلف احدكم قالوا لمحبة ابينا فيه قال فاتوا بهذا الاخ حتى اعلم حقيقة قولكم وأرى لم احبــه ابوكم أكثرمنكم انكنتم صادقين وروي في القصص انهم وردوا مصر واستاذنوا على العزيز وانتسبوا في الاستيـذان فعرفهم وامر بانزالهم وادخاهم في ثاني يوم على هيئة عظيمة لملكه وروي انهكان متلثا ابدا سترا لجماله وانهكان ياخذ الصواع فينقره ويفهم من طنينه صدق الحديث من كذبه فسئلوا عن

اخبارهم فكلما صدقوا قال لهم يوسف صدقتم فلما قالوا وكان لنا اخ اكلمه الذيب اطن يوسف الصواع وقال كذبتم ثم تغير لهم وقال اراكم جواسيس وكلفهم سوق الاخ الباقي ليظهر صدقهم في ذلك في قصص طويــل جا٠ت الاشارة اليه في القرءان والجهاز ما يحتاج اليه المسافر من زاد ومتاع ﴿ وقوله باخ لكم (ص) نكره ليريهم انه لا يعرفه وفرق بين غلام لك وبين غلامك فنى الاول انت جاهل به وفى الثانى انت عالم لان التعريف به يفيد نوع عهد فى الغلام بينك وبين المخاطب انتهى وقول يوسف الاترون انى اوفى الكيل الآية يرغبهم فى نفسه اخرا ويؤنسهم ويستميلهم والمنزلين يعنى المضيفين ثم توعدهم بقوله فان لم تاتونی به فلا کیل اکم عندی ولا تقربون ای فی الستانف وروي عن النبي صلى الله عليـه وسلم انـه قالكان يوسف يلقى حصـاة فى انا. فضـة مخوص بالذهب فيطن فيقول لهم ان هذا الاناء يخبرنى ان لكم ابا شيخا وروي ان ذلك الاناء به كان يكيل الطعام اظهارا لعزته بحسب غلائمه وروي ان يوسف استوفى في تلك السنين اموال الناس ثم املاكهم وظاهر كل ما فعله يوسف معهم انه بوحي وامر والا فكان يريعقوب يقتضى ان يسادر اليه ويستدعيه لكن الله تعالى اعلمه بما يصنع ليكمل اجر يعقوب ومحنته وتتفسر الرؤبا الاولى \* وقوله لعلهم يعرفونها يريد لعلهم يعرفون لها يدا وتكرمة يرون حقها فيرغبون في الرجوع الينا واما ميز البضاعة فلا يقال فيه لعل وقيل قصد يوسف برد البضاعــة ان يتحرجوا من اخذ الطعام بلا ثمن فيرجموا لدفــع الثمن وهـــذا ضعيف من وجوه وسرورهم بالبضاعة وقولهم هذه بضاعتنا ردت الينا يكشف ان يوسف لم يقصد هذا وانما قصد ان يستميلهم ويصلهم ويظهر ان ما فعله يوسف من صلتهم وجبرهم فى تلك الشدة كان واجبا عليه وقيل علم عـــدم البضاعـــة والدراهم عند ابيه فرد البضاعة اليهم ليلا يمنعهم العدم من الرجوع اليه وقيل

جعلها توطئة لجمل السقاية فى رحل اخيه بعد ذلك ليبين انه لم يسرق لمن يتأمل القصة والظاهر من القصة انه انما اراد الاستيلاف وصلة الرحم واصل نكتــل نكتئل وقولهم منع منا اليكل ظاهره انهم اشاروا الى قوله فلاكيل لكم عندى فهو خوف فى المستانف وقيل اشاروا الى بعير يامين والاول ارجح ثم تضمنوا له حفظه وحيطته وقول يعقوب عليه السلام هل آمنكم عليـه الآيـة هل توقيف وتقرير ولم يصرح بمنعهم من حمله لما رأى فى ذلك من المصلحة لكنه اعلمهم بقيلة طمانينت اليهم واكن ظاهر امرهم انهم قيد انابوا الى الله سبحانه وانتقلت حالهم فلم يخف على يامين كخوف على يوسف وقرأ نافع وغيره خير حفظا وقرأ حمزة وغيره خير حافظا ونصب ذلك في القراءتين على التمييز والمعنى ان حفظ الله خير من حفظكم فاستسلم يعقوب عليـــه السلام لله وتوكل عليه وقولهم ما نبغي يحتمل ان تكون ما استنهاما قاله قتادة ونبغى من البغية اي ماذا نطلب بعد هذه التكرمة هذا مالنا رد الينا مع ميرتنا قال الزجاج ويحتمل ان تكون ما نافية اي ما بقي لنا ما نطلب ويحتمل ان تكون ايضا نافية ونبغي من البغي اي ما تعدينا فكذبنا على هذا الملك ولافي وصف اجماله واكرامه هذه البضاعة ردت الينا وقرأ ابو حيوة ما تبغي على مخاطبة يعقوب وهي بمعنى ماتريد وما تطلب وقولهم ونزداد كيل بعير يريدون بعير اخيهم اذكان يوسف انمــا حمل لهم عشرة ابعرة ولم يحمل الحادي عشر لغيب صاحبه وقولهم ذلك كيل يسير قيل معناه يسير على يوسف ان يعطيــه وقال السدي يسير اي سريع لانحبس فيه ولانمطل \* وقوله تعالى فلما اتوه موثقهم فالآية اي لما عاهدوه اشهد الله بينه وبينهم بقوله الله على ما نقول وكيـل والوكيل القيم الحافظ الضامن \* وقوله الاان يحاط بكم لفظ عام لجميع وجوه الغلبة وانظر ان يعتوب عليه السلام قد توثق في هذه القصة واشهد

الله تعالى ووصى بنيه واخبر بعـد ذلـك بتوكله فهذا توكل مع سبب وهو توكل جميع المومنين الامن شذ في رفض السعي بالكلية وقنع بالماء وبقـل البريـة فتلك غاية التوكل وعليها بعض الانبياء عليهم السلام والشارعون منهم مثبتون سنن التسبب الجائز قال الشيخ العارف بالله عبد الله بن ابي جمرة رضي الله عنه وقد اشتمل القران على احكام عديدة فمنها التعلق بالله تعالى وترك الاسباب ومنها عمل الاسباب في الظاهر وخلو الباطن من التعلق بها وهو اجلها وازكاها لان ذلك جمع بـين الحكمة وحقيقـة التوحيد وذلك لايكون الا للافذاذ الذين من الله عايهم بالتوفيق ولذلك مدح الله تعالى يعقوب عليه الصلاة والسلام في كتابه فقال وانه لذو علم لما علمناه ولكن أكثر النياس لايعلمون لانبه عمل الاسباب واجتهد في توفيتها وهو مقتضى الحكمة ثم رد الامر كله لله تعالى واستسلم اليه وهوحقيقة التوحيــد فقال وما اغنى عنكم من الله من شي ان الحكم الاالله الآية فاثنى الله تسالى عليمه من اجل جممه بين هاتين الحالتين العظيمتين \* وقوله لاتدخلوا من باب واحد قيل خشي عليهم العين لكونهم احد عشر لرجل واحد وكانوا اهل جمال وبسطة قاله ابن عباس وغيره \* وقوله سبحانه ولما دخلوا من حيث امرهم ابوهم روي انه لما ودعوا اباهم قال لهم بلغوا ملك مصر سلامي وقولوا له ان ابانا يصلى عليك ويدعو لك ويشكر صنيعك معنا وفي كتاب ابي منصور المهراني انه خاطب ه بكتاب قرئى على يوسف فبكي \* وقوله سبحان ه ما كان يغنى عنهم من الله من شيء الاحاجة فى نفس يعقوب قضاها بمثابة قولهم لم يكن في ذلك دفع قدر الله بلكان اربا ليعقوب قضاه فالاستشناء ليس من الاول والحاجة هي ان يكون طيب النفس بدخولهم من ابواب متفرقة خوف العين ونظير هذا الفعل ان النبي صلى الله عليه وسلم سدكوة

فى قبر بحجر وقال ان هذا لايغنى شيأ ولكنه تطييب لنفس الحي ثم اثنى الله عز وجبل على يعقوب بانبه لقن منا علمه الله من هنذا المعنى وان اكثر الناس ليسكذلك وقال قتادة معناه لعامل بما علمناه وقال سفيان من لا يعمل لا يكون عالما قال (ع) وهذا لا يعطيه اللفظ اما +نـ ه صحيح فى نفسه يرجحه المعنى وما تقتضيم منزلة يعقوب عليه السلام \* وقوله اني الااخوك قال ابن اسحاق وغيره اخبره بانه اخوه حقيقة واستكتمه وقال له لا تبال بكل ما تراه من المكروه في تحيلي في اخذك منهم وكان يامين شقيق يوسف \* وقوله فلا تبتئس عما كانوا يعملون يحتمل أن يشير إلى ما عمله الاخوة ويحتمل الاشارة الى ما يعمله فتيان يوسف من امر السقاية ونحو ذلك وتبتئس من البؤس اي لا تحـزن ولا تهتم وهكذا عبر المفسرون \* وقوله سبحانه فلما جهزهم بجهازهم جمل السقاية في رحل اخيه ثم اذن موذن ايتها العير انكم لسارقون هذا من الكيد الذي يسره الله ليوسف عليه السلام وذلك انه كان فى دين يعقوب ان يستعبد السارق وكان فى دين مصران يضرب ويضعف عليه الغرم فعلم يوسف ان اخوته لشقتهم ببراءة ساحتهم سيدعون في السرقة الى حكمهم فتحيل لدلك واستسهل الامر على ما فيه من دمى ابرياء وادخال الهم على يعقبوب وعليهم لما علم في ذلك من الصلاح في الآجل وبوحي لامحالة وارادة من الله محنتهم بذلك والسقاية الانا. الذى بــه يشرب الملك وبمكان يكيل الطعام للناس هكذا نص جمهور المفسرين ابن عباس وغيره وروي انه كان من فضة وهذا قول الجمهور وكان هذا الجعل بغير علم من يامين قاله السدي وهو الظاهر فلما فصلت المير باوقارها وخرجت من مص فيما روي امر بهم فحبسوا واذن مؤذن ايتها العير انكم لسارقون ومخاطبة العير مجاز والمراد اربابها (ت) قال الهروي قــوله تعالى ايتهـا العير العير الابل

والحمير التي يحمل عليها الاحمال واراد اصحاب العير وهذا كقوله صلى الله عليه وسلم ياخيل الله اركبي اراديا اصحاب خيل الله اركبي وانث ايا لانه للمير وهي جماعة انتهى فلما سمع اخوة يوسف هذه المقالة اقبلوا عليهم وساءهم ان يرمـوا بهذه المثلبــة وقالوا مـاذا تـفـقدون ليقع التـفـتيش فـتظهر براءتهم ولم يلودوا بالانكار من اول بل سألوا اكمال الدعوى عسى ان يكون فيها ما تبطل به فلا يحتاج الى خصام قالوا نفقد صواع الملك وهو المكيال وهو السقاية قال ابو عبيدة يؤنث الصواع من حيث سمي سقاية ويذكر من حيث هو صاع (ت) ولفظ ابي عبيدة الهروي قالُ الاخفش الصاع يذكر ويؤنث قال الله تعالى ثم استخرجها من وعاء اخيه فانث وقال لمن جاء بــه حمل بعير فذكر لانه عني به الصواع انتهى \* وقوله ولمن جا به حمل بعيراي لمن دل على سارقه وجبر الصواع وهذا جعل \* وقوله وانا بـه زعيم مَمالة قال مجاهد الزعيم هو المؤذن الذي قال ايتها العير والزعيم الضامن فى كلام العرب \* وقوله تعالى قالوا تالله لقد علمتم ما جُنا لنفسد في الارض روي ان اخوة يوسف كانوا ردوا البضاعة الموجودة في الرحال وتحرجوا من اخذ الطعام بلا ثمن فلذلك قالوا لقد علمتم اي لقد علمتم منا التحرى وروي انهم كانوا قد اشتهروا بمصر بصلاح وتعفف وكانوا يجعلون الأكِمَّة فى افواه ابلهم ليلا تنال زروع الناس فلذلك قالوا لقد علمتم والتاً، في تالله بـدل من الواو ولا تدخل التاء في القسم الافي هذا الاسم قال ابن العربي في احكامه قال الطبري قوله تعالى قالوا جزاؤه من وجد فى رحله على حذف مضاف تقديره جزاؤه استعباد اواسترقاق من وجد في رحله انتهى وقولهم كذلك نجزى الظالمين اي هذه سنتنا ودينا في اهل السرقة ان يتملك السارق كما تملك هو الشيء السروق \* وقوله سبحانه فبدأ باوعيتهم الآية بدؤه ايضا

من اوعيتهم تمكين للحيلة وابعاد لظهور انها حيلة واضاف الله سبحانه الكيد الى ضميره لما خرج القدر الذي اباح به ليوسف اخذ اخيـه مخرج ما هو في اعتقاد النياس كيد وقال السدي والضحاك كدنا معناه صنعنا ودين الملك فسره ابن عباس بسلطانه وفسره قتادة بالقضاء والحكم وهذا متقارب قال ابن العربي في احكامه قوله تعالى كذلك كدنا ليوسف ماكان لياخذ اخاه في دين الملك اذكان الملك لايرى استرقاق السارق وانما كان دينه ان ياخذ المجنى عليه من السارق مشلى السرقة \* الاان يشاء الله التزام الاخوة لدين يعقوب بالاسترقاق فقضى عليهم بـ انتهى قال (ع) والاستشناء في هذه الآية حكاية حال التقدير الاان يشاء الله ما وقع من هذه الحيلة وروى ابو عمر بن عبد البر بسنده عن مالكعن زيد بن اسلم انه قال فی قوله عز وجل نرفع درجات من نشا. قال بالعلم انتهی من كتاب العلم \* وقبوله سبحانيه وفيوق كل ذي علم عليم المعنى ان البشير في العملم درجات فكل عالم فلا بد من اعلم منه فاما من البشر واما الله عز وجل فهذا تاويـل الحسن وقتادة وابن عباس وروي ايضا عن ابن عبـاس انمــا العليم الله وهو فوق كل ذى علم قال ابن عطاء الله فى التنوير اعلم ان العلم حيث ما تكرر في الكتاب العزيز او في السنسة فانحا المراد بـــه العلم النافع الذي تقارنـــه الحشية وتكتنفه المخافة انتهى قال الشيخ العارف ابو القاسم عبد الرحمن ابن يوسف اللجاءي رحمه الله اذا كملت للعبد ثلاث خصال وصدق فيهـــا تفجر العلم من قلبه على لسانــه وهـي الزهد والاخلاص والتـقوى قال ولامطمع فى هذا العلم المذكور الابعد معالجة القلب من علله التي تشينه كالكبر والحسد والغضب والرياء والسمعة والمحمدة والجاه والشرف وعلو المنزلة والطمع والحرص والقسوة والمداهنة والحقد والعداوة وكل ما عددناه من العلل وما

لم نعده راجع الى اصل واحد وهو حب الدنيا لان حبها عنه يتـفرع كل شر وعنه يتشعب كل قبيح فاذا زالت هذه العل ظهر الصدق والاخلاص والتواضع والحلم والورع والقناعة والزهد والصبر والرضى والانس والمحبة والشوق والتوكل والحشية والحزن وقصر الامل ومزاج النية بالعمل فينبع العلم ويستني الجهل ويضئ القلب بنور الاهي ويتسلأ لأ الايمان وتوضح المعرفة ويسم اليقين ويتقوى الالهام وتبدو الفراسات ويصفي السر وتتجلى الاسرار وتوجد الفوائد قال رحمه الله وليس بين العبد والترقى من سفل الى علو الاحب الدنيا فان الترقي يتعذر من اجل حبها لانها جاذبة الى العالم الظلماني وطباع النفوس لذلك مائلة فان اردت ان تقتني اثر الذاهبين الى الله تمالى فاستخف بدنياك وانظرها بعين الزوال وانزل نفسك عند اخذ القوت منها منزلة المضطر الى الميتة والسلام انتهى وروي ان المفتشكان اذا فرغ من رحل رجل فلم يجد فيه شيأ استغفر الله عز وجل من فعله ذلك وظاهر كلام قتادة وغيره ان المستغفر هو يوسف حتى انتهى الى رحل بنيامين فقال ما اظن هذا الفتى رضى بهذا ولا اخذ شيأ فقال له اخوت والله لا تبرح حتى تفتشه فهو اطيب لنفسك ونفوسنا ففتش حينئذ فاخرج السقاية وروي ان اخوة يوسف لما رأوا ذلك عنفوا بنيامين وقالوا له كيف سرقت هـذه السقايـة فـقـال لهم والله مـا فعلت فقالوا له فمن وضعها في رحلك قال الذي وضع البضاعة في رحالكم والضمير في قوله استخرجها عائد على السقايــة ويحتمل على السرقــة \* وقوله سبحانه قالوا ان يسرق اي قالوا اخوة يوسف انكأن هذا قد سرق فغير بدع من ابني راحيل لان اخاه يوسف قدكان سرق فهذا من الاخوة انحاء على ابني راحيل يوسف ويامين وهذه الاقوال منهم عليهم السلام انما كانت بحسب الظاهر وموجب الحكم في النازلتين فلم يعنوا في غيبة ليوسف وانما قصدوا

الاخبار بامر جرى ليزول بعض المعرة عنهم ويختص بها هذان الشقيقان واما ما روي في سرقة يوسف فالجمهور على ان عمتــه كانت ربتــه فلما شــ اراد يعقوب اخذه منها فولعت به واشفقت من فراقه فاخذت منطقة اسحاق وكانت متوارثية عندهم فنطقته بها من تحت ثيابيه ثم صاحت وقالت اني قد فقدت المنطقة ويوسف قد خرج بها ففتشت فوجدت عنده فاسترقته حسب ماكان في شرعهم وبقي عندها حتى ماتت فصار عند ابيــه \* وقــوله فاسرها يوسف يعني اسر الحزة التي حدثت في نفسه من قول الاخوة \* وقوله انتم شر مكانا الآيـة الظاهر منه انه قالها افصاحا كانه اسر لهم كراهية مقالتهم ثم نَجَهَهم بقــوله انتم شرمكانا اي لسوء افعالكم والله اعلم انكان ما وصفتموه حقاً وفى اللفظ اشارة آلى تكذيبهم ومما يقوى هذا عندى أنهم تركوا الشفاعة بانفسهم وعدلوا الى الشفاعة بابيهم عليه السلام وقالت فرقة لم يقل هذا الكلام الافي نفسه وانه تفسيرللذي اسر في نفسه فكأن المراد قال في نفسه انتم شرمكانا وذكر الطبري هنا قصصا اختصاره انه لما استخرجت السقاية من رحل يأمين قال اخوته يا بني راحيل لا يزال البلاء ينالنا من جهتكم فقال يامين بل بنو راحيل ينالهم البلاء منكم ذهبتم باخي فاهكلتموه ووضع هذا الصواع في رحلي الذي وضع الدراهم في رحالكم فقالوا لاتذكر الدراهم ليلا نوخذ بهاثم دخلوا على يوسف فاخذ الصواع فنقره فطنفقال انه يخبر انكم ذهبتم باخ لكم فبعتموه فسجد بإمين وقال ايها العزيز سل صواعك هذا يخبرك بالحق فى قصص يطول الثرنا اختصاره وروي ان روبيل غضب وقف شعره حتى خرج من ثيابه فامر يوسف بنيا له فمسه فسكن غضبه فقال روبيل لقد مسنى احد من ولد يعقوب ثم انهم تشاوروا فى محاربة يوسف وكانوا اهل قوة لا يدانون فى ذلك فلما احس يوسف بذلك قام الى روبيــل فلببه وصرعه فرأوا من قوته مـا استعظموه وقالوا يا ايها العزيز

الآية وخاطبوه باسم العزيز اذكان في تلك الخطسة بعزل الاول او موته على ما روي في ذلك وقولهم فخذ احدنا مكانمه يحتمل ان يكون ذلك منهم مجازا ويحتمل ان يكون حقيقة على طريق الحالة حتى يصل يامين الى ابيــه ويعرف يعقوب جليـة الامر فمنع يوسف من ذلك وقال معـاذ الله الآيـة \* وقوله سبحانمه فلما استيأسوا منه الآية يقال ينس واستيمأس بمعنى واحد قال البخاري خلصوا نجيا اعتزلوا والجمع انجية وللاثنين والجمع نجى وانجية انتهى وقال الهروي خلصوا نجيا اي تميزوا عن الناس متناجين انتهى وكبيرهم قال مجاهد هو شمعون كان كبيرهم رأيا وعلما وان كان روبيل اسنهم وقال قتادة هو روبيل لانه اسنهم وهذا اظهر ورجعه الطبري وذكرهم أخوهم ميثاق أبيهم لتاتنني به الاأن يحاط بكم \* وقـوله فلن ابرح الارض قال (ص) برح التامــة بمعنى ذهب وظهر ومنه برح الحفاء اي ظهر والمتوجمه هنا معنى ذهب لكنه لاينصب الظرف المكاني المختص الابواسطة فاحتيج الى تضمينه معنى فارق والارض مفعول به ولا يجوز ان تكون ابرح ناقصة انتهى \* وقوله ارجعوا إلى ابيكم الامر بالرجوع قيل هو من قول كبيرهم وقيل من قول يوسف والاول اظهر وذكر الطبري أن يوسف قال لهم اذا اتيتم اباكم فاقر وا عليه السلام وقولوا له ان ملك مصر يدعولك ان لا تموت حتى ترى ولدك يوسف ليعلم ان في ارض مصر صديقين مثله وقرأ الجمهور سرق وروي عن الكساءي وغيره سيرّق ببنائه للمفعول \* وما شهدنا الابما علمنا اي باعتبار الظاهر والعلم في الغيب الى الله ليس ذلك في حفظنا هذا تاويل ابن اسحاق ثم استشهدوا بالقريـة التي كانوا فيها وهي مصر قاله ابن عباس والمراد اهلها قال البخاري سولت اي زبنت وقول يعقوب عسى الله ان ياتيني بهم جميعا يعني بيوسف ويامين وروبيل

الذي لم يبرح الارض ورجاؤه هذا من جهات منها حسن ظنه بالله سبحانه فى كل حال ومنها رؤيا يوسف المتقدمة فانــهكان ينتـنظرها ومنهـا مـــا اخبروه عن ملك مصر انه يدعوله برؤية ابنه \* وقوله سبحانه وتولى عنهم اي زال بوجهه عنهم ملتجاً الى الله وقال يا اسفى على يوسف قال الحسن خصت هذه الامــة بالاسترجــاع الاترى الى قول يعقـوب يا اسنى قال (ع) والمــراد يا اسفى لكن هذه لغة من يرد يا. الاضافة الفانحو ياغلامًا ويا ابتًا ولا يبعد ان يجتمع الاسترجاع ويا اسنى لهذه الامة وليعقوب عليه السلام وروي ان يعقوب عليه السلام حزن حزن سبعين تڪلي واعطي اجر مائــة شهيد ومــا ســا • ظنــه بالله قط رواه الحســن عـن النبي صلى الله عليــه وسلم وهو كظيم بمنى كاظم كما قال والكاظمين الغيظ ووصف يعقوب بذلك لأنه لم يشك الى احد وانماكان يكمد في نفسه ويمسك همه في صدره فكان يكظمه اي يرده الى قلب (ت) وهذا ينظر الى قول النبي صلى الله عليه وسلم القلب يحزن والعين تدمع ولانقول الاما يرضى الرب الحديث ذكر هذا صلى الله عليمه وسلم عنمد موت ولده ابراهيم قال ابن المبارك في رقائقه اخبرنا معمر عن قتادة في قوله تمالي وابيضت عيناه من الحزن فهو كظيم قال كظم على الحزن فلم يقلُّ الاخيرا انتهى قال ابن العربي في احكامه وفيُّ الحديث الصحيح عن النبي صلى الله عليه وسلم انه قال في ابنه ابراهيم ان المين تدمع والقلب يحزن ولانقول الاما يرضى الرب وانا بفراقك يا ابراهيم لمحزونون وقال ايضا في الصحيح صلى الله عليه وسلم أن الله لايمذب بدمع المين ولابحزن القلب وانما يعذب بهذا واشار الى لسانمه او يرحم انتهى خرجمه البخاري وغيره \* وقسوله تعمالي قالوا تالله تفتؤا الآيـة المني تالله لاتـفـتــأ فتحذف لافي هذا الموضع من القسم لدلالة الكلام عليها فمن ذلك قول

امرئي القيس

فقلت يمين الله ابرح قاعدا \* ولو قطعوا رأسى لديك واوصالى ومنه قول الآخر \* تالله يبقى على الايام ذو حيد \* اراد لا ابرح ولايبقى وفتئى بمنزلة زال وبرح فى المعنى والعمل تقول والله لا فتئت قاعدا كما تقول لازلت ولا برحت وعبارة الداودي وعن ابن عباس تفتوا اي لاتزال تذكر يوسف حتى تكون حرضا انتهى والحرض الذى قد نهاه الهرم او الحب او الحزن الى حال فساد الاعضا، والبدن والحس يقال رجل حارض اي ذو هم وحزن ومنه قول الشاعر

انى امرؤ لج بى حب فاحرضى \* حتى بليت وحتى شفنى السقم والحرض بالجملة الذى فسد ودنا موته قال مجاهد الحرض ما دون الموت وفى حديث النبي صلى الله عليه وسلم ما من مومن يمرض حتى يحرضه المرض الاغفر له انتهى من رقائق ابن المبارك ثم اجابهم يعقوب عليه السلام بقوله انحا الشكوا بنى وحزني الى الله اي انى لست ممن يجزع ويضجر وانحا الشكو الى الله والبث ما فى صدر الانسان مما هو معتزم ان ينبه وينشره وقال ابو عبيدة وغيره البث اشد الحزن قال الداودي عن ابن جبير قال من بث فلم يصبر ثم قرأ انحا الشكوا بنى وحزني الى الله انتهى \* وقوله وتياسوا من روح الله الآية الروح الرحمة ثم جعل اليأس من رحمة الله وتفريجه من صفة الكافرين اذ فيه اما التكذيب بالربوبية واما الجهل بصفات الله تعالى والبضاعة الكافرين اذ فيه اما التكذيب بالربوبية واما الجهل بصفات الله تعالى والبضاعة من المال يقصد بها شراء شي وزمها عرف الفقه فيما لاحظ لحاملها القطعة من المال يقصد بها شراء شي ولزمها عرف الفقه فيما لاحظ لحاملها ويتلطف فى تسييره فقد ازجاه فاذا كانت الدراهم مدفوعة نازلة القدر تحتاج ان يعتذر معها ويشفع لها فهي مزجاة فقيل كان ذلك لانها كانت زيوفا قاله ويتلطف فى تسييره فقد ازجاه فاذا كانت الدراهم مدفوعة نازلة القدر تحتاج ان يعتذر معها ويشفع لها فهي مزجاة فقيل كان ذلك لانها كانت زيوفا قاله ويتلطف فى تسييره فقد ازجاه فاذا كانت الدراهم مدفوعة نازلة القدر تحتاج ان يعتذر معها ويشفع لها فهي مزجاة فقيل كان ذلك لانها كانت زيوفا قاله

ابن عباس وقيل كانت بضاعتهم عروضا وقولهم وتصدق علينا معناه مابين الدراهم الجياد وبين هذه المزجاة قاله السدي وغيره وقال الداودي عن ابن جريج وتصدق علينا قال اردد علينااخانا انتهى وهو حسن \* وقوله تمالى هل علمتم ما فعلتم بيوسف واخيه اذ انتم جاهلون روي ان يوسف عليه السلام لما قال له اخوت مسنا واهلنا الضر واستعطفوه رق ورحمهم قال ابن اسحاق وارفض دمعه باكيا فشرع في كشف امره اليهم فروي انه حسر قناعه وقال لهم هل علمتم الآية وما فعلتم بيوسف واخيه اي من التفريق بينهما في الصغر وما نالها بسببكم من المحن اذ انتم جاهلون نسبهم اما الى جهل المصية واما الى جهل الشباب وقلة الحنكة فلما خاطبهم هذه المخاطبة تنبهوا ووقع لهم من الظن القوي وقرائن الحال انه يوسف فقالوا ائنك لانت يوسف مستنهمين فاجابهم يوسف كاشفا امره قال انا يوسف وهــذا اخى وباقى الآيـة بين \* وقوله سبَّحانه قالوا تالله لقد آثرك الله علينا وانكنا لخاطشين هــذا منهم استنزال ليوسف واقرار بالذنب في ضمنــه استغفــار منه و اثرك لفظ يعم جميع التفضيل \* وقوله لا تثريب عليكم عفو جميل وقال عكرمــة اوحى الله الى يوسف بمفوك عن اخوتك رفعت لك ذكرك والتثريب اللوم والعقوبة وما جرى معهما من سوء معتقد ونحدوه وعبر بعض النياس عن التثريب بالتعيير ووقف بعض القرأة عليكم وابتــدأ اليوم يغفــر الله لكم ووقف اكثرهم إليوم وابتـدأ يغـفر الله لكم على جهــة الدعاء وهـو تاويـل ابن اسحاق والطبري وهــو الصحيح الراجح في المعنى لان الوقف الآخر فيـه حكم على مغفرة الله اللهم الاان يكون ذلك بوحي \* وقوله اذ هبوا بقميصي هذا فالقوه على وجه ابى قال النقاش روي ان هذا القميص كان من ثياب الجنة كساه الله ابراهيم ثم توارثه بنوه قال (ع) وهذا يحتاج الى سند والظاهر انمه قميص يوسف كسائر القمص وقول يوسف يات بصيرا فيمه دليــل على ان هذا كله بوحي واعلام من الله تعالى وروي ان يعقوب وجد ريح يوسف وبينه وبين القميص مسيرة ثمانية ايام قاله ابن عباس وقال هاجت ريح فحملت عرفه وقول يعقوب انى لاجهد ريح يوسف مخاطبة لحاضريه فروي انهم كانوا حفدته وقيل كانوا بعض بنيه وقيل كانوا قرابته وتفندون معناه تردون رأيي وتدفعون في صدره وهذا هو التفنيد لغة قال منذر بن سميد يقال شيخ مفند اي قد فسد رأيه والذي يشبه ان تفنيدهم ليعقوب انمـاكان لانهمكانوا يعتقدون ان هواه قد غلبه فى جانب يوسف وقال (ص) معنى تفندون تسفهون انتهى وقولهم انك لفي ضلالك القديم يربدون لني انتلافك في محبة يوسف وليس بالضلال الذي هو في العرف ضد الرشاد لان ذلك من الجفاء الذي لا يسوغ لهم مواجهته به \* وقوله سبحانــه فلما ان جاء البشير القاه على وجهه فارتد بصيرا روي عن ابن عباس ان البشيركان يهوذا لانه كان جاء بقميص الدم وبصيرا معناه مبصرا وروي انه قال للبشير على اي دين تركت يوسف قال على الاسلام قال الحمد لله الآن كملت النعمـة \* وقوله تعالى قالوا يا ابانا استغفرلنـا ذُنُوبنــا الآيــة روي ان يوسف عليه السلام لما غفر لاخوته وتحققوا ان اباهم يغفرلهم قال بعضهم لبعض ما ينني عنا هذا أن لم ينفر الله لنا فطلبوا حينئذ من يعقوب عليه السلام أن يطلب لهم المغفرة من الله تعالى واعترفوا بالخطإ فقال لهم يعقوب سوف استغفر لكم ربي (ت) وعن ابن عباس ان النبي صلى الله عليه وسلم قال لعلمي رضي الله عنه اذا كان ليلة الجمعــة فان استطعت ان تـقوم في ثلث الليل الآخر فانهــا ساعــة مشهودة والدعاء فيها مستجاب وقد قال اخي يعقوب لبنييه سوف استغفر المم ربي يقول حتى تاتي ليلة الجمعة وذكر الحديث رواه الترمذي وقال حسن غريب

لانعرفه الامن حديث الوليد بن مسلم ورواه الحاكم فى المستدرك على الصحيحين وقال صحيح على شرط الشيخين يعني البخاري ومسلما انتهى من السلاح \* وقوله سبحانه اوى اليه ابويه قال ابن اسحاق والحسن اراد بالابوين اباه وامه وقيل اراد اباه وخالته قال (ع) والاول اظهر بحسب اللفظ الاان يثبت بسنــد ان امه قدكانت ماتت \* وقوله ان شاء الله هذا الاستشناء هو الذي ندب القرءان اليه ان يقوله الانسان في جميع ما ينفذه في المستقبل والعرش سرير الملك وخروا له سجدا اي سجود تحية فقيل كانكالسجود المهود عندنا من وضع الوجه بالارض وقيل بل دون ذلك كالركوع البالغ ونحوه مماكان سيرة تحياتهم للملوك في ذلك الزمان واجمع المفسرون انه كان سجود تحيـة لاسجود عبادة وقال الحسن الضمير في له لله عز وجل ورد هذا القول على الحسن \* وقوله عز وجل وقال یا ابت هذا تاویل رؤیای من قبل قد جعلها ربی حقا المعنی قال يوسف ليعقوب هذا السجود الذي كان منكم هو ما الت اليه رؤياي قديما في الاحد عشر كوكبا والشمس والقمر قد جعلها ربي حقا ثم اخذ عليه السلام يمدد نعم الله عليه وقال وقد اخرجني من السجن وترك ذكر اخراجه من الجب لان فى ذكره تجديد فعل اخوته وخزيهم وتحريك تلك الغوائل وتخبيث النفوس ووجمه اخر انمه خرج من الجب الى الرق ومن السجن الى الملك فالنعمـة هنــا اوضح \* ان ربى لطيف لمــا يشـا. اي من الامــور ان يفعله \* انه هو العليم الحكيم قال (ع) ولا وجه في ترك تعريف يوسف اباه بحاله منة خرج من السجين الى العز الاالوحي من الله تمالى لما اراد ان يمتحين به يعقوب وبنيمه واراد من صورة جمعهم لااله الاهو وقال النقاشكان ذلك الوحى في الجب وهو قوله سبحانه واوحينا اليه لتنبئنهم بامرهم هذا وهم لايشعرون وهذا محتمل \* وقوله رب قــد آتيتني من الملك وعلمتــني من

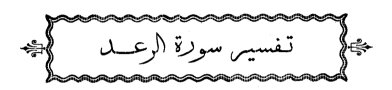
تاويل الاحاديث الآية ذكركثير من المفسرين ان يوسف عليه السلام لما عدد في هذه الآية نعم الله عنده تشوق الى لقاء ربه ولقاء الجلة وصالحي سلف وغيرهم من المومنين ورأى ان الدنيا قليلة فتمنى الموت في قبوله توفني مسلما والحقني بالصالحين وقال ابن عباس لم يتمن الموت نبيء غير يوسف وذكر المهدوي تاويلا اخر وهو الاقوى عندى انه ليس في الآية تمني موت وانما تمنى عليه السلام الموافاة على الاسلام لاالموت وكذا قال القرطبي في التذكرة ان معنى الآيـة اذا جاء اجلى توفني مسلما قال وهـذا القول هو المختار عند اهــل التاويل والله اعلم انتهى وقوله صلى الله عليه وسلم لايتمنين احدكم الموت لضر نزل به انما يريد ضرر الدنيا كالفقر والمرض ونحو ذلك ويبقى تمنى الموت مخافة فساد الدين مباحا وقد قال صلى الله عليه وسلم فى بعض ادعيته واذا اردت بالناس فتنه فاقبضى اليك غير مفتون \* وقوله انت وليي اي القائم بامرى الكفيل بنصرتي ورحمتي \* وقوله عز وجل ذلك من انبا الغيب نوحيه اليك ذلك اشارة الى ما تقدم من قصة يوسف وهذه الآية تعريض لقريش وتنبيه على الية صدق نبينا محمد صلى الله عليه وسلم وفي ضمن ذلك الطعن على مكذبيه والضمير فى لديهم عائد على اخوة يوسف واجمعوا معناه عزموا والامر هنا هو القاء يوسف في الجب وحكى الطبري عن ابي عمران الجوني انه قال والله ما قص الله نبأهم ليعيرهم انهم الانبياء من اهل الجنة ولكن الله قص علينا نبأهم ليلا يقنط عبده \* وقوله سبحانه وما اكثر الناس ولو حرصت بمومنسين الآيـة خطاب للنبي على الله عليه وسلم \* وقوله وما تسألهم عليه من اجر الآية توبيخ للكفرة واقامة للحجة عليهم ثم ابتدأ الاخبار عن كتابه العزيز أنــه ذكر وموعظة لجميع العالم نفعنا الله بـه ووفرحظنا منه \* وقـوله سبحانه وكأين من آية في السموات والارض يعني بالآية هنا المخلوقات

المنصوبة للاعتبار الدالة على توحيد خالقها سبحانه وفي مصحف عبد الله يمشون عليهــا \* وقــوله سبحانــه وما يومن اكثرهم بالله الاوهم مشركون قال ابن عباس هي في اهل الكتاب وقال مجاهد وغيره هي في العرب وقيل نزلت بسبب قول قريش في الطواف والتلبية لبيك لاشريك لك الاشريكا هو لك تملكه وما ملك وروي ان النبي صلى الله عليــه وسلم كان اذا سمع احدهم يقول لبيك لاشريك لك يقول له قط قط اي قف هنا ولاترد الا شريكا هو لك والغاشية ما يغشى ويغطى ويغم وبغتة اي فجأة وهذه الآية من قوله وكاين من آية وانكانت في الكفار فان العصاة باخذون من الفاظها بجظ ويكون الايمان حقيقة والشرك لغويا كالرياء فقد قال عليه السلام الرياء الشرك الاصغـر \* وقـو له سبحانـه قـل هذه سبيلي ادعوا الى الله الآيـة اشارة الى دعوة الاسلام والشريعة باسرها قال ابن زيد المعنى هذا امرى وسنتي ومنهاجي والبصيرة اسم لمتقد الانسان في الامر من الحق واليقين \* وقوله انا ومن اتبعني يحتمل ان يكون انا تاكيد للضمير المستكن في ادعوا ومن معطوف عليه وذلك بان تكون الامة كلها امرت بالمروف داعية الى الله الكفرة والعصاة قال (ص) ويجوز ان يكون انا مبدأ وعلى بصيرة خبر مقدم ومن معطوف عليه انتهى وسبحان الله تنزيـه لله اي وقل سبحان الله متبريا من الشرك \* وقوله سبحانه وما ارسلنا من قبلك الارجالا يوحى اليهم الآية تتضمن الرد على من استغرب ارسال الرسل من البشر والقرى المدن قال الحسن لم يبعث الله رسولا قط من اهل البادية قال (ع) والتبدى مكروه الافى الفتنسة وحمين يفر بالدين ولا يعترض هــذا ببدو يعقوب لأن ذلك البدو لم يكن في أهل عمود بل هو بتقر وفي منازل وربوع وايضًا انمياً جعله بـدوا بالاضافـة الى مصركما هي بنات الحواضر بـدو

بالاضافة الى الحواضر ثم احال سبحانه على الاعتباد في الامم السالفة ثم حض سبحانه على الآخرة والاستعداد لهــا بقوله ولدار الآخرة خير الآيــة قال (ص) ولدار الآخرة خرجه الكوفيون على انه من اضافية الموصوف لصفته واصله وللدار الآخرة والبصريون على انه من حذف الموصوف واقامة صفته مقامه واصله ولدار المدة الآخرة او النشأة الآخرة انتهى وبتضمن قوله تعالى افلم يسيروا في الارض فينظروا كيفكان عاقبة الذين من قبلهم أن الرسل الذين بعثهم الله من اهــل القرى دعــوا اممهم فـلم يومنــوا بهم حتى نُزلت بهم المثلات فصاروا في حيز من يعتبر بعاقبته فلهذا المضمن حسن أن تدخيل حتى في قموله حتى اذا استيأس الرسل وقرأ نافع وابن كثير وابوعمرو وابن عامر وظنوا انهم قد كذبوا بتشديد الذال وقرأ الباقون كذبوا بضم الكاف وكسر الذال المخفضة فاما الاولى فعناها ان الرسل ظنوا أن امهم قد كذبتهم والظن هنا يحتمل ان يكون بمعنى اليقين ويحتمل ان يكون الظن على بابه ومعنى القراءة الثانية على المشهور من قول ابن عباس وابن جبير اي حتى اذا استياس الرسل من ايمان قومهم وظن المرسل اليهم ان الرسل قدكذبوهم فيما ادعوه من النبوءة او فيما توعدوهم به من العذاب لما طال الامهال واتصلت العافية جاءهم نصرنا واسند الطبري ان مسلم بن يسار قال لسعيد بن جبير يا ابا عبــد الله اليه بلغت منى كل مبلغ حتى اذا استيأس الرسل وظنــوا انهم قد كذبوافهذا هو الموت ان تظن الرسل انهم قد كذبوا مخفضة فقال له ابن جبيريا ابا عبد الرحمن انما يئس الرسل من قومهم ان يجيبوهم وظن قومهم ان الرسل قد كذبتهم فقام مسلم الى سعيد فاعتنقه وقال فرجت عنى فرج الله عنك قال (ع) فرضي الله عنهم كيفكان خلقهم فى العلم وقال بهذا التاويل جماعة وهو الصواب واما تاويل من قال ان المعنى وظنوا انهم قد كذبهم من

اخبرهم عن الله فغير صحيح ولا يجوز هذا على الرسل واين المصمة والعلم (ت) قال عياض فان قيل فما معنى قـوله تعالى حتى اذا استيأس الرسل وظنوا أنهم قد كذبوا على قراءة التخفيف قـلنــا المعنى فى ذلك مــا قالتــه عائشــة رضي الله عنها معاذ الله ان تبظن الرسل ذلك بربها وانما معنى ذلك ان الرسل الما استيأسوا ظنوا ان من وعـدهم النصر من اتباعهم كذبوهم وعلى هذا اكثر المفسرين وقيل الضمير في ظنسوا عائسد على الاتباع والامم لاعلى الانبياء والرســل وهو قول ابن عبــاس والنخمي وابن جبـير وجماعـــة وبهــــذا المعنى قرأ مجاهد كذبوا بالفتح فلا تشغل بالك من شاذ التفسير بسواه مما لا يليق بمنصب العلما. فكيف بالانبيا. انتهى من الشفا \* وقوله سبحانه جامهم نصرنا اي بتعذيب امهم الكافرة \* فننجى من نشاء اي من اتباع الرسل \* ولا يرد بأسنا عن القوم المجرمين اي الكافرين والبأس العذاب \* وقوله سبحانه لقد كان في قصصهم عبرة لاولى الالباب اي في قصص يوسف واخوتــه وســائر الرسـل الذين ذكروا على الجملة ولمــاكان ذلك كله فى القر٠ان قال عنمه ماكان حديثا يفتري والذي بمين يديمه التوراة والانجيل وباقي الآية بين واضح (ت) كنت في وقت انظر في السيرة لابن هشام واتأمل في خطبة النبي صلى الله عليه وسلم وهي اول خطبة خطبهــا بالمـدينـة فاذا هاتـف يقول لقدكان في قصصهم عبرة لاولى الالباب ماكان حديثا يفتري وقدكان حصل فى القلب عبرة فى امره صلى الله عليه وسلم وافاضل اصحابــه رضي الله عنهم اجمعين وسلك بنا مناهجهم المرضية والحمد لله وسلام على عباده الذين اصطفى وصلى الله على سيدنا محمد وعلى اله وصحبه وسلم تسليما

## بسم الله الرحمــن الــرحيم



قيل مكية الابعض ايات وقيل مدنية والظاهر ان المدني فيها كثير \* قوله عز وجل المرتلك ايات الكتاب والذي انزل اليك من ربك الحق قال ابن عباس هذه الحروف هي من قوله انا الله اعلم وارى \* وقوله سبحانه الله الذي رفع السموات بغير عمد الآيـة قال جمهور الناس لاعمد للسموات البتــة وهـذا هو الحق والعمد اسم جمع \* وقوله سبحانه ثم استوى على العرش ثم هنا لعطف الجمل لاللترتيب لان الاستواء على العرش قبل رفع السموات ففي الصحيح عن النبي صلى الله عليه وسلم انه قال كان الله ولم يكن شيء قبله وكان عرشه على الماء ثم خلق السموات والارض وقد تقدم القول في هـذا وفي معنى الاستواء (ت) والمعتقد في هذا انه سبحانه مستوعل العرش على الوجه الذي قاله وبالمعني الذى اراده استواء منزها عن الماسة والاستقرار والتمكن والحلول والانتقال لا يحمله العرش بل العرش وحملته محمولون بلطف قدرته ومقهورون في قبضته كان الله ولاشيء معه كان سبحانــه قبل ان يخلق المكان والزمان وهو الآن على ما عليه كان \* وقوله سبحانه وسخر الشمس والقمر تنبيه على القدرة وفي ضمن الشمس والقمر الكواك ولذلك قال كل يجرى اي كل ما هو في معنى الشمس والقمر والاجل المسمى هو انقضاء الدنيا وفساد هذه البنية \* يدبر الامر معناه يبرمه وينفذه وعبر بالتدبير تقريبا للافهام وقال مجاهد يدبر الامر معناه

يقضيه وحده \* ولعلكم بلقاء ربكم توقنون اي توقنون بالبعث \* وقوله سبحانـه وهو الذي مد الارض وجعل فيهـا رواسي لمـا فرغت ايات السماء ذكرت اليات الارض والرواسي الجبال الثابتة \* وقوله سبحانه جعل فيها زوجين اثنين الزوج في هــذه الآيـة الصنف والنوع وليس بالزوج المعروف في المتلازمين الفردين من الحيوان وغيره ومنه قوله سبحانه سمحان الذي خلق الازواج كلها مما تنبت الارض الآية ومنه وانبتنا فيها من كل زوج بهيج وهذه الآية تقتضي ان كل ثمرة فموجود منها نوعان فان اتفق ان يوجد من ثمرة اكثر من نوعين فغير ضار في معنى الآيـة وقطع جمـع قطعـة وهي الاجزاء وقيد منها في هذا المثال ما جاور وقرب بعضه من بعض لان اختلاف ذلك في الأكل اغرب وقرأ الجمهور وجنات بالرفع عطفًا على قطع وقرأ نافــع وغيره وزرع ونخيل صنوان وغير صنوان بالخفض في الكل عطفا على اعناب وقرأ ابن كثير وغيره وزرع بالرفع في الكل عطفا على قطع وصنوان جمع صنو وهو الفرع يكون مع الآخر في اصل واحد قال البراء بن عاذب الصنوان المجتمع وغير الصنوان المفترق فردا فردا وفي الصحيح العم صنو الاب واغمانص على الصنوان في هذه الآية لانها بمثابة التجماور في القطع تظهر فيهـا غرابة اختــلاف الأكل والأكل بضم الهمزة اسم مــا يوكل والأكل المصــدر وحكى الطبري عن ابن عبــاس وغيره قطع متجاورات اي واحــدة سبخة واخرى عذبة ونحو هذا من القول وقال قتادة المعنى قرى متجاورات قال (ع) وهذا وجه من العبرة كانه قال وفى الارض قطع مختلفات بتخصيص الله لها بمعان فهي تسقى بما. واحــد ولكن تختلف فيها تخرجــه والذي يظهر من وصفه لها بالتجاور انها من تربة واحدة ونوع واحد وموضع العبرة في هذا ابين وعلى المعنى الاول قال الحسسن هذا مشل ضربه الله لقلوب بني ادم

الارض واحدة وينزل عليها ما واحد من الساء فتخرج هذه زهرة وثمرة وتخرج هذه سبخة وملحا وخبا وكذلك الناس خلقوا من ادم فنزلت عليهم من السماء تذكرة فرقت قلوب وخشعت وقست قلوب ولهت قال الحسن فوالله ما جالس إحد القرءان الاقام عنه بزيادة او نقصان قال الله تعالى وننزل من القرءان ما هو شفاء ورحمة للمومنين ولايزيد الظالمين الاخسارا \* وقوله سبحانه وان تعجب فعجب قولهم ائذا كنا ترابا انا لني خلق جديد المعنى وان تعجب يا محمد من جهالتهم واعراضهم عن الحق فهم اهـل لذلك وعجب غريب قولهم العود بعد كوننا ترابا خلقا جديدا \* أولائك الذين كفروا بربهم لتصميمهم على الجحود وانكارهم للبعث \* واولائك الاغلال في اعناقهم اي في الآخرة ويحتمل ان يكون خبرا عن كونهم مغللين عن الايمـان كقوله تعالى انا جعلنا في اعناقهم اغلالا فهي الى الاذقان فهم مقمحون \* وقوله سبحانه ويستعجلونك بالسيئة قبل الحسنة الآية تبيين لحطاهم كطلبهم سقوط كسف من الساء وقولهم امطر علينا حجارة من الساء ونحو هــذا مع نزول ذلك باناس كثير وقرأ الجمهور المثلات بفتح الميم وضم الثاء وقرأ مجاهد المثلات بفتح الميم والثاء اي الاخذة الفذة بالعقوبة ثم رجى سبحانــه بقوله وان ربك لذو مغفرة للناس على ظلمهم ثم خوف بقوله وان ربك لشديد العقاب قال ابن المسيب لما نزلت هذه الآية قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لولاعفو الله ومغفرته ما تعناً احد عيشا ولولاعقابه لاتكل كل احد وقال ابن عبناس ليس في القراان ارجى من هذه الآية والمشلات هي العقوبات المنكلات التي تجمل الانسان مثلا يتمثل به ومنه التمثيل بالقتلي ومنه المشلة بالعبيد \* ويقولون لولا ازل عليه الية من ربه هذه من اقتراحاتهم والآية هنا يراد بها الاشياء التيسمتها قريشكالملك والكنز وغير ذلك ثم اخبر تعالى بانه

منذر وهاد قال عكرمة وابو الضحى المراد بالهادى محمد صلى الله عليه وسلم فهاد عطف على منذركانــه قال انمــا انت منذر وهــاد لڪــل قوم وهـــاد على ّ هذا التاويل بمنى داع الى طريق الهدى وقال مجاهد وابن زيد المنى انما انت منذر ولكل امة سلفت هاد اي ني يدعوهم اي فليس امرك يا محمد ببدع ولا منكر وهذا يشبه غرض الآية وقالت فرقة الهادى في همذه الآية الله عز وجل والالفاظ تـقلق بهذا الممنى ويعرف ان الله تعالى هو الهــادى من غير هذا الموضع والقولان الاولان ارجح ما تأول في الآية ﴿ وقوله سبحانه الله يعلم ما تحمل كل انثى وما تغيض الارحام ومــا تزداد هـــذه الآيات امــــال منبهات على قدرة الله تعالى القاضية بتجويز البعث وما تغيض الارحام معناه ما تنقصثم اختلف المتأولون في صورة الزيادة والنقصان وجمهور المتأولين على ان غيض الرحم هو ذقص الدم على الحمل وقال الضحاك غيض الرحم ان تسقط المرأة الولد والزيادة ان تضعه لمدة كاملة ونحوه لقتــادة \* وقــوله وكل شيء عنده بقدار عام فى كل ما يدخله التقدير والغيب ما غاب عن الادراكات والشهادة ما شوهد من الامور \* وقوله الكبير صفة تعظيم والمتعال من العلو \* وقوله سبحان ه سوا. منكم من اسر القول الآيــة اي لأيخـني على الله شيء والسارب في اللغمة المتصرف كيف شاء \* وقوله سبحانه له معقبات من بين يديه ومن خافه يحفظون من امر الله المعنى جعل الله للعبد معقبات يحفظونه فى كل حال من كل ما جرى القدر باندفاعه فاذا جاء المقدور الواقع اسلم المرء اليه والمقبات على هذا التاويــل الحفظة على العباد اعمالهم والحفظــة لهم ايضا قاله الحسن وروى فيه عن عثمان بن عفان حديثا عن النبي صلى الله عليه وسلم وهذا اقوى التاويلات في الآية وعبارة البخاري معقبات ملائكة حفظة يعقبُ الاول منها الآخر انتهى وقالت فرقة الضمير في له عائد على اسم الله

المتقدم ذكره اي لله معقبات يحفظون عبده والضمير في قوله يديه وما بعده من الضائر عائد على العبد ثم ذكر سبحانه انه لايغير هذه الحالة من الحفظ للعبد حتى يغيرالعبد ما بنفسه والمعقبات الجاعات التي يعقب بمضما بعضا وهي الملائكة وينظر هذا الى قول النبي صلى الله عليه وسلم يتعاقب فيكم ملائكة بالليل وملائكة بالنهار الحديث وفي قراءة ابي بن كعب من بين يديه ورقيب من خلفه وقرأ ابن عباس ورقباء من خلفه يحفظونه بامر الله وقوله يحفظونه اي يحرسونه ويذبون عنـه ويحفظون ايضـا اعماله ثم اخبر تعـالى انـه اذا اراد بقوم سو٠ا فلا مـرد له ولاحفظ منه \* وقوله سبحانه هوالذي يريكم البرق الآيـة قد تقدم في اول البقرة تفسيره والظاهر ان الخوف انما هو من صواعق البرق والطمع في الماء الذى يكون معه وهو قول الحسن والسحاب جمع سحابة ولذلك جمع الصفة والثقال معناه بحمل الماء قاله قتادة ومجاهد والعرب تصفها بذلك وروى ابو هريرة ان الني طي الله عليه وسلم كان اذا سمع الرعد قال سبحان من يسبح الرعد بجمده وقال ابن ابي زكريا من قال اذا سمع الرعد سبحان الله وبحمده لم تصبه صاءقة (ت) وعن عبد الله بن عمر قال كان رسول الله صلى الله عليه وسلم اذا سمع الرعد والصواعق قال اللهم لاتقتلنا بغضبك ولاتهلكنا بعذابك وعافنا قبل ذلك رواه الترمذي والنساءي والحاكم فى المستدرك ولفظهم واحد انتهى من السلاح قال الداودي وعن ابن عباس قال من سمع الرعـ فقال سبحان الذي يسبح الرعد بجمده والملائكة من خيفته وهو على كل شيء قدير فان اصابته صاعقة فعلى ديته انتهى \* وقوله سبحانه ويرسل الصواعق الآية قال ابن جريج كان سبب نزولهما قصة اربيد وعامر بن الطفيل سمألا النبي صلى الله عليه وسلم ان يجعـل الامر بعـده لعامر بن الطفيل ويدخـلا فى دينه فابى عليه السلام ثم تؤامرا في قتل النبي صلى الله عليه وسلم فقال

عامر لاربد انا اشغله لك بالحديث واضربه انت بالسيف فجعل عامر يحدثه واربد لا يصنع شيأ فلما انصرفا قال له عامر والله يا اربد لاخفتك ابدا ولقد كنت اخافك قبل هذا فقال له اربد والله لقد اردت اخراج السيف فما قدرت على ذلك ولقد كنت اراك بيني وبينه افاضربك فمضيا للحشد على النبي صلى الله عليــه وسلم فاصابت اربـد صاعقــة فـقــتلته والمحال القوة والاهلاك (ت) وفي صحيح البخاري المحال العقوبـــة \* وقوله عز وجل له دعوة الحق الضمير في له عائد على اسم الله عز وجل قال ابن عباس ودعوة الحق لااله الاالله يريد وماكان من الشريعة في معناهما \* وقوله والذين يراد بــه مــا عبـد من دون الله والضمير في يدعــون لكفار قريش وغيرهم ومعنى الكلام والذين يدعونهم الكفارفي حوائجهم ومنافعهم لايجيبونهم بشيء الاثم مشلا سبحانه مشالالاجابتهم بالذى يبسط كيفيه نحو الماء ويشير اليه بالاقبال الى فيه فلا يبلغ فمه ابدا فكذلك اجابة هؤلا والانتفاع بهم لايقع \* وقوله هو يريد بـ المـاء وهو البالغ والضمير في بالغه للفم ويصح أن يكون هو يراد به الفم وهو البالغ أيضا والضمير في بالغه للما و لان الفم لا يملغ الما ابدا على تلك الحال ثم اخبر سبحانه عن دعاء الكافرين انــه في انــتلاف وضلال لإيفيــد \* وقوله تمــالى ولله يسجــد من في السموات والارض الآية تنبيه على قدرته وعظمته سبحانه وتسخير الاشياء له والطعن على الكفار التاركين للسجود ومن تقع على الملائكة عموما وسجودهم طوع واما اهل الارض فالمومنون داخلون فى من وسجودهم ايضا طوع وامــا سجود الكفرة فهو الكره وذلك على معنيــين فان جعلنــا السجود هذه الهيئة المعهودة فالمراد من الكفرة من اسلم خوف سيف الاسلام كما قاله قتسادة وان جعلنــا السجود الحضوع والتذلل حسب مــا هو فى اللغـة

فيدخل الكفار اجمعون في من لانه ليس منكافر الا ويلحقه من التذلل والاستكانة لقدرة الله تعالى انواع اكثر من ان تحصى بحسب رزاياه واعتباراته \* وقوله سبحانه وظلالهم بالغدو والآصال اخبار عن ان الظـلال لهـا سجود لله تمالى كقوله تمالى او لم يروا الى ما خلق الله من شيء يتفيؤا ظلاله الآية وقال مجاهد ظل الكافر يسجد طوعا وهوكاره وروي ان الكافر اذا سجد لصنمه فان ظله يسجد لله حينتذ وباقى الآية بين ثم مثل الكفار والمومنين بقوله قل هل يستوى الاعمى والبصير وشبه الكافر بالاعمى والكفر بالظلمات وشبه المومن بالبصير والايمان بالنور \* وقوله سبحانه قل الله خالق كل شيء لفظ عام يراد به الخصوص كما تقدم ذكره في غير هذا الموضع \* وقوله سبحانه انزل من السماء ما ويريد به المطر \* فسالت اودية بقدرها الاودية ما بين الجبال من الانخفاض والحنادق وقوله بقدرها يحتمل أن يريد بما قدر لها من الماء ويحتمل أن يريد بقدر ما تحمله على قدر صغرها وكبرها (ت) وقوله فاحتمل بمعنى حمل كاقتدر وقدر قاله (ص) والزبد ما يحمله السيل من غشا ونحوه والرابي المنتفخ الذي قــد ربا ومنــه الربوة ﴿ وقوله سبحانـه وممـا توقـدون عليــه في النــار ابتغاء حلية او متاع زبد مشله المعنى ومن الاشياء التي توقدون عليها ابتغاء الحلمي وهي الذهب والفضة او ابتغاء الاستمتاع بهـا في المرافق وهي الحديد والرصاص والنحاس وتحوها من الاشياء التي توقــدون عليهــا فاخبر تعالى ان من هذه ايضا اذا احمى عليها يكون لها زبد مماثل للزبد الذى يحمله السيل ثم ضرب سبحانه ذلك مشلا للحق والباطل اي ان الماء الذى تشربه الارض من السيل فيقع النفع به هو كالحق والزبد الذى يخمد وينفش ويذهب هوكالباطل وكذلك ما يخلص من الذهب والفضة والحديد ونحوه هوكالحق وما يذهب في الدخان هوكالباطل \* وقوله جِفاً

مصدر من قولهم اجفأت القدر اذا غلت حتى خرج زبدها وذهب وقال (ص) جفا عال اي مضمحلا متلاشيا ابو البقاء وهمزته منقلبة عن واو وقيل اصل انتهى \* وقوله ما ينفع الناس يريـد الخالص من الماء ومن تلك الاحجار \* وقوله سبحانـه للذين استجابوا لربهم الحسني ابتــدا كلام والحسني الجنة \* والذين لم يستجيبوا هم الكفرة \* وسوء الحساب هو التقصى على المحاسب وان لا يقيع في حسابه من التجاوز شيء قاله شهر بن حوشب والنخمي وفرقد السنجي وغيرهم \* وقوله سبحانــه افمن يعلم انما انزل اليك من ربك الحق كمن هو اعمى المعنى اسواء من هداه الله فعلم صدق نبوتك و امن بك كمن هو اعمى البصيرة باق على كفره روي ان هذه الآية نزلت في حمزة بن عبد المطلب وابي جهل وهي بعد هذا مشال في جميع العالم \* انما يتذكر اولوا الالباب انما في هذه الآية حاصرة اي انما يتذكر فيومن ويراقب الله من له لب ثم اخذ فى وصفهم فقال الذين يوفون بعهد الله الآية قال الثملبي قال عبد الله بن المبارك هذه عمان خلال مسيرة الى عمانية ابواب الجنة وقال ابو بڪر الوراق هذه ثمان جسور فمن اراد القربة من الله عبرها انتهى وباقى الآيـة الفاظها واضعـة وانوارهـا لذوى البصائر لانحـة \* ويدر ون يدفعون قال الغزالي لما ذكر هذه الآيـة والذى •اثر غرور الدنيا على نعيم الآخرة فليس من ذوى الالباب ولذلك لاتنكشف له اسرار الكتاب انتهى وجنات بدل من عقبي وتفسير لها \* وعدن هي مدينة الجنة ووسطها ومعناها جنات الاقامة من عدن في المكان اذا اقام فيه طويلا ومنه المعادن وجنات عدن يقال هي مسكن الانبيا، والشهدا، والعلما، فقط قاله عبد الله بن عمرو بن العاصي ويروى ان لها خمسة الاف باب \* وقوله ومن صلح اي عمل صالحًا \* والملائكة يدخلون عليهم من كل باب سلام عليكم

اي يقولون سلام عليكم والمعنى هذا بما صبرتم وباقى الآية واضح \* وقوله سبحانه والذين ينقضون عهد الله الآية هذه صفة حال مضادة للمتقدمة نعوذ بالله من سخطه \* وقوله تعالى الله يبسط الرزق لمن يشاء الآيـة لما اخبر عن من تقدم وصفه بان لهم اللعنة وسوء الدار انحى بعد ذلك على اغنيائهم وحقر شأنهم وشــأن اموالهم المعنى ان هـذا كلــه بمشيئــة الله يهب الكافر المال ليهاكه بـ ويقدر على المومن ليعظم بـ ذلك اجره وذخره \* وقوله ويقدر من التقدير المناقض للبسط والاتساع \* ويقول الذين كفروا لولا انزل عليه الية من ربه قل أن الله يضل من يشاء الآية رد على مقترحى الآيات من كفار قريش كما تقدم \* وقوله سبحانه الذين امنوا وتطمئن قاوبهم بذكر الله الذين بـدل من من فى قوله من اناب وطانينة القلوب هي الاستكانة والسرور بذكر الله والسكون به كالابه ورضى بالثواب عليه وجودة اليقين ثم قال سبحانه الابذكر الله تطمئن القلوب اي لابالآيات المقترحة التي رجما كفر بعدها فنزل العذاب \* والذين الثاني مبتــدأ وخبره طوبي لهم واختلف فى معنى طوبى فقال ابن عباس طوبى اسم الجنة بالحبشية وقيل طوبى اسم الجنـة بالهنـديـة وقيــل طوبى اسم شجرة فى الجنــة وبهذا تواترت الاحاديث قال رسول الله صلى الله عليه وسلم طوبى اسم شجرة فى الجنة يسير الراكب المجد فى ظلها مائة عام لا يقطمها الحديث قال (ص) طوبى فعلى من الطيب والجمهور انها مفرد مصدر كسقيا وبشرى قال الضحاك ومعناها غبطة لهم قال القرطبي والصحيح انها شجرة للحديث المرفوع انتهى (ت) وروى الشيخ الحافظ ابو بكر احمد بن علي بن ثابت بن الحطيب البغدادي في تاريخــه عن شيخه أبى نعيم الاصبهاني بسنده عن ابي سعيد الحدري عن النبي صلى الله عليه وسلم ان رجلا قال له يا رسول الله طوبي لمن راك وامن بك قال

طوبی لمن روانی و امن بی ثم طوبی ثم طوبی ثم طوبی لن وامن بی ولم يرنی فقال له رجل يا رسول الله ما طوبي قال شجرة فى الجنــة مسيرة مائــة سنــة ثياب اهل الجنسة تخرج مِن اكمامها انتهى من ترجمة احمد بن الحسن \* وقوله تمالى كذلك ارسلناك في امة قد خلت من قبلها امم اي كما اجرينا عادتنا كذلك ارسلناك الآية \* وقوله وهم يكفرون بالرحمن قال قتادة نزلت في قريش الما كتب في الكتاب بسم الله الرحن الرحيم في قصة الحديبية فقال قائلهم نحن لانعرف الرحمن قال (ع) وذلك منهم ابايـة اسم فقط وهروب عن هذه المبارة التي لم يعرفوها الامن قبل النبي عليه السلام والمتاب المرجع كالمآب لان التوبة هي الرجوع \* وقوله سبحانــه ولو ان قر انا سيرت بــه الجبال او قطعت به الارض الآية قال ابن عباس وغيره ان الكفار قالوا للنبي صلى الله عليــه وسلم ازح عنا وسير جبلي مكة فقد ضيقــا علينا واجعل لنا ارضنا قطع غراسة وحرث واحي لنــا ٠ابا٠نا واجدادنا وفلانا وفلانا فـنزلت الآيـة فى ذلك معلمة انهم لايومنـون ولوكان ذلككله \* وقـوله تعالى افلم ييــأس الذين المنــوا الآيــة يـيأس معناه يعلم وهي لغـة هواذن وقــرأ على بن ابي طالب وابن عباس وجماعة افلم يتبين ثم اخبر سبحانــه عن كفار قريش والعرب انهم لايزالون تصيبهم قوارع من سرايا النبي صلى الله عليه وسلم وغزواته ثم قال اوتحلانت يا محمد قريبا من دارهم هذا تاويل ابن عباس وغيره وقال الحسن بن ابي الحسن المعنى او تحل القارعة قريبًا من دارهم ووعد الله على قول ابن عباس وغيره هو فتح مكة وقال الحسن الآية عامة في الكفار الى يوم القيامة وان حال الكفرة هكذا هي الى يوم القيامة ووعد الله قيام الساعة والقارعة الرزية التي تقرع قلب صاحبها \* وقوله سبحانه ولقد استهزئي برسل الآية تانيس وتسلية له عليه السلام قال البخاري فامليت اي اطلت من الملبي والملاوة ومنه مليا ويقال للواسع الطويل من الارض مَــلّي من الارض انتهى \* وقوله تعالى افمن هو قائم على كل نفس بما كسبت اي اهو احق بالعبادة ام الجمادات \* وقوله قل سموهم اي سموا من له صفات يستحق بها الالوهية ومكرهم يعم اقوالهم وافعالهم التي كانت بسبيل مناقضة الشرع \* ولهم عذاب في الحيوة الدنيا اي بالقتل والاسر والجدوب وغير ذلك \* واشق من المشقة اي اصعب والواق الساتر على جهة الحماية من الوقاية \* وقوله سبحانه مثل الجنة التي وعد المتقون تجرى من تحتها الانهار اكلها دائم وظلها قد تقدم تفسير نظيره وقوله اكلها معناه مايوكل فيها \* وقوله سبحانه والذين البناهم الكتاب يفرحون الآية قال ابن زيد المراد بالآية من آمن من اهل الكتاب كمبد الله بن سلام وغيره قال (ع) والمعنى مدحهم وباقى الآية بين ﴿ وقوله سبحانيه يحدوا الله ميا يشاء ويثبت المعنى ان الله سبحانــه يمحو من الامور مــا يشـــاء ويغيرهــا عن احوالهــا مما سبق في علمه محوه وتغييره ويبتها في الحالة التي ينقلها اليها حسب ما سبق في علمه قال (ع) واصوب ما يفسر به ام الكتاب انه كتاب الأمور المجزومة التي قمد سبق القضاء فيها بمما هوكائن وسبق ان لاتبدل ويبقى المحو والتثبيب في الامور التي سبق في القضاء أن تبدل وتمحى وتثبت قال نحوه قتادة وقوله سبحانــه وامــا نرينك بعض الذي نعدهم ان شرط دخلت عليهـا مـا \* وقوله او نـتوفينــك او عاطفــة \* وقوله فانمــا جواب الشرط ومعنى الآية ان نبقك يا محمد لترى بعض الذي نعدهم او نتوفينك قبل ذلك فعلى كلا الوجهـين فانمـا يلزمك البلاغ فـقط والضمير في قوله او لم يروا عائــد على كفار قريش كالذي في نعدهم \* وقوله ناتي معناه بالقدرة والامر \* والارض يريد بها اسم الجنس وقيل يريد ارض الكفار المذكورين المني اولم يروا

انا ناتى ارض هؤلا بالفتح عليك فننقصها بما يدخل في دينك من القبائل والبلاد المجاورة لهم فما يومنهم ان نمكنك منهم ايضا قاله ابن عباس وهذا على ان الآية مدنية ومن قال أن الارض اسم جنس جعل انتقاص الارض بتخريب العمران الذى يحله الله بالكفار وقيل الانتقاص بموت البشر ونقص الثمار والبركة وقيل بموت العلما. والاخيار قاله ابن عباس ايضا وكل ما ذكر يدخل في لفظ الآية وجملة معنى هذه الآية الموعظة وضرب الشل وقال ابوعمر بن عبد البر في كتاب العلم بسنده عن عطاء بن ابي رباح في معنى ننقصها من اطرافها قال بذهاب فقهائها وخيار اهلها وعن وكيع نحوه وقال الحسن نقصانها هو بظهور المسلمين على المشركين قال ابو عمر وقول عطا. في تاويل الآية حسن جدا تلقاه اهل العلم بالقبول وقــول الحسن ايضا حسن انتهى \* وقوله سبحانه فلله المكر جميما اي العقوبات التي احلها بهم وسهاها مكرا على عرف تسمية العقوبة باسم الذنب وباقى الآية تحذير ووعيد ﴿ ويقول الذين كفروا لست مرسلا المعنى ويكذبك يا محمد هؤلا الكفرة ويقولون لست مرسلا \* قل كفي بالله شهيدا اي شاهدا بيني وبينكم ومن عنده علم الكتاب قال قتادة يريد من آمن منهم كعبد الله بن سلام وغيره كمل تفسير السورة وصلى الله على سيدنا محمد واله وصحبه وسلم تسليما

بسم الله الرحمن الرحيم

تفسير سورة ابراهيم عليه السلام

هذه السورة مكية الاالتين وهما قوله عز وجل الم تر الى الذين بدلوا نعمت الله كفرا الى اخر الآتيين ذكره مكي والنقاش \* فوله عز وجل الركتاب

انزلنـاه اليـك لتخرج الناس من الظلمات إلى النور قال القاضي بن الطيب وابو الممالى وغيرهما ان الانزال لم يتعلق بالكلام القديم الذى هو صفة الذات لكن بالمعانى التي افهمها الله تعالى جبريل عليه السلام من الكلام \* وقوله لتخرج النياس من الظات الى النور في هذه اللفظية تشريف للنبي صلى الله عليمه وسلم وعم النماس اذ هو مبعوث الى جميع الحلق وقرأ نافع وابن عامر الله الذي له ما في السموات وما في الارض برفع اسم الله على القطع والابتداء وقرأ الباقون بخفض الها. \* وويـل معناه وشدة وبلا. وباقى الآيـة بـين \* وقوله سبحانه ومسا ارسلنا من رسول الابلسان قومه ليبين لهم الآية هذه الآية طعن ورد على المستغربين امر محمد صلى الله عليه وسلم وباقى الآية بين \* وقوله سبحانه لموسى وذكرهم بايام الله اي عظهم بالتهديد بسقم الله التي احلها بالامم الكافرة قبلهم وبالتعديد لنعمه عليهم وعبر عن النعم والنقم بالايام اذ هي في آيام وفي هذه العبارة تعظيم هذه الكوائن المذكر بها وفي الحديث الصحيح بينها موسى في قومه يذكرهم ايام الله الحديث فى قصة موسى مع الخضر قال عياض في الأكمال ايام الله نعماؤه وبلاؤه انتهى وقال الداودي وعن النبي صلى الله عليه وسلم وذكرهم بايام الله قال بنعم الله وعن قتــادة الايات لكـــل صبــار شكور قال نعم والله العبــد اذا ابتلي صبر واذا اعطي شكر انتهى وقال ابن العربي فى احكامه وفى ايام الله قولان احدهما نعمه والشانى نقمه انتهى \* وقوله واذ تأذن ربكم لئن شكرتم لازيدنكم الآية تأذن بمنى اذن اي اعلم قال بعض العلما الزيادة على الشكر ليست فى الدنيا وانما هي من نعم الآخرة والدنيا اهون من ذلك قال (ع) وجائز ان يزيد الله المومن على شكره من نعم الدنيا والآخرة والكفر هنا يحتمل ان يكون على بابه ويحتمــل ان يكون كفر النعم لاكفر الجحد وفى الآيــة ترجية

وتخويف وحكى الطبري عن سفيان وعن الحسن انهــا قالا معنى الآيــة لــئن شكرتم لإزيدنكم من طاعتي قال (ع) وضعفه الطبري وليس كما قال بـل هو قوي حسن فتأمله (ت) وتضعيف الطبري بين من حيث التخصيص والاصل التعميم \* وقوله الم ياتكم هذا ايضا من التذكير بايام الله \* وقوله سبحانه فردوا ايديهم في افواههم قيل معناه ردوا ايدي انفسهم في افواه انفسهم اشارة على الانبيا. بالسكوت وقال الحسن ردوا ايدي انفسهم في افواه الرسل تسكينًا لهم وهذا اشنع في الرد \* وقوله عز وجل قالت رسلهم افي الله شك التقدير افي الاهية الله شك او افي وحدانية الله شك وما في قوله ما اذيتمونا مصدرية ويحتمل ان تكون موصولة بمعنى الذي قال الداودي عن ابى عبيدة لمن خاف مقامي مجازه حيث اقيمه بين يديي للحساب انتهى قال عبد الحق في العاقبة قال الربيع بن خيثم من خاف الوعيد قرب عليه البعيد ومن طال امله ساء عمله انتهى وباقى الآية بين \* وقوله سبحانه واستفتحوا وخابكل جبار عنيد استفتحوا اي طلبوا الحكم والفتاح الحاكم والمعنى ان الرسل استفتحوا اي سألوا الله تبارك وتعالى انفاذ الحكم بنصرهم وقيــل بــل استـفـتح الكفار على نحو قول قريش عجل لنــا قطنــا وعلى نحو قول ابى جهل يوم بدر اللهم اقطعنــا للرحم وأتيانا بمــا لانعرف فاحنــه الغداة وهذا قول ابن زيد وقرأت فرقة واستفتحوا بكسر التاءعلي معني الامر للرسل وهي قراءة ابن عباس ومجاهد وابن محيصن وخاب معناه خسر ولم ينجح والجبار المتعظم في نفسه والعنيد الذي يعانبد ولايناقبد \* وقوله من ورائمه قال الطبري وغيره معناه من امامه وعلى ذلك حملوا قوله تعالى وكان ورا هم ملك وليس الامركم ذكروا بل الورا . هنا وهناك على بابه اي هو ما ياتي بعد في الزمان وذلك ان التقدير في هذه الحوادث بالامام

والوراء انما هو بالزمان وما تقدم فهوامام وهو بين اليد كا نقول في التوراة والانجيل انهما بين يدي القران والقران وراهما وعلى هذا فما تأخر في الزمان فهو وراء المتقدم \* ويسقى من مـا. صديد الصديد القيح والدم وهو ما يسيل من اجساد اهـل النار قاله مجاهد والضحاك \* وقوله يتجرعه ولايكاد يسيف عبارة عن صعوبة امره عليهم وروي ان الكافريوتي بالشربة من شراب اهل النار فيتكرها فاذا ادنيت منه شوت وجهه وسقطت فيها فرقة رأسه فاذا شربها قطعت امعاءه وهذا الخبر مفرق في · أيات من كتاب الله عز وجل \* ويأتيــه الموت من كل مكان اي من كل شمرة في بدنه قاله ابراهيم التيمي وقيل من جميع جهاته الست \* وما هو بميت لايراح بالموت \* ومن ورائسه عذاب غليظ قال الفضيل بن عياض العذاب الغليظ حبس الانفاس في الاجساد وفي الحديث تخرج عنق من النار تكلم بلسان طلق ذلق لها عينان تبصر بهما ولها لسان تكلم به فتقول انى امرت بمن جعل مع الله الها اخر وبكل جبار عنيد وبمن قتل نفسا بغير نفس فتنطلق بهم قبل سائر الناس بخمس مائمة عام فتنطوى عليهم فتقذفهم في جهنم خرجه البزار انتهى من الكوك الدري \* وقوله في يوم عاصف وصف اليوم بالعصوف وهي من صفات الريح بالحقيقة لما كانت في اليوم كقول الشاعر \* ونمتِ وما ليل المطى بنائم \* وباقى الآيــة بين وبرزوا لله جميعا معناه صاروا فى البراز وهي الارض المتسعة فـقال الضعفاء وهم الاتباع للذين استكبروا وهم القادة واهل الرأي وقولهم سواء علينا اجزعنا ام صبرنا مالنا من محيص المحيص المفر والملجأ ماخوذ من حاص يحيص اذا نفر وفر ومنه في حديث هرقل فحاصوا حيصة حمر الوحش الى الابواب وروي عن ابن زيد وعن محمد بن كعب ان اهل الناريقولون انما نال اهل الجنة الرحمة

بالصبرعلى طاعة الله فتعالوا فلنصبر فيصبرون خمس مائسة سنسة فبلا يستفعون فيقولون هلم فلنجزع فيضجون ويصيحون ويبكون خمس مائمة سنة اخرى فحينتمذ يقولون هذه المقالة سواء علينا الآية وظاهر الآية انهم انما يقولونها في موقف العرض وقت البروز بين يدي الله عز وجل \* وقسوله عز وجـل وقال الشيطان لما قضى الامر المراد هنا بالشيطان ابليس الاقدم وروي عن النبي صلى الله عليه وسلم من طريق عقبة بن عامر انه قال يقوم يوم القيامة خطيبان احدهما ابليس يقوم في الكفرة بهذه الالفاظ والشاني عيسى بن مريم يقوم بقوله ما قلت لهم الاما امرتني به الآية وروي في حديث ان ابليس انمـا يقوم بهذه الالفاظ في النارعلي اهلها عنـد قولهم مالنــا من محيص في الآيـة المتقدمة فعلى هـذه الروايـة يكون معنى قـوله قضى الامر اي حصل اهمل النارفي النار واهمل الجنة في الجنة وهو تاويل الطبري \* وقوله وماكان لى عليكم من سلطان اي من حجة بينة والاان دعوتكم استثناء منقطع ويحتمل ان يريد بالسلطان في هذه الآيـة الغلبة والقــدرة والملك اي ما اضطررتكم ولاخوفتكم بقوة منى بـل عرضت عليكم شيـأ فاتى رأيكم عليه \* وقوله فلا تلوموني يريد بزعمه اذ لاذنب لي ولوموا انفسكم اي في سوء نظركم في اتباعي وقلة تشبتكم \* ما انا بمصرخكم المصرخ المغيث والصارخ المستغيث واما الصريخ فهو مصدر بمنزلة البريح \* وقوله انى كفرت بما اشركتمون ما مصدرية وكانه يقول انى الآن كافر باشراكم اياي مع الله قبل هذا الوقت فهذا تبر منه وقد قال تمالى ويوم القيامة يكفرون بشرككم \* وقوله عز وجــل وادخل الذين ·امنوا وعملوا الصالحات جنات تجرى من تحتها الانهار خالدين فيها باذن ربهم الاذن هنا عبارة عن القضاء والامضا \* وقوله سبحانه الم تركيف ضرب الله مشلا كلمة طيبة

الم تر بمعنى الم تعلم قال ابن عباس وغيره الكلمة الطيبة هي لااله الا الله مثلها الله سبحانه بالشجرة الطيبة وهي النخلة في قول اكثر المتأولين فكان هذه الكلمة اصلها ثابت في قلوب المومنيين وفضلها وما يصدر عنها من الافعال الزكيمة وانواع الحسنات هو فرعها يصعد الى السماء من قبل العبد والحين القطعــة من الزمان غير محدودة كقوله تعالى ولتعلمن نبأه بعد حين وقد تقتضي لفظة الحين بقرينتها تحديدا كهذه الآية والكلمة الخبيشة هي كامة الكفر وما قاربها من كلام السو. في الظلم ونحوه والشجرة الحبيثة قال اكثر المفسرين هي شجرة الحنظل ورواه انس عن النبي صلى الله عليه وسلم وهذا عندى على جهـة المثـل \* اجتثت اي اقتعلت جثتها بنزع الاصول وبقيت في غاية الوهن والضعف فتقلبها اقل ريح فالكافر يرى ان بيده شيأ وهو لا يستقر ولا يغني عنه كهذه الشجرة الذي يظن بها على بعد او للجهل بها انهـا شيء نافع وهي خبيثــة الجنى غير باقية ﴿ وقوله سبحانه يثبت الله الذين المنوا بالقول الثابت في الحيوة الدنيا وفي الآخرة القول الثابت في الحياة الدنياكلمة الاخلاص والنجاة من النـــار لااله الاالله والاقرار بالنبوءة وهذه الآية تعم العالم من لدن ادم عليه السلام الى يوم القيامـة قال طاوس وقتادة وجمهور من العلماء الحياة الدنيـا هي مـدة حياة الانسان وفي الآخرة وقت سؤاله في قبره وقال البرا بن عازب وجماعة في الحياة الدنيا هي وقت سؤاله في قبره ورواه البراء عن النبي صلى الله عليه وسلم فى لفظ متأول وفى الآخرة هو يوم القيامة عند العرض والاول احسن ورجحه الطبري (ت) ولفظ البخاري عن البرا. بن عازب ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال المسلم اذا سئــل في القبر يشهد ان لااله الاالله وان محمدا رسول الله فذلك قوله يثبت الله الذين المنوا بالقول الثابت في الحيوة الدنيا وفي الآخرة

انتهى وحديث البراء خرجه البخاري ومسلم وابو داود والنساءي وابن ماجه قال صاحب التذكرة وقد روى هذا الحديث ابو هريرة وابن مسعود وابن عباس وابو سعيد الجدري قال ابو سعيد الحدري كنا في جنازة مع النبي صلى الله عليه وسلم فقال يا ايها الناس ان هذه الامة تبتلي في قبورها فاذا الانسان دفن وتفرق عنه اصحابه جاءه ملك بيده مطراق فاقعده فقال ما تقول في هذا الرجل الحديث وفيه فقال بعض اصحاب النبي صلى الله عليه وسلم ما احد يقسوم على رأسه ملك بيده مطراق الاهبل فقال النبي صلى الله عليه وسلم يثبت الله الذين امنموا بالقول الشابت في الحيموة الدنيما وفي الآخرة ويضل الله الظالمين ويفعل الله مــا يشاء انتهى قال ابو عمر بن عبد البر وروينا من طرق ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال لعمركيف بك يا عهر اذا جا ك منكر ونكير اذا مت وانطلق بك قومك فقاسوا ثلاثة اذرع وشبرا في ذراع وشبر ثم غسلوك وكفنوك وحنطوك ثم احتملوك فوضعوك فيه ثم اهالوا عليك التراب فاذا انصرفوا عنك اتاك فتانا القبر منكر ونكير اصواتهما كالرعد القاصف وابصارهما كالبرق الخاطف يجران شعورهما معهما مرزبة لو اجتمع عليهــا اهل الارض لم يقلبوها فقال عمر يارسول الله ان فرقنا فحق لنا ان نفرق انبعث على ما نحن عليه قال نعم ان شاء الله قال اذن اكفيكهما انتهى والظالمون في هذه الآيـة الكافرون ﴿ ويفعل الله ما يشا. اي بجق الملك فلا راد لامره ولامعقب لحكميه وجاءت احاديث صحيحية في مسايلة العبد في قبره وجماعية السنة تقول ان الله سبحان ه يخلق للعبد في قبره ادراكات وتحصيلا اما مجياة كالمتمارفة واما بحضور النفس وان لم تتلبس بالجسدكالعرف كل هذا جائز في قدرة الله تبارك وتعالى غيران في الاحاديث الصحيحة انه يسمع خفق النعال ومنها انه يرى الضو كأن الشمس دنت للغروب وفيها انه يراجع

وفيها فيعاد روحه الى جسده وهذا كله يتضمن الحياة فسبحان من له هذه القدرة العظيمة \* وقوله سبحانه الم تر الى الذين بدلوا نعمت الله كفرا المراد بالذين بدلوا نعمة الله كفرة قريش وقد خرجه البخاري وغيره مسندا عن ابن عباس انتهى والتقدير بدلوا شكر نعمة الله كفرا ونعمة الله تعالى في هذه الآية هو محمد صلى الله عليه وسلم ودينــه \* واحـــــــــاوا قومهم اي من اطاعهم وكأن الاشارة والتعنيف انما هو للرءوس والاعلام \* والبوار الهلاك قال عطاء بن يسار نزلت هذه الآية في قتلي بدر والانداد جمع ند وهو المثيل والمراد الاصنام واللام في قوله ليضلوا بضم اليا، لام كي وبفتحها لام عاقبة وصيرورة والقراءتان سبعيتان ﴿ وقوله سبحانه قل لعبادي الذين المنوا يقيموا الصلوة الآية العباد جمع عبد وعرفه في التكرمة بخلاف العبيد والسر صدقة التنفل والعلانية المفروضة هذا هو مقتضي الاحاديث وفسر ابن عباس هذه الآية بزكاة الاموال مجملا وكذلك فسر الصلاة بانها الخمس وهذا عندى منه تقريب المخاطب \* والحلل مصدر من خالل اذا واد وصافى ومنه الحلة والحليل والمراد بهذا اليوم يوم القيامة \* وقوله سبحانه الله الذي خلق السموات والارض وانزل من السماء ماء فاخرج به من الثمرات رزقا لكم هذه الآية تذكير بالائه سبحانه وتنبيه على قدرته التي فيهما احسان الى البشر لتـقوم الحجة عليهم ﴿ وقوله بامره مصدر امريامر وهذا راجع الى الكلام القديم القائم بالذات \* ودائبين معناه متاديين ومنه قوله صلى الله عليه وسلم لصاحب الجمل الذي بكي واجهش اليه ان هذا الجمل شكما الي انك تجيعه وتدئبه اي تديمه في الحدمة والعمل وظاهر الآية ان معنَّاه دائبين في الطلوع والغروب وما بينهما من المنافع للناس التي لاتحصى كثرة وعن ابن عباس انــ ه قال معناه دائبــين في طاعة الله ﴿ وقوله سبحانه و اتاكم

من كل ما سألتموه المعنى ان جنس الانسان بجملتــه قد اوتي من كل ما شأنــه ان يسال وينتفع به وقرأ ابن عباس وغيره من كل ما سألتموه بتنوين كل وعظمها في الحواس والقوى والايجاد بعد العدم والهداية للايمان وغير ذلك وقال طلق بن حبيب ان حق الله تعالى اثقل من ان يقوم بـ العبَّاد ونعمـ ه اكثر من ان يحصيها العباد ولكن اصبحوا توابين وامسوا توابين (ت) ومن الكلم الفارقية ايها الحريص على نيل عاجل حظه ومراده الفافل عن الاستعداد لمعاده تنبه لعظمة من وجودك بايجاده ويقاؤك بارفاده ودوامك بامداده انت طفل في حجر لطفه ومهد عطفه وحضانة حفظه يغذك بلبان بره ويقلبك بايدي اياديه وفضله وانت غافل عن تعظيم امره جاهل مبا اولاك من لطيف سره وفضلك به على كثير من خاقه اذكر عهد الايجاد ودوام الامداد والارفاد وحالتي الاصدار والايراد وفاتحة المبـدإ وخاتمـة الممـاد انتهى \* وقوله سبحانه ان الانسان يريد بــه النوع والجنس المعنى توجــد فيــه هذه الحــلال وهي الظلم والكفر فانكانت هذه الحلال من جاحــد فهي بصفة وانكانت من عاص فهي بصفة اخرى \* وقوله سبحانـه واذ قال ابراهيم رب اجمـل هـذا البلد · امنا تقدم تفسيره \* وقوله واجنبني وبني ان نعبد الاصنام واجنبني معناه امنعني يقال جنبه كذا واجنبه وجنبه اذا منمه من الامر وحماه منه (ت) وكذا قال (ص) واجنبني معناه امنعني اصله من الجانب وعبارة المهدوي اي اجملني جانبا من عبادتها وقال الثملبي واجنبني اي بعدني واجعلني منها على جانب بميد انتهى وهذه الالفاظكلها متقاربة المعانى واراد ابراهيم عليه السلام بني صلبه واما باقي نسله فمنهم من عبد الاصنام وهذا الدعاء من الحليل عليــه السلام يقتضي افراط خوفه على نـفسه ومن حصل في رتبته فكيف يخـاف

ان يعبد صنما لكن هـذه الآية ينبغي ان يقتـدى بهـا في الحوف وطلب حسن الحاتمـة والاصنام هي المنحوتـة على خلقـة البشر ومـاكان منحوتا على غير خلقــة البشر فهي اوثان قاله الطبري عن مجاهد ونسب الى الاصنام انهــا اضلت كثيرا من الناس تجوزا وحقيقة الاضلال انما هي لمخترعها سبحانــه وقيل اراد بالاصنام هنا الدنانير والدراهم \* وقوله ومن عصــانى ظاهره بالكـفر لمادلة قوله فمن تبعني فانه مني واذاكان ذلك كذلك فقوله فانك غفور رحيم معناه بتوبتك على الكفرة حتى يومنوا لاأنه اراد أن الله يغفر لكافر وحمله على هذه العبارة ماكان ياخذ نفسه به من القول الجميل والنطق الحسن وجميل الادب صلى الله عليه وسلم قال قتادة اسمعوا قول الخليـل صلى الله عليه وسلم والله ماكانوا طعانين ولالعانين وكذلك قول نبي الله عيسى عليمه السلام وان تغفر لهم فانك انت العزيز الحكيم واسند الطبري عن عبد الله بن عمرو حديثًا أن إلنبي صلى الله عليه وسلم تلا هاتين الآيتين ثم دعا لامته فبشر فيهم وكان ابراهيم التيمي يقول مـن يامن على نفسه بعـد خوف ابراهيم الحليل على نفسه من عبادة الاصنام \* وقوله ومن ذريني يريد اسماعيل عليه السلام وذلك ان سارة لما غارت بهاجر بعد ان ولدت اساعيل تشوش قلب أبراهيم منهما فروي انــه ركب البراق هو وهاجر والطفل فجاء في يوم واحد من الشام الى بطن مكة فتركها هناك ورك منصرفا من يومه ذلك وكان ذلك كله بوحي من الله تعالى فلما ولى دعا بمضمن هذه الآيـة وامــا كيفية بقاء هاجر وما صنعت وسائر خبر اسماعيل فني كتاب البخاري وغيره وفي السير ذكر ذلك كله مستوعبا (ت) وفي صحيح البخاري من من حديثه الطويـل في قصـة ابراهيم مع هاجر وولدها لما حملهما الي مكة قال وليس بحكة يومئنذ احد وليس فيها ما، فوضمها هنالك ووضع

عندها جرابا فيه تمر وسقا فيه ما ثم قنى ابراهيم منطلقا فتبعته ام اسماعيل فقالت يا ابراهيم اين تذهب وتتركنا بهذا الوادى الذي ليس فيه انيس ولا شي، فقالت له ذلك مرارا وجعل لا يلتفت اليها فقالت له الله امرك بهذا قال نعم قالت اذن لا يضيعنا ثم رجعت فانطلق ابراهيم حتى اذا كان عند الثنية حيث لا يرونه استقبل بوجه البيت ثم دعا بهؤلا الدعوات ورفع يديه فقال رب اني اسكنت من ذريتي بواد غير ذي زرع عند بيتك المحرم حتى بلمغ يشكرون الحديث بطوله وفي طريق قالت يا ابراهيم الى من تتركنا قال الى الله عز وجل قالت رضيت انتهى وفي هذا الحديث من الفوائد لإرباب القلوب والمتوكلين واهل الثقة بالله سبحانه ما يطول بنيا سردها فاليك استخراجها ولما انقطعت هاجر وابنها الى الله تمالى اواهما الله وانبع لهما ما وزمزم المارك الذى جعله غذا قال ابن العربي وقـد قال النبي صلى الله عليـه وسلم مـا وزمزم لما شرب له قال ابن العربي ولقد كنت مقيا عكة سنة سبع وثمانين واربعائة وكنت اشرب ماء زمزم كثيرا وكلما شربت نويت به العلم والايمان ونسيت ان اشربه للعمل ففتح لى فى العلم وياليتني شربت لهما معا حتى يفتح لى فيهما ولم يقدر فكان صغوى الى العلم اكثر منه الى العمل انتهى من الاحكام ومن في قوله ومن ذريتي للتبعيض لان اسحاق كان بالشام والوادي ما بين الجبلين وليس من شرطه ان يكون فيه ما وجمعه الضمير في قوله ليقيموا يدل على أن الله قد أعلمه أن ذلك الطفل سيعقب هناك ويكون له نسل واللام في ليقيموا لام كي هذا هو الظاهر ويصح ان تكون لام الامركانــه رغب الى الله سبحانه أن يوفقهم لاقامة الصلاة والافددة القاوب جمع فواد سمي بذلك لاتقاده ماخوذ من فأد ومنه المفتأد وهو مستوقد النيار حيث يشوى اللحم \* وقوله من الناس تبعيض ومراده المومنون وباقى الآية بين \*

وقوله رب اجعلني مقيم الصلوة دعا ابراهيم عليه السلام في امركان مثابرا عليه متمسكا به ومتى دعا الانسان في مثل هذا فاغما المقصد ادامة ذلك الامر واستمراره قال السهيلي قوله تعالى رب اجعلنى مقيم الصلوة ومن ذريتى بجرف التبعيض ولذلك اسلم بعض ذريته دون بعض انتهى وفاقا لما تقدم الآن \* وقوله ربنا اغفرلي ولوالدي اختلف في تاويل ذلك فقالت فرقمة كان ذلك قبل يأسه من ايمان ابيه وتبينه انه عدولله فاراد اباه وامه لانها كانت مومنة وقيل اراد ءادم ونوحا عليهما السلام وقرأ الزهري وغيره ولولدي على انه دعا. لاساعيل واسحاق وانكرها عاصم الجحدري وقال ان في مصحف ابي بن كعب ولابوي \* وقوله عز وجل ولاتحسبن الله غافلا عما يعمل الظالمون انما يوخرهم الآية هذه الآية بجملتها فيها وعيد للظالمين وتسلية للمظاومين والخطاب بقوله تحسبن للنبي صلى الله عليـه وسلم وتشخص فيـه الابصار معناه تحد النظر لفرط الفزع ولفرط ذلك يشخص المحتضر والمهطع المسرع في مشيه قاله ابن جبير وغيره وذلك بذلة واستكانة كاسراع الاسير ونحوه وهذا ارجح الاقوال وقال ابن عباس وغيره الاهطاع شدة النظر من غير ان يطرف وقال ابن زيد المهطع الذي لا يرفع رأسه قال ابو عبيدة قــد يكون الاهطاع للوجهين جميعا الاسراع وادامة النظر والمقنع هو الذي يرفع رأسه قدما بوجهه نحو الشيء ومن ذلك قول الشاعر

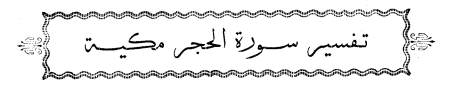
يباكرن العضاه بمقنعات \* نواجذهن كالحد الوقيم يباكرن العضاه بمقنعات \* نواجذهن كالحد الوقيم وجوه يصف الابل عند رعيها اعالي الشجر وقال الحسن فى تفسير هذه الآية وجوه الناس يوم القيامة الى السها الاينظر احد الى احد وذكر المبرد فياحكي عنه مكي ان الاقناع يوجد فى كلام العرب بمعنى خفض الرأس من الذلة قال (ع) والاول اشهر \* وقوله سبحانه لا يرتد اليهم طرفهم اي لا يطرفون من الحذر والجزع

وشدة الحال \* وقوله وافعدتهم هوا، تشبيه محض وجهــة التشبيه يحتمــل ان تكون في فراغ الافعدة من الحير والرجا. والطمع في الرحمة فهي متخرقة مشبهة الهواء في تفرغه من الاشياء وانخراقه ويحتمل ان تكون في اضطراب افعدتهم وجيشانها في صدورهم وانها تذهب وتجيع وتبلغ على ما روي حناجرهم فهي في ذلك كالهوا. الذي هو ابدا في اضطراب \* وقوله سبحانمه وانذر الناس يوم ياتيهم العذاب المراد باليوم يوم القيامة ونصبه على انه مفعول بإنذر ولا يجوز ان يكون ظرفا لان القيامة ليست بموطن انذار قال الشيخ العارف بالله عبد الله بن ابي جمرة يجب التصديق بكل ما اخبر الله ورسوله به ولا يتعرض الى الكيفية في كل ما جا، من امر الساعة واحوال يوم القيامة فانه امر لاتسعه العقول وطلب الكيفية فيه ضعف في الايمان وانما يجب الجزم بالتصديق بجميع ما اخبر الله به انتهى قال الغزالي فاعلم العلما. واعرف الحكما. ينكشف له عقيب الموت من العجائب والآيات ما لم يخطر قط بساله ولااختلج بـ ضميره فلو لم يكن للعاقــل هم ولاغم الاالتفكر في خطر تلك الاحوال وما الذي ينكشف عنه الغطاء من شقاوة لازمة او سعادة داغة ككان ذلك كافيا في استغراق جميع العمر والعجب من غفلتنا وهذه العظائم بين ايدينا انتهى من الاحياء \* وقوله اولم تكونوا الآيـة معناه يقال لهم \* وقوله مـا لـكم من زوال هو المقسم عليه وهذه الآية ناظرة الى مــا حكى الله سبحانــه عنهم فى قوله واقسموا بالله جهدا ايمانهم لا يبعث الله من يموت \* وقوله سبحانه وسكنتم الآيـة المعنى يقول الله عز وجل وسكنتم ايها المعرضون عن اليات الله من جميع العالم فى مساكن الذين ظلموا انفسهم بالكفر من الامم السالفة فنزلت بهم المثلات فكان حقكم الاعتبار والاتعاظ \* وقوله وعند الله مكرهم اي جزا· مكرهم وقرأ

السبعة سوى الكساءي وانكان مكرهم لتزول بكسر اللام من لتزول وفتح الاخيرة وهذا على ان تكون ان نافية بمنى ما ومعنى الآية تحقير مكرهم وانه ماكان لتزول منه الشرائع والنبوات واقدار الله بها التي هي كالجبال فى ثبوتها وقوتها هذا هو تاويـل الحسن وجماعة المفسرين وتحتمل عندى هذه القراءة أن تكون بممنى تعظيم مكرهم أي وأن كان شديدا وقرأ الكساءي وانكان مكرهم لتزول منه الجبال بفتح اللام الاولى من لتزول وضم الاخيرة وهي قراءة ابن عباس وغيره ومعنى الآية تعظيم مكرهم وشدته اي انه مما يشتى به ويزيل الجبال عن مستقراتها لقوته واكن الله تعالى ابطله ونصر اولياءه وهذا اشد في العبرة وقرأ على وابن مسمود وعمر بن الخطاب وابي وانكاد مكرهم وذكرابوحاتم ان في قراءة ابي ولولا كلمة الله لزال من مكرهم الجبال \* وقوله سبحانه فلا تحسبن الله مخلف وعده رسله الآية تشبيتُ للنبي صلى الله عليه وسلم ولغيره من امتــه ولم يكن النبي عليه السلام ممن يحسبن مشل هذا ولكن خرجت العبارة هكذا والمراد بما فيها من الزجر غيره \* أن الله عزيز لا يمتنع منه شي • ذو أنتقام من الكفرة \* وقوله سبحانه يوم تبدل الارض الآية يوم ظرف للانتقام المذكور قبله وروي في تبديل الارض اخبار منها في الصحيح يبدل الله هده الارض بارض عفراً بيضاً كانها قرصة نقى وفى الصحيح ان الله يبدلها خبزة يأكل المومن منها من تحت قدميه وروي انها تبدل ارضا من فضة وروي انها ارض كالفضة من بياضها وروي انها تبدل من نار قال (ع) وسمعت من ابي رحمه الله أنه روي أن التبديل يقع في الارض ولكن يبدل لكل فريق بما يقتضيه حاله فالمومن يكون على خبزياكل منه بجسب حاجته اليه وفريق يكون على فضة ان صح السند بها وفريق الكفرة يكونون على نار ونحو

هذا مما كله واقع تحت قدرة الله عز وجل واكثر المفسرين على ان التبديل يكون بارض بيضاً عفراً لم يعص الله فيها ولاسفك فيها دم وليس فيها معلم لاحد وروي عن النبي صلى الله عليه وسلم انه قال المومنون وقت التبديل في ظل العرش وروي عنه انسه قال الناس وقت التبديل على الصراط وروي انه قال الناس حينشذ اضياف الله فلا يعجزهم ما لديه وفي صحيح مسلم من حديث ثوبان في سؤال الحبر وقوله يا محمد اين يكون الناس يوم تبدل الارض غير الارض والسموات فقال صلى الله عليه وسلمهم في الظلمة دون الجسر الحديث بطوله وخرجه مسلم وابن ماجه جميعا قالاحدثنا ابوبكر ابن ابي شيبة ثم اسندا عن عائشة قالت سئل النبي طي الله عليه وسلم عن قوله تعالى يوم تبدل الارض غير الارض والسموات فاين يكون الناس قال على الصراط وخرجه الترمذي من حديث عائشة قالت يا رسول الله والارض جميعا قبضه يوم القيامة والسموات مطويات بيمينه فاين يكون المومنون يومئذ قال على الصراط يا عائشة قال ابوعيسي هذا حديث حسن صحيح انتهى من التذكرة \* وترى المجرمين اي الكفار ومقرنين اي مربوطين في قرن وهو الحبل الذي تشد به رءوس الابل والبقر والإصفاد هي الاغلال واحدها صف والسرابيل القمص والقطران هو الذى تهنأ به الابل وللنار فيه اشتعال شديد فلذلك جمل الله قمصاهلالنارمنه وقرأ عمر بن الخطاب وعلى وابو هريرة وابن عباس وغيرهم من قِطْرِرَآنِ والقطْر القصديروقيل النحاس وروي عن عمر انــه قال ليس بالقطران ولكنه النحاس يسربلونه وآن صفة وهو الذائب الحار الذي تناهى حره \* قال الحسن قد سعرت عليه جهنم منذ خلقت فتناهى حره \* وقوله سبحانه ليجزي الله كل نفس ما كسبت الآية جا، من لفظة الكسب بما يعم المسى. والمحسن لينبه على ان المحسن ايضا يجازي باحسانه خيرا \* وقوله سبحانه هذا بلاغ للناس الآية اشارة الى القرءان والوعيد الذى تضمنه والمعنى هـذا بلاغ للناس وهو لينذروا به وليذكر اولوا الالبـاب وصلى الله على سيدنا محمد و اله وصحبه وسلم تسليما

## بسم الله الرحمــن الرحيم



قوله عز وجل الرتاك ايات الحتاب وقران مبين قال مجاهد وقتادة المستاب في الآية ما نزل من الكتب قبل القران ويحتمل ان يراد بالمستاب القران ثم تعطف الصفة عليه \* وربما للتقليل وقد تجيئ شاذة للتحثير وقال قوم ان هذه من ذلك وانكر الزجاج ان تجيئ رب للتكثير واختلف المتأولون في الوقت الذي يود فيه الكفار ان يكونوا مسلمين فقالت فرقة هو عند معاينة فرقة هو عند معاينة الموت حكى ذلك الضحالة وقالت فرقة هو عند معاينة اهوال يوم القيامة وقال ابن عباس وغيره هو عند دخولهم النار ومعرفتهم بدخول المومنين الجنة وروي فيه حديث من طريق ابي موسى \* وقوله سبحانه ذرهم ياكلوا ويتمتعوا الآية وعيد وتهديد وما فيه من المهادنة منسوخ بآية السيف وروى ابن المبارك في رقائقه قال اخبرنا الاوزاعي عن مسوخ بآية السيف وروى ابن المبارك في رقائقه قال اخبرنا الاوزاعي عن عروة بن رويم قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم شرار امتي الذين ولدوا في النعيم وغذوا به همتهم الوان الطمام والوان النياب يتشدقون بالحكلام في النعيم وغذوا به همتهم الوان الطمام والوان النياب يتشدقون بالمحلام في النتهى \* وقوله فسوف يعلمون وعيدثان وحكى الطبري عن بعض العلماء انه

قال الاول في الدنيا والشاني في الآخرة فكيف تطيب حياة بسين هذين الوعيدين \* وقوله ويلههم الامل اي يشغلهم املهم في الدنيا والتزيد منها قال عبد الحق في العاقبة اعلم رحمك الله أن تقصير الامل مع حب الدنيا متعدر وانتظار الموت مع الاكباب عليها غير متيسر ثم قال واعلم ان كثرة الاشتغال بالدنيا والميل بالكلية اليها ولذة امانيها تمنع مرارة ذكر الموت ان ترد على القلب وان للج فيه لان القلب اذا امتلا بشيء لم يكن لشيء اخرفيه مدخل فاذا اراد صاحب هذا القلب ساع الحكمة والانتفاع بالموعظة لم يكن له بد من تفريقه ليجد الذكر فيه منزلا وتلني الموعظة فيه محلا قابلا قال ابن السماك رحمه الله ان الموتى لم يبكوا من الموت لكنهم بكوا من حسرة الفوت فاتتهم والله دار لم يتزودوا منها ودخلوا دارا لم يتزودوا لها انتهى وانمـــا حصل لهم الفوت بسبب استغراقهم في الدنيا وطول الامل الملهي عن المماد الهمنا الله رشدنا بمنه \* وقوله سبحانـه وما اهلكنا من قرية الآيـة اي فلا تستبطأن هلاكهم فليس من قرية مهلكة الاباجل وكتاب معلوم محـدود \* وقالوا يا ايها الذي ترل عليه الذكر الآية القائلون هذه المقالة هم كفار قريش ولوما بمني لولا فتكون تحضيضا كما هي في هذه الآية وفي البخاري لوما تاتينا هلا تاتينا \* وقوله الابالحق قال مجاهد المنى بالرسالة والمذاب والظاهر ان معناه كما ينبغي ويحق من الوحي والمنافع التي اراها الله لعباده لاعلى اقتراح كافر ثم ذكر عادته سبحانه في الامم من انه لم ياتهم باية افتراح الاوممهما العذاب في اثرها ان لم يومنوا والنظرة التاخير \* وقوله سبحانـــه انا نحن نزلنا الذكر رد على المستخفين في قولهم يا ايها الذي نزل عليه الذكر \* وقوله وانا له لحافظون قال مجاهد وغيره الضمير في له عائسه على القرءان الممنى وانا له لحافظون من ان يبدل او يغير \* وقوله سبحانه ولقد ارسلنا من قبلك

فى شيع الاولمين الآيـة تسليـة للنبي صلى الله عليه وسلم اي لايضق صـدركُّ يا محمــد بما بفعله قــومك من الاستهزا. في قولهم يا أيهـــا الذي نزل عليه الذكر وغير ذلك والشيعة الفرقة التابعة لرأس ما (ت) قال الفرا. في شيع الاولين انه من اضافة الموصوف الى صفته كحق اليقين وجانب الغربي وتأوله البصريون على حذف الموصوف اي شيع الامم الاولين انتهى من (ص) \* وقوله سبحانه كذلك نسلكه في قلوب المجرمين لايومنون به وقد خلت سنـــة الاولــين يحتمل ان يكون الضمير في نسلكــه يمود على الذكر المحفوظ المتقدم وهو القراءن ويكون الضمير في به عائد عليه ايضا ويحتمل أن يسود الضميران معاعلي الاستهزا. والشرك ونحوه والباء في بــه با السبب اي لايومنون بسبب شركهم واستهزائهم ويحتمل إن يكون الضمير فى نسلكه عائدا على الاستهزاء والشرك والضمير في به عائد على القران والمني في ذلك كله ينظر بعضه الى بعض ونسلكه معناه ندخله والمجرمين هنــا يراد بهم كفار قريش ومعاصرو النبي صلى الله عليــه وسلم \* وقوله لا يومنــون بــه عموم معنــاه الحصوص فيمن حتم عليــه \* وقــوله وقــد خلت سنة الاولين اي على هذه الوتيرة \* ولو فتحنا عليهم اي على قريش وكفرة العصر والضمير فى قوله فظلوا عائـد عليهم وهو تاويـل الحسن ويعرجون معنـاه يصمدون ويحتمل ان يعود على الملائكة اي ولو رأوا الملائكة يصمدون وبتصرفون في باب مفتوح في السهاء لمنا المنوا وهذا هو تاويل ابن عباس وقرأ السبعة سوى ابن كثير سكرت بضم السين وشد الكاف وقرأ ابن كثير بتخفيف الكاف تقول العرب سكرت الريح تسكر سكورا اذا ركدت ولم تنفذ لما كانت بسبيله اولاوسكر الرجل من الشراب أذا تغيرت حاله وركد ولم ينفذ لما كان بسبيله ان ينفذ فيه وتقول العرب سكرت البثق في

مجارى الما سكرا اذا طمسته وصرفت الماء عنه فلم ينفذ لوجهه قال (ع) فهذه اللفظة سكرت بشد الكاف انكانت من سكر الشراب او من سكور الريح فهي فعل عدي بالتضميف وانكانت من سكر مجاري الما. فتضمينها للمبالفة لاللتمدى لان المخفف من فعله متمد ومعنى هذه المقالة منهم اي غيرت الصارنا عما كانت عليه فهي لا تنفذ وتعطينا حقائق الاشياء كما كانت تفعل \* وقوله سبحان ولقد جملنا فى السهاء بروجا البروج المنازل واحدها برج وسمي بذلك لظهوره ومنه تبرج المرأة ظهورها وبدوها وحفظ السهاء هوبالرجم بالشهب على ما تضمنته الاحاديث الصحاح قال النبي صلى الله عليه وسلم أن الشياطين تقرب من السما افواجا قال فينفرد المارد منها فيعلو فيسمع فيرمى بالشهاب فيقول لاصحابه انه من الامركذا وكذا فيزيد الشياطين في ذلك ويلقون الى الكهنة فيزيدون مع الكلمة مائة ونحو هذا الحديث والابممني لكن ويظهر ان الاستشناء من الحفظ وقال محمد بن يجي عن ابيه الامن استرق السمع فانها لم تحفظ منه \* وقوله موزون قال الجمهور معناه مقدر محرر بقصــد وارادة فالوزن على هــذا مستعــار وقال ابن زيد المراد ما يوزن حقيقة كالذهب والفضــة وغير ذلك مما يوزن والمعايش جمع معيشة ﴿ وقوله ومن لستم له براذقين يحتمل ان يكون عطفا على معايش كأن الله تعالى عدد النعم في ألمعايش وهي ما يوكل ويلبس ثم عدد النعم في الحيوان والعبيد وغير ذلك مما ينشفع بـ ١ النساس وليس عليهم رزقهم \* وقوله تعالى وان من شيء الاعتبدنا خزائنه قال ابن جريج هو المطر خاصة قال (ع) وينبغي ان يكون اعم من هذا في كثير من المخلوقات \* وقوله سبحانه وارسلنا الرياح لواقح اي ذات لقح يقال لقحت الناقة والشجر فهي لاقحة اذا حملت فالوجه فى الربح ملقحة لالاقحـة قِالَ الداودي وعن ابن عمر الرياح ثمان إربع رحمة واربع عذاب فالرحمة

المرسلات والمبشرات والناشرات والذاريات واما العذاب فالصرصر والعقيم والقاصف والعاصف وهما في البحر انتهى \* وقوله جلت عظمته وانا لنحن نحي وغيت الآيات هذه الآيات مع الآيات التي قبلها تضمنت العبرة والدلالة على قدرة الله تعالى وما يوجب توحيده وعبادته المعنى وانا لنحن نحى من نشاء باخراجه من العدم الى وجود الحياة وغيت بازالة الحياة عمن كان حيا \* ونحن الوارثون اي لايبقي شيء سوانا وكل شيء هالك الاوجهه لارب غيره \* ولقد علمنا المستقدمين منكم ولقد علمنا المستاخرين اي من لدن ادم الى يوم القيامة قال ابن العربي في احكامه روى الترمذي وغيره في سبب نزول هذه الآية عن ابن عباس انــه قال كانت امرأة تصلى خلف رسول الله صلى الله عليه وسلم قال ابن عباس ولا والله ما رأيت مثلها قط قال فكان بعض المسلمين اذا صلوا تقدموا وبعضهم يستاخر فاذا سجدوا نظروا اليها من تحت ايديهم فانزل الله الآية ثم قال ابن العربي في شرح المراد بهذه الآية خمسة اقوال احدها هذا القول الثناني المتقدمين في الحلق الى اليوم والمتأخرين الذين لم يخاتموا بعد بيان ان الله يعلم الموجود والمعدوم قاله قتادة وجماعة الثالث من مأت ومن بقي قاله ابن عباس ايضا الرابع المستقدمين سائر الامم والمستماخي بن امة سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم قاله مجاهد الحامس قال المسن معناه المتقدمين في الطاعة والمستاخرين في المعصية انتهى (بت) والحديث المتقدم ان صح فلا بد من تاويله فان الصحابـة ينزهـ ون عن فعـل مـا ذكر فيـه فيؤول بان ذلك صــدر من بعض المنافق إن او بعض الاعراب الذين قرب عهدهم بالاسلام ولم يرسخ الايمان في قلوبهم واما ابن عباس فانه كان يومئذ صغيرا بلا شك هذا ان كانت الآية مدنية فانكانت مكية فهو يومئذ في سن الطفولية وبالجملة فالظاهر ضعف هـ ذا الحديث من وجوه انتهى وباقي الآيـة بـين ﴿ ولقــد

خلقنا الانسان يعني ادم قال ابن عباس خلق من ثلاثة من طين لازب وهو اللازق الجيد ومن صلصال وهو الارض الطيبة يقع عليها الماءثم ينحسر فتشقيق وتصير مثل الخزف ومن حمإ مسنون وهو الطين فيمه الحمأة والمسنون قال معمر هو المنستن وهو من اسن الماء اذا تنمير ورد من جهة التصريف وقيل غير هذا وفي الحديث ان الله تمالي عز وجل خلق ادم من جميع انواع التراب الطيب والحبيث والاسود والاحمر \* وقوله والجان يراد بـ جنس الشياطين وسئل وهب بن منبه عنهم فقال هم اجناس قال (ع) والمراد بهذه الحلقة ابليس ابو الجن \* وقوله من قبل لان ابليس خلق قبل ادم بمدة والسموم في كلام العرب افراط الحرحتي يقتل من نار او شمس اوريح واما اضافة النار الى السموم في هذه الآية فيحتمل ان تكون النار انواعاً ويكون السموم امرا يختص بنوع منها فتصح الاضافة حينتذ وان لم يكن هذا فيخرج هذا على قولهم مسجد الجامع ودار الآخرة على حذف مضاف \* قوله عز وجل واذ قال ربك للملائكة انى خالق بشرا من صلصال من حمـ إ مسنون فاذا سويته ونفخت فيه من روحي فقعوا له ساجدين فسجد الملائكة كلهم اجمعون الاابليس ابي ان يكون مع الساجدين قال يا ابليس ما لك الاتكون مع الساجدين قال لم اكن لاسجد لبشر خلقته من صاصال من حما مسنون اخبر الله سبحانه الملائكة بعجب عندهم وذلك انهم كانوا مخلوقين من نور فهي مخلوقات لطاف فاخبرهم سبحانه انه يخلق جسما حيا ذا بشرة وانــه يخلقه من صلصال والبشرة هي وجه الجلد في الاشهر من القول \* وقوله من روحي اضافة خلق وملك الى خالق ومالك وقول ابليس لم اكن لاسجــد لبشر خلقت من صلصال الآية ليس ابايت نفس كفره عند الحذاق لان ابايت انما هي معصيـة فقط وانمـا كفره بمقتـضي قوله وتعليله اذ يقــَـضي ان الله

خلق خلقـا مفضولا وكلف خلقـا افضل منـه ان يـذل له فـكانـه قال وهـذا جور وقد تقدم تفسير اكثر هذه المماني \* وقوله عز وجل قال فاخرج منها فانك رجيم وان عليك اللعنة الى يوم الدين قال رب فانظرني الى يوم يبعثون قال فانك من المنظرين الى يوم الوقت المعلوم قال رب بما اغويسني لازينن لهم في الارض الآية قوله بما اغويتني قال ابو عبيدة وغيره اقسم بالاغوا. قال (ع) كانه جعله بمنزلة قوله رب بقدرتك على وقضائك ويجتمل ان نكون با السبب \* وقوله سبحانه هذا صراط على مستقيم المني هذا امرالي يصير والعرب تقول طريقك في هذا الامر على فلان اي اليه يصير النظر في امرك والآية تتضمن وعيدا وظاهر قوله عبادى الحصوص في اهل الايمان والتقوى فيكون الاستشناء منقطعا وان اخذنا العباد عموماكان الاستشناء متصلا ويكون الاقل في القدر من حيث لاقدر للكفار والنظر الاول احسن وانما الغرض ان لايقع في الاستثناء الاكثر من الاقل وان كان الفقها. قد جوزوه \* وقوله لموعدهم اي موضع اجتماعهم عافانا الله من عذابه بمنه وعاملنا بمحض جوده وكرمه \* وقوله سحانه أن المتقين فى جنات وعيون ادخلوها بسلام الآيـة السلام هنا يحتمل ان يكون السلامة ويحتسل ان يكون التحية والغل الحقد قال الداودي عن النبي صلى الله عليه وسلم ونزعنا ما في صدورهم الآية قال اذا خلص المومنون من الصراط حبسوا على صراط بين الجنة والنار فيقتص لبعضهم من بعض بمظالم كانت بينهم في الدنيا حتى اذا هذبوا ونقوا اذن لهم فى دخول الجنة والله لاحدهم اهدى بمنزله في الجنة من منزله في الدنيا انتهى والسرر جمع سرير ومتقابلين الظاهر ان معناه فى الوجوه اذ الاسرة متقابلة فهي احسن فى الرتبة قال مجاهد لاينـظر احدهم فى قفا صاحبه وقيل غير هذا مما لا يعطيه اللفظ والنصب التعب ونبئى

معناه اعلم قال الغزالي رحمه الله في منهاجه ومن الآيات اللطيفة الجامعة بـين الرجاء والحوف قوله تعالى نبنى عبادي اني انا الغفور الرحيم ثم قال فى عقبه وان عذابي هو العذاب الاليم ليلا يستولي عليك الرجاء بمرة وقوله تعالى شديد العقاب ثم قال في عقبه ذي الطول ليلا يستولي عليك الحوف واعجب من ذلك قوله تمالى ويحذركم الله نفسه ثم قال في عقبه والله روف بالعباد. واعجب منمه قوله تعالى من خشى الرحمن بالغيب فعلق الحشية باسم الرحمن دون اسم الجبار او المنتقم او المتكبر ونحوه ليكون تخويفا في تامين وتحريكا في تسكين كما تقول اما تخشى الوالدة الرحيمة اما تخشى الوالد الشفيق والمراد من ذلك ان يكون الطريق عدلافلا تذهب الى امن وقنوط جعلنـا الله واياكم من المتدبرين لهذا الذكر الحكيم العاملين بما فيه انه الجواد الكريم انتهى \* وقوله سبحانه ونبيهم عن ضيف ابراهيم الآية هذا ابتداء قصص بعد انصرام الغرض الاول والضيف مصدر وصف به فهو للواحد والاثنين والجمع والمذكر والمؤنث بلفظ واحد \* وقوله انا منكم وجلون اي فزعون وانما وجل منهم لما قدم اليهم العجل الحنيذ فلم يرهم ياكلون وكانت عندهم الملامة المؤمنة اكل الطعام وكذلك هو في غابر الدهر امنية للناذل والمنزول بـ ه \* وقوله ان مسنى الكبر اي فى حالة قـد مسنى فيهـا الكبر وقول ابراهيم عليه السلام فبم تبشرون تقرير على جهة التعجب والاستبعاد لكبرهما او على جهة الاحتقار وقلة المبالاة بالمسرات الدنيوية لمنى العمر واستيلا الكبر وقولهم بشرناك بالحق فيه شدة ما اي ابشر بما بشرت بـ ولا تكن من القانطين والقنوط اتم اليأس \* وقوله سبحانه قال فما خطبكم ايها المرسلون لفظة الخطب انما تستعمل في الامور الشداد وقولهم الا ال لوط استشناء منقطع والآل القوم الذين يئول امرهم الى المضاف اليه كذا قال سيبويه وهذا

نص في ان لفظة ال ليست لفظية إهل كما قال النحاس والاامرأته استشناء متصل والاستشناء بعد الاستشناء يرد المستشنى الثاني في حكم الامر الاول والغابرين هنــا اي الباقــين فى المذاب وغبر من الاضداد يقال فى الماضى وفى الباقى وقول الرسل للوط بل جئناك بماكانوا فيــه يمترون اي بما وعـدك الله من تعـذيبهم الذي كانوا يشكون فيـه والقطـع الجزء من الليـل \* وقوله سبحانــه واتبع ادبارهم اي ڪن خلفهم وفي ساقـتهم حتى لأيبــقي منهم احد ولا يلتفت ماخوذ من الالتفات الذي هو نظر المين قال مجاهــد المعني لا ينظر احد وراءه ونهوا عن النظر مخافة العُلقه وتعلق النفس بمـن خلف وقيل ليلا تنفطر قلوبهم من معاينة ما جرى على القرينة في رفعها وطرحها ﴿ وقوله سبحانه وقضينا اليه ذلك الامراي امضيناه وحتمنا به ثم ادخل في الكلام اليه من حيث اوحى ذلك اليه واعلمه الله به \* وقوله يستبشرون اي بالاضياف طمعا منهم في الفاحشة وقولهم او لم ننهك عن العالمين روي انهم كانوا تقدموا اليه في ان لا يضيف احدا والعمر والعمر بفتح العين وضمها واحد وهما مدة الحياة ولايستعمل في القسم الابالفتيح وفي هذه الآية شرف لنبينــا محمــد صلى الله عليـه وسلم لان الله عز وجل اقسم بحياتــه ولم يفعل ذلك مع بشر سواه قاله ابن عباس (ت) وقال (ص) اللام في لعمرك للابتداء والكاف خطاب الوط عليه السلام والتقدير قالت الملائكة له لعمرك واقتصر على هــذا ومــا ذكره (ع) هو الذي عول عليه عياض وغيره وقال ابن العربي في احكامه قال المفسرون باجمعهم اقسم الله في هذه الآية بجياة محمد صلى الله عليه وسلم ولاادرى ما أخرجهم عن ذكر لوط الى ذكر محمد عليه السلام وما المانع ان يقسم الله بجياة لوط ويبلغ به من التشريف ما شاء وكل ما يعطى الله للوط من فضل ويوتيه من شرف فلنبينــا محمــد عليــه

السلام ضعفاه لانه احرم على الله منه واذا اقسم الله بحياة لوط فياة نبينا محمد عليه السلام ارفع ولا يخرج من كلام الى كلام اخر غيره لم بجر له ذكر لغير ضرورة انتهى (ت) وما ذكره الجمهور احسن لان الحطاب خطاب مواجهة ولانه تفسير صحابي وهو مقدم على غيره \* ويعمهون معناه يترددون في حيرتهم \* ومشرقين معناه قد دخلوا في الاشراق وهو سطوع ضوء النمس وظهوره قاله ابن زيد وهذه الصيحة هي صيحة الوجبة وليست كصيحة محود واهلكوا بعد الفجر مصبحين واستوفاهم الهلاك مشرقين وباقي قصص الآبة تقدم تفسيره \* والمتوسمين قال مجاهد المتفرسون وقال ايضا المعتبرون وقيل غير هذا وهذا حكله تفسير بالمني واما تفسير اللفظة فالمتوسم هو الذي ينظر في وسم المني فيستدل به على المني وكأن معصية هؤلاء ابقت من المنذاب والاهلاك وسما فمن رأى الوسم استدل على المعصية به واقتاده النظر الى تجنب المعاصي ليلا ينزل به ما ترل بهم ومن الشعر في هذه النظر الى تجنب المعاصي ليلا ينزل به ما ترل بهم ومن الشعر في هذه الفظة قول الشاعم

توسمته لما رأيت مهابسة \* عليه وقلت المرا من ال هاشم والضمير في قوله وانها لبسبيل مقيم يحتمل ان يعود على المدينة المهلك اي انها في طريق ظاهر بين للمعتبر وهذا تاويل مجاهد وغيره ويحتمل ان يعود على الآيات ويحتمل ان يعود على الحجارة ويقويه ما روي عنه صلى الله عليه وسلم انه قال ان حجارة العذاب معلقة بين السها والارض منذ الفي سنة لعصاة امتى \* وقوله سبحانه وانكان اصحاب الايكة لظالمين فانتقمنا منهم الايكة الغيضة والشجر الملتف المخضر قال الشاعر

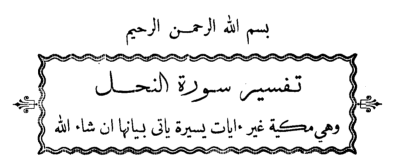
الاانمــا الدنيا غضارة ايكــة \* اذا اخضر منها جانب جف جانب وكان هؤلاً قومًا يسكنون غيضة ويرتفقون بهـا في معايشهم فبعث اليهم

شعيب فكفروا به فسلط الله عليهم الحر فدام عليهم سبعة ايام ثم رأوا سحابة فخرجوا فاستظلوا بهـا فامطرت عليهم نارا وحكى الطبري قال بعث شعيب الى امتين فكفرتا فعذبتا بعذابين مختلفين اهل مدين عذبوا بالصيحة واصحاب الايكـة بالظلة \* وقوله والها لبامام مبين الضمير في انهما يحتمل أن يعود على مدينة قوم لوط ومدينة اصحاب الايكة ويجتمل ان يعود على لوط وشعيب عليها السلام اي انها على طريق من الله وشرع مبين والامام في كلام العرب الشيء الذي يهتدي به ويؤتم به فقد يكون الطريق وقد يكون الكتاب وقد يكون الرجل المقتدى به ونحو هذا ومن رأى عود الضمير على المدينتين قال الامام الطريق وقيل على ذلك الكتاب الذي سبق فيــه اهلاكهما واصحاب الحجرهم ثمود وقد تقدم قصصهم والحجر مدينتهم وهي ما بين المدينة وتبوك وقال المرسلين من حيث يلزم من تكذيب رسول واحد تكذيب الجميع اذ القول في المعتقدات واحد \* وقوله ينحتون من الجبال بيوتا آمنين النحت النقر بالمعاول وامنين قيل معناه من الهدامها وقيل من حوادث الدنيــا وقيل من الموت لاغترارهم بطول الاعمار واصح مــا يظهر فى ذلك انهم كانوا يامنون عواقب الآخرة فكانوا لا يعملون بجسبها \* ومــا خلقنا السموات والارض وما بينهما الابالحق اي لم تخلق عبثا ولاسدى \* وان الساعة ولاتيــة اي فلا تهتم يا محمد بإعمال الكفرة فان الله لهم بالمرصاد \* وقوله عز وجل ولقد آتيناك سبما من المثاني ذهب ابن مسعود وغيره الى ان السبع المثاني هنا هي السبع الطوال البقرة وال عمران والنساء والمائدة والانعام والمص والانفال مع براءة وذهب جماعة من الصحابة ومن بعدهم الى ان السبع هنا اليات الفاتحة وهو نص حديث ابي بن كعب وغيره (ت) وهذا هو الصحيح وقد تقدم بيان ذلك اول الكتاب \* وقوله سبحانيه

لاتمــدن عينيك الى مــا معتـنا بــه ازواجا منهم حكى الطبري عن سفيــان بن عيينة انه قال هذه الآية امرة بالاستغناء بكتاب الله عن جميع زينة الدنيا قال (ع) فكانه قال التيناك عظيما خطيرا فلا تنظر الى غير ذلك من امور الدنيا وزينتها التي متعنا بهـا انواعا من هؤلا. الكفرة ومن هذا المعنى قول النبي صلى الله عليه وسلم من اوتي القرءان فرأى ان احدا اعطي افضل مما اعطى فقد عظم صغيرا وصغر عظيا (ت) وفي صحيح مسلم عن ابي سعيد قال قام رسول الله صلى الله عليه وسلم فخطب الناس فقال لاوالله مــا اخشى عليكم ايها الناس الاما يخرج الله لكم من زهرة الدنيا الحديث وفي رواية اخوف ما اخاف عليكم ما يخرج الله لكم من زهرة الدنيا قالوا وما زهرة الدنيا يا رسول الله قال بركات الارض الحديث وفي رواية ان مما اخاف عليكم بعدى ما يفتح لكم من زهرة الدنيا وزينتها الحديث انتهى والاحاديث في هذه الباب اكثر من ان يحصيهاكتاب قال الغزالي في المنهاج واذا انعم الله عليك بنعمة الدين فاياك ان تلتفت الى الدنيا وحطامها فان ذلك منك لايكون الابضرب من التهاون بما اولاك مولاك من نعم الدارين اما تسمع قوله تعالى لسيد المرسلين ولقد آتيناك سبعا من المثاني والقرءان العظيم لاتمدن عينيك الى ما متعنا به ازواجا منهم الآيـة تقديره ان من اوتي القران العظيم حـق له ان لاينظر الى الدنيــا الحقيرة نظرة باستحلا. فضلا عن ان يكون له فيها رغبة فليلتزم الشكر على ذلك فانه الكرامة التي حرص عليها الخليل لابيه والمصطفى عليه السلام لعمه فلم يفعل واما حطام الدنيا فان الله سبحانه يصبه على كلكافو وفرعون وملحمد وزنديق وجاهل وفاسق الذين هم اهون خلقه عليه ويصرفه عن كل نبي وصفي وصديق وعالم وعابد الذين هم اعز خلقه عليه حتى انهم لايكادون يصيبون كسرة وخرقة ويمن عليهم سبحانه بان لايلطخهم بقذرها انتهى

وقال ابن العربي في احكامه قوله تعالى لاتمدن عينيك الى مـا متعنا بـه ازواجا منهم المعنى اعطيناك الآخرة فلا تنظر الى الدنيا وقد اعطيناك العلم فلا تتشاغل بالشهوات وقد منحناك لذة القلب فلا تنظر الى لذة البدن وقد اعطيناك القرءان فاستغن به فمن استغنى به لا يطمح بنظره الى زخارف الدنيا وعنده معارف المولى حيي بالباقي وفني عن الفاني انتهي \* وقوله سبحانــه وقل اني انا الندير المبين كما انزلنا على المقتسمين قال (ع) والذي اقلول به في هذا أن المعنى وقبل أنا نذير كما قال قبلك رسلنا ونزلنا عليهم كما انزلنا عليك واختلف في المقتسمين من هم فقال ابن عباس وابن جبير المقتسمون هم اهــل الڪتاب الذين فرقــوا دينهم وجعــلوا کتاب الله اعضــا ٠٠ امنــوا ببعض وكفروا ببعض وقال نحموه مجاهم وقالت فرقمة المقتسمون هم كفار قريش جعلوا القرءان سحرا وشعرا وكهانة وجعلوه اعضاء بهذا التقسيم وقالت فرقة عضين جمع عضة وهي اسم للسحر خاصة بلغة قريش وقاله عكرمة (ت) وقال الواحدي كما انزلناً عذابا على المقتسمين الذين اقتسموا طرق مكة يصدون الناس عن الايمان انتهىمن مختصره \* وقوله سبحانه فوربك لنسألنهم اجمعين الآية ضميرعام ووعيد محض ياخذكل احد منه بجسب جرمه وعصيانه فالكافر يسأل عن التوحيد والرسالة وعن كفره وقصده به والمومن العاصي يسأل عن تضييمه وكل مكلف عما كلف القيام بـ ه وفي هـذا المعنى احاديث قال ابن عباس في هذه الآية يقال لهم لم عملتم كذا وكذا قال وقوله تعالى فيومئذ لا يسأل عن ذنب انس ولاجان معنـــاه لايقال له ماذا اذنبت لان الله تعالى اعلم بذنبه منه وقوله سبحانه فاصدع بما تومر اصدع معناه انفذ وصرح بما بعثت بــه \* وقوله واعرض عن المشركين من آيات المهادنــة التي نسختها الية

السيف قاله ابن عباس ثم اعلمه الله تعالى بانه قد كفاه المستهز بن به من كفار مكة ببوانق اصابتهم من الله تعالى قال ابن اسحاق وغيره وهم الذين قذفوا فى قليب بدركابى جهل وغيره انتهى \* وقوله سبحانه ولقد نعلم انك يضيق صدرك بما يقولون الية تانيس للني صلى الله عليه وسلم واليقين هنا الموت قاله ابن عمر وجماعة قال الداودي وعن النبي صلى الله عليه وسلم انه قال ما اوحي الي ان اجمع المال واكون من التاجرين ولكن اوحي الي ان سبح بحمد ربك وكن من الساجدين واعبد ربك حتى ياتيك اليقين انتهى وباقى الآية بين وصلى الله على سيدنا محمد وعلى اله وصحبه وسلم تسليا



روح ومنه قوله تعالى اوحينا اليك روحا من امرنا وقال الزجاج الروح ما تحي به القلوب من هداية الله عز وجل وهذا قول حسن قال الداودي عن ابن عباس قال الروح خلق من خلق الله وامر من امر الله على صور بني ، ادم وما ينزل من السماء ملك الاومعــه روح كالحفيظ عليه لا يتكلم ولا يراه ملك ولا شيء مما خلق الله وعن مجاهد الروح خلق من خلق الله لهم ايد وارجل انتهى والله اعلم بجقيقة ذلك وهذا امر لايقال بالرأي فان صح فيه شيء عن النبي صلى الله عليه وسلم وجب الوقوف عنده انتهى ومن فى قوله من يشاء هي للانبياء \* وقوله تعالى خلق الانسان من نطفة يريد بالانسان الجنس \* وقـ وله خصيم يحتمـل أن يريـد بـ ه الكفرة الذين بجادلون في وايات الله قاله الحسن البصري ويحتمل أن يريد اعم من هذا على أن الآية تعديد نعمة الذهن والبيان على البشر \* وقوله سبحانه والانسام خلقها لكم فيها دف الدف السخانة وذهاب البرد بالاكسية ونحوها وقيل الدفء تناسل الابل وقال ابن عباس هو نسل كل شيء والمعنى الاول هو الصحيح والمنافع البانها وما تصرف منها وحرثهـا والنضح عليها وغير ذلك \* وقوله جمال اي في المنظر وتريحون معناه حين تردونها وقت الرواح الى المنازل وتسرحون معناه تخرجونها غدوة الى السرح والاثقال الامتعة وقيل الاجسام كقوله واخرجت الارض اثقالها اي اجساد بني ادم وسميت الحيل خيـلا لاختيالها في مشيتهـ ا (ت) وبجب على من ملكه الله شيأ من هذا الحيوان ان يرفق به ويشكر الله تمالى على هذه النعمة التي خولها وقد روي مالك في الموطاعن ابي عبيد مولى سليمان بن عبد الملك عن خالد بن معدان يرفعه قال ان الله رفيق يحب الرفق ويرضاه ويمين عليه مــا لايمين على العنف فاذا ركبتم هذه الدواب العجم فانزلوها منازلها فانكانت الارض جدبة فانجوا عليها بنـڤيهاً

وعليسكم بسير الليل فان الارض تطوى بالليلما لاتطوى بالنهار واياكم والتعريس على الطريق فانها طرق الدواب ومأوى الحيات قال ابو عمر في التمهيد هــذا الحديث يستند عن النبي صلى الله عليه وسلم من وجوه كثيرة فاما الرفق فمحمود في كل شيء وماكان الرفق في شيءَ الازانه وقد روى مالك بسنــده عن عائشة عن النبي طي الله عليه وسلم قال ان الله عز وجل يحب الرفق في الامركله وامر المسافر في الحصب بان يمشي رويـدا ويكثر النزول لترعى دابته فاما الارض الجدبة فالسنة للمسافر ان يسرع السير ليخرج عنهـا وبدابــه شيء من الشحم والقوة والنتي في كلام العرب الشحم والودك انتهى وروى ابو داود عـن ابى هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم قال اياكم ان تتخذوا ظهور دوابكم منابر فان الله انمــا سخرها لكم لتبلغـكم الى بلدُ لم تكونوا بالغيه الابشق الانفس وجعل لكم الارض فعليها فأقضوا حاجاتكم انتهى \* وقوله سبحانــه ويخلق ما لاتعلمون عبرة منصوبة على العموم اي أن مخلوقات الله من الحيوان وغيره لايحيط بعلمهـا بشربل ما يخفي عنه اكثر مما يعلمه \* وقوله سبحانــه وعلى الله قصد السبيل الآيــة هذه ايضا من اجل نعم الله تعــالى اي على الله تقويم طريق الهدى وتبيينه بنصب الادلة وبعث الرسل والى هــذا ذهب المتأولون ويحتمل ان يكون المعنى ان من سلك السبيل القاصد فعلى الله ورحمته وتنعيمه طريقه والى ذلك مصيره وطريق قاصد معناه بين مستقيم قريب والالف واللام فى السبيل للعهد وهي سبيل الشرع \* وقبوله ومنهـــا جائر يريد طريق اليهود والنصارى وغيرهم فالضمير في منها يعود على السبل التي يتضمنها معنى الآية \* وقوله سبحانه فيه تسيمون يقال اسمام الرجل ماشيته اذا ارسلها ترعى \* وقوله سبحانه وما ذرأ لكم ذرأ معناه بث ونشر \* ومختلفا الوانه اي اصنافه ويحتمل ان يكون التنبيه على اختلاف الالوان

من حمرة وصفرة وغير ذلك والاول ابين \* وقوله سبحانــه وهو الذي سخر البحر لتاكلوا منه لحما طريا وتستخرجوا منه حلية تلبسونها وترى الفلك مواخر فيه ولتبتغوا من فضله ولعلكم تشكرون البحر الما. الكثير ملحا كان او عــذبا قال ابن العربي في احكامــه قوله تعــالي وتستخرجوا منــه حلية تلبسونها يعنى بــه اللؤلؤ والمرجان وهذا امتـنــان عام للرجال والنساء فلا يحرم عليهم شيء من ذلك انتهى ومواخر جمع ماخرة والمخر في اللغة الصوت الذي يكون من هبوب الربح على شيء يشق او يصحب في الجملة الماء فيترتب منه ان يكون المخر من الريح وان يكون من السفينة ونحوها وهو في هذه الآية من السفن وقال بعض النحاة المخر فىكلام العرب الشق يقال مخر الماء الارض وهذا ايضا بـين ان يقال فيه للفلك مواخر \* وقوله وسبلا لِعلكم تهتدون يحتمل تهتدون في مشيكم وتصرفكم في السبل ويحتمل تهتدون بالنظر فى دلالة هذه المصنوعات على صانعها \* وعلامات وبالنجم هم يهتدون قال ابن عباس العلامات معالم الطرق بالنهار والنجوم هداية الليل وهذا قول حسن فانه عموم بالمعنى واللفظـة عامة وذلك انكان ما دل على شيء واعلم بــه فهو علامة والنجم هنا اسم جنس وهذا هو الصواب \* وقوله سبحانـه وان تعدوا نعمة الله لا تحصوها الآيــة وبحسب العجز عنءد نعم الله تعالى يلزم ان يكون الشاكر لها مقصرا عن بعضها فلذلك قال عز وجل لغفور رحيم اي عن تقصيركم في الشكر عن جميعها نحا هذا المنحى الطبري ويرد عليه أن نعمة الله في قول العبد الحمد لله رب العالمسين مع شرطها من النية والطاعة يوازى جميع النعم واكنن أين قولها بشروطها والمخاطبة بقوله وان تعدوا نعمة الله لاتحصوها عامة لجميع الناس \* والذين تدعون من دون الله اي تدعونهم الهة \* واموات يراد به الذين يدعون من دون الله ورفع اموات على انه خبر مبتدا مضمر تقديره

هم امــوات \* وقــوله غير احيا. اي لم يقبلوا حياة قط ولا اتصفوا بها \* وقوله سبحانه وما يشعرون ايان يبعثون اي وما يشعر الكفار متى يبعثون الى التعذيب \* وقوله سبحانــه الهكم اله واحد فالذين لايومنون بالآخرة قلوبهم منكرة اي منكرة اتحاد الآله (ت) وهذا كما حكى عنهم سبحانه في قولهم اجعل الآلهة الها واحدا ان هذا لشيء عجاب \* وقوله لاجرم عبرت فرقة من اللغويين عن معناها بلا بد ولامحالة وقالت فرقة معناها حق ان الله ومذهب سيبويه ان لانفي لما تقدم من الكلام وجرم معناه وجب او حق ونحمو هذا مذهب الزجاج ولكن مع مذهبهما لاملازمة لجرم لاتنفك هذه من هذه \* وقوله سبحانه انمه لا يحب المستكبرين عام في الكافرين والمومنين ياخذ كل احد منهم بقسطه قال الشيخ العارف بالله عبد الله بن ابي جمرة رحمه الله موت النفوس حياتها من احب ان يحيي يموت ببذل اهل التوفيق نفوسهم وهوانها عليهم نالوا ما نالوا وبجب اهل الدنيا نفوسهم هانوا وطرأ عليهم الهوان هنا وهناك وقد ورد في الحديث انه ما من عبد الاو في رأسه حكمة بيد ملك فان تماظم وارتفع ضرب الملك في رأسه وقال له اتضع وضعك الله وان تواضع رفعه الملك وقال له ارتفع رفعك الله من الله علينا بحا بــه يقربنــا اليه بمِّيه انتهى \* وقوله سبحانه واذا قيل لهم يعني كفار قريش ماذا انزل ربكم الآية يقال ان سببها النضر بن الحارث واللام في قوله ليحملوا يحتمل ان تكون لام العاقبة ويحتمل ان تكون لام كي ويحتمل ان تكون لام الاس على معنى الحتم عليهم والصفار الموجب لهم \* وقوله سبحانه ومن اوزار الذين يضلونهم بنير علم من للتبعيض وذلك ان هذا الرأس المضل يحمل وزر نفسمه ووزرا من وزركل من ضل بسببه ولا ينقص من اوزار اولانك شي، والاوزار هي الاثفال \* وقوله سبحانـه قـد مكر الذين من قبلهم فاتى الله بنيانهم

الآيـة قال ابن عباس وغيره من المفسرين الاشارة بالذين مــن قبلهم الى نمرود الذي بني صرحا ليصعد فيه الى السماء بزعمه فلما افرط في علوه وطوله في السماء فرسخين على ما حكى النقاش بعث الله عليه ريحا فهدمته وخر سقفه عليه وعلى اتباعه وقيل ان جبريل هدمه بجناحه والقي اعلاه في البحر وانجمف من اسفله وقالت فرقة المراد بالذين من قبلهم جميع من كفر من الامم المتقدمة ومكر ونزلت به عقوبة وقوله على هذا فاتى الله بنيانهم من القواعد الى اخر الآيـة تمثيــل وتشبيه اي حالهم كحال من فعل به هذا \* وقوله يخزيهم لفظ يعم جميع المكاره التي تنزل بهم وذلك كله راجع الى ادخالهم النار ودخولهم فيها \* وتشاقون معنــاه تحاربون اي تكونون في شق والحق في شق \* والذين اوتوا العلم هم الملائكة فيما قال بعض المفسرين وقال يجي بن سلام هو المومنون قال (ع) والصواب ان يعم جميع من آناه الله علم ذلك من ملائكة وانسياء وغيرهم وقد تقدم تفسير الخزي وانه الفضيحة المخجلة وفي الحديث ان العار والتخزيــة لتبلغ من العبد في المقام بــين يدي الله تعالى ما ان يتمنى ان ينطلق به الى النار وينجـو من ذلك المقام اخرجـه البغوي في المسند المنتخب له انتهى من الكوكب الدري \* وقوله سبحانه الذين تتوفاهم الملائكة ظالمي النفسهم الذين نعت للكافرين في قول اكثر المتأولين والملائكة يريد القابضين لارواحهم ﴿ والسلم هنا الاستسلام واللام في قوله فلبيس لام تاكيد والمثوى موضع الاقامة \* وقوله سبحانه وقيل للذين اتقوا ماذا انزل ربكم الآية لما وصف سبحانه مقالة الكفار الذين قالوا اساطير الاولين عادل ذلك بذكر مقالة المومنين من اصحاب النبي صلى الله عليه وسلم واوجب لكــل فريق ما يستحق وقولهم خيرا جواب بحسب السؤال واختلف في قوله تعالى للذين احسنوا الى ، اخر الآية هل هو ابتدا ، كلام او هو تفسير للخيرالذي انزل

الله فى الوجيعلى نبينا خبرا ان من إحسن فى الدنيا بالطاعة فله حسنة فى الدنيا ونعيم في الآخرة وروى انس بن مالك ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال ان الله لا يظلم المومن حسنة يثاب عليها الرزق في الدنيا ويجزى بها في الآخــرة ﴿ وقوله سبحانه جنات عدن يدخلونها الاية تقدم تفسير نظيرها \* وطيبين عبارة عن صالح حالهم واستعدادهم للموت والطيب الذى لاخبث معه وقول الملائكة سلام عليكم بشارة من الله تعالى وفي هذا المعنى احاديث صحاح يطول ذكرها وروى ابن المبارك فى رقائة ــه عن محمد بن كعب القرظي قال اذا ا استنقعت نفس العبد المومن جاءه ملك فقال السلام عليك ولي الله الله يقرنى عليك السلام ثم نزع بهذه الآية الذين تتوفاهم الملائكة طيبين يقولون سلام عليكم انتهى وقوله سبحانيه بميا كنتم تعملون علق سبحانيه دخولهم الجنة باعمالهم من حيث جعل الاعمال امارة لادخال العبد الجنة ولا معارضة بـين الآيـة وقوله صلى الله عليه وسلم لا يدخل احد الجنــة بعمله قالوا ولا انت يارسول الله قال ولاانا الاان يتغمدني الله بفضل منه ورحمة فان الآية ترد بالتاويل الى معنى الحديث قال (ع) ومن الرحمة والتغمد أن يوفق الله العبد الى اعمال برة ومقصد الحديث نفي وجوب ذلك على الله تعالى بالعقل كما ذهب اليه فريق من المعتزلة \* وقوله سبحانـه هل ينظرون الاان تاتيهم الملائكة او ياتي امر ربك كذلك فعل الذين من قبلهم ينظرون معناه ينتظرون ونظرمتي كانت من رؤية المين فانما تعديها العرب بالى ومتى لم تتعد بالى فهي بمعنى انتظر ومنها انظرونا نقتبس من نوركم ومعنى الكلام ان تاتيهم الملائكة لقبض ارواحهم ظالمي انفسهم \* وقوله اوياتي امر ربك وعيد يتضمن قيام الساعة او عذاب الدنيا ثم ذكر تعالى ان هذا كان فعل الامم قبلهم فعوقبوا \* وقوله سبحانه فاصابهم سيئات ما عملوا اي جزاء ذلك في الدنيا والآخرة \*

وحاق معناه نزل واحاط ﴿ وقوله سبِّحانبه وقال الذين اشركوا لوشا. الله ما عبدنا من دونه من شيء الآية تقدم تفسير نظيرها في الانعام وقولهم ولاحرمنا يريسد من البحيرة والسائبة والوصيلة وغير ذلك \* وقوله سبحانه ولقد بعثنا في كل امــة رسولا ان اعبدوا الله الآيــة الى قوله فان الله لايهدى من يضل وقرأ حمزة والكساءي وعاصم لا يهدى بفتح الياء وكسر الدال وذلك على معنيدين اي ان الله لايهدى من قضى باضلاله والمعنى الثانى ان العرب تقول هدى الرجل بمعنى اهتدى \* وقوله سبِّحانه واقسموا بالله جهد ايمانهم لا يبعث الله من يموت الضمير في اقسموا لكفار قريش ثم رد الله تعالى عليهم بقوله بلي فاوجب بذلك البعث واكثر الناس في هذه الآية الكفار المكذبون بالبعث \* وقوله سبحانه ليبين التقدير بلي يبعثه ليبين لهم الذي يختلفون فيــه ﴿ وقوله سبحانــه انمــا قولنــا لشيء اذا اردناه الآيــة المقصد بهذه الآية اعلام منكرى البعث بهوان امره على الله تعالى وقربه فى قدرته لارب غيره \* وقوله سبحانه والذين هاجروا فى الله من بعد ما ظلموا هؤلاء هم الذين هـاجروا الى ارض الحبشــة هـــذا قــول الجمهور وهو الصحيح في سبب نزول الآية لان هجرة المدينة لم تكن وقت نزول الآية والآية تتناول كل من هاجر اولا واخرا وقرأ جماعة خارج السبع لنثوينهم واختلف فى معنى الحسنة هنا فقالت فرقة الحسنة عدة بسقعة شريفة وهي المدينة وذهبت فرقة الى ان الحسنة عامة فى كل امر مستحسن ياله ابن ادم وفى هذا القول يدخل ما روي عن عمر بن الحطاب رضى الله عنه انه كان يعطى المال وقت القسمة الرجل من المهاجرين ويقول له خذ ما وعدل الله في الدنيا ولاجر الآخرة اكبرتم يتلوهذه الآية ويدخل في هذا القول النصر على العدو وفتح البلاد وكل امل بلغه المهاجرون والضمير فى يعلمون عائد على كفار

قريش \* وقوله الذين صبروا من صفة المهاجرين \* وقوله تعالى وما ارسلنا من قبلك الارجالايوحي اليهم هذه الآية رد على كفار قريش الذين استبعدوا ان يسبعث الله بشرا رسولاثم قال تعالى فسئ لوا اي قبل لهم فسألوا واهل الذكر هنا احبار اليهود والنصارى قاله ابن عباس وغيره وهو اظهر الاقوال وهم فى هذه النازلة خامة انما يخبرون بان الرسل من البشر واخبارهم حجة على هؤلاً وقد ارسلت قريش الى يهود يثرب يسألونهم ويسندون اليهم \* وقوله بالبينات متعلق بفعل مضمر تقديره ارسلناهم بالبينات وقالت فرقة الباء متعلقة بارسلنا فى اول الآيـة والتقدير على هذا وما ارسلنا من قبلك بالبينات والزبر الارجالافني الآية تقديم وتاخير والزبر الكتب المزبورة \* وقوله سبحانه لتبين للناس ما نزل اليهم الآية (ت) وقد فعل طي الله عليه وسلم ذلك فبين عن الله واوضح وقد اوتي صلى الله عليه وسلم جوامع الكلم فاعرب عن دين الله وافصح ولنذكر الآن طرفا من حكمه وفصيح كلامه بحدف اسانيده قال عياض في شفاه واما كلامه صلى الله عليه وسلم المعتاد وفصاحته المعلومة وجوامع كلمه وحكمه الماثورة فمنها ما لايوازى فصاحمة ولايبارى بلاغة كقوله المسلمون تتكافأ دماؤهم ويسعى بذمتهم ادناهم وهم يـد على من سواهم وقوله الناسكاسنان المشط والمرع من احب ولاخير في صحبة من لایری لك ما تری له والناس معادن وما هلك امر عرف قدره والمستشار مؤتمن وهو بالخيار ما لم يتكلم ورحم الله عبدا قال خيرا فغنم او سكت عن شر فسلم وقوله اسلم تسلم واسلم يوتك الله اجرك مرتين وان أحبكم الي واقربكم مني مجلسا يوم القيامة احاسنكم اخلاقا الموطءون اكنافا الذين يالفون ويولفون وقوله لعله كان يتكلم بما لايمنيه \* ويبخل بما لايغنيه \* وقوله ذو الوجهين لا يكون عند الله وجيها ونهيه عن قيل وقال وكثرة السؤال واضاعة المال ومنع

وهات وعقوق الامهات ووأد البنات وقوله اتق الله حيث كنت واتبع السيشة الحسنسة تمحها وخالق الناس بخلق حسن وخير الامور اوساطهما وقوله احبب حبيبك هونا ما عسى ان يكون بنيضك يوماما وقوله الظلم ظلمات يوم القيامة وقوله في بعض دعائه اللهم اني اسألك رحمة من عندك تهدى بها قلبي وتجمع بها امری وتلم بها شعثی وتصاح بها غائبی وترفع بها شاهدی وتزکی بها عملی وتلهمني بهار شدى وترد بها أُلْفَتي وتعصمني بها من كل سو اللهم اني اسألك الفوز في القضاء ونزل الشهداء وعيش السعداء والنصر على الاعداء ألى غير ذلك من بيانه وحسن كلامه مما روته الكافة عن الكافية مما لايقاس به غيره وحاز فيه سبقًا لا يقدر قدره كقوله السعيد من وعظ بغيره والشقي من شقي في بطن امه في اخواتها مما يدرك الناظر العجب في مضمنها ويذهب به الفكر في اداني حكمها وقال صلى الله عليه وسلم بيد اني من قريش ونشأت في بني سعد فجمع الله له بذلك قوة عارضة البادية وجزالتها ونصاعة الفاظ الحاضرة ورونق كلامها الى التاييد الالهي الذي مدده الوحي الذي لا يحيط بعلمه بشري انتهى وبالجملة فليس بعد بيان الله ورسوله بيان لمن عمر الله قلبه بالايمان \* وقوله سبحانــه افأمن الذين مكروا السيئات الآية تهديد لكفار مكة ونصب السيئات بمكروا وعدى مكروا لانه في معنى عملوا قال البخاري قال ابن عباس في تقلبهم اي في اختلافهم انتهى وقال المهدوي قال قتادة في تقلبهم في اسفارهم الضحاك في تقلبهم بالليل انتهى \* وقوله على تخوف اي على جهــــة التخوف والتخوف التنقص وروي ان عمر بن الخطاب رضي الله عنه خفي عليه معنى التخوف في هذه الآية واراد الكتب الى الامصار يسأل عن ذلك فيروى انه جاءه فتي من العرب فقال يا امير المومنين ان ابي يتخوفني مالي فقال عمر الله اكبر او ياخذهم على تخوف ومنه قول النابغــة

تخوفهم حتى اذل سراتهـــم \* بطعن ضرار بعد فتح الصفائح وهذا التنقص يتجه به الوعيد على معنيين احدهما ان يهلكهم ويخرج أرواحهم على تخوف اي افذاذا يتنقصهم بذلك الشي. بعد الشي. ويصيرهم الى ما اعد لهم من العذاب وفي هذه الرتبة الثالثة من الوعيد رأفة ورحمة وامهال ليتوب التائب ويرجع الراجع والثاني ما قاله الضحاك ان ياخذ بالعذاب طائفة او قرية ويترك اخرى ثم كذلك حتى يهلك الكل وقالت فرقــة التخوف هنا من الحوف اي فياخذهم بمد تخوف ينالهم يعذبهم به \* وقوله سبحانــه او لم يروا الى مــا خلق الله من شيء الآيــة قــوله مــن شيء لفظ عام فى كل شخص وجرم له ظل كالجبال والشجر وغير ذلك وفا. الظل رجع ولا يقال الفي، الامن بعد الزوال في مشهوركلام العرب لكن هذه الآيمة الاعتبار فيها من اول النهار الى اخره فكأن الآية جارية في بعض على تجوزكلام العرب واقتضائه والرؤية هنا رؤية القلب ولكن الاعتبار برؤية القلب هنا انما تكون في مرايات بالمين وعن اليمين والشائل هنا فيه تجوز واتساع وذكر الطبري عن الضحاك قال اذا زالت الشمس سجد كل شيء قبل القبلة من نبت او شجر ولذلك كان الصالحون يستحبون الصلاة في ذلك الوقت قال الداودي وعن النبي طي الله عليه وسلم قال اربع قبل الظهر بعد الزوال تحسب بمثلهن في صلاة السحر قال وليسشي الايسبح لله تلك الساعة وقرأ يتفيؤا ظلاله الآية كلها انتهى والداخرالمتصاغر المتواضع \* وقوله سبحانه يخافون ربهم عام لجميع الحيوان ومن فوقهم يريد فوقية القدر والعظمــة والقهر \* وقــوله سبحانه وله ما في السموات والارض السموات هناكل ما ارتفع من الحلق من جهة فوق فيدخل في ذلك العرش والكرسي وغيرهما والدين الطاعــة والملك والواصب الدائم قاله ابن عباس ثم ذكَّر سبحانه بنعمه ثم ذكر

باوقات المرض والتجاء العباد اليه سبحانه والضروان كان يعم كل مكروه فاكثر ما يجيء عن ارزاء البدن وتجدرون معناه ترفعون اصواتكم باستغاثة وتضرع \* ثم اذا كشف الضرعنكم اذا فريق منكم بربهم يشركون الفريق هنا يراد به المشركون الذين يرون ان للاصنام افعالامن شفا المرض وجاب النفع ودفع الضرفهم اذا شفاهم الله عظموا اصنامهم واضافوا ذلك الشفاء اليها \* وقوله سبحانه ليكفروا يجوز أن تكون اللام لام الصيرورة ويجوز ان تكون لام امر على معنى التهديد ﴿ وقوله بما التيناهم اي بما انعمنا عليهم \* وقوله سبحانه ويجعلون لما لايعلمون نصيبا مما رزقناهم اي لما لا يعلمون له حجة ولا برهانا ويحتمل ان يريد بنفي العلم الاصنام اي لجمادات لا تعلم شيأ نصيبا والنصيب المشار اليه هو ماكانت العرب سنته من الذبح لاضامها والقسم من الغلات وغيره \* وقوله سبحانه ويجعلون لله البنات سبحانه الآيـة تعديد لقبائح الكفرة في قولهم الملائكة بنات الله تعالى الله عن قولهم والمراد بقوله ولهم ما يشتهون الذكران من الاولاد \* وقوله ظل وجهـ مسودا عبارة عما يعلو وجه المغموم قال (ص) ظل تكون بمعنى صار وبمعنى اقام نهارا على الصفة المسندة الى اسمها وتحتمل هنا الوجهين انتهى وكظيم بمعنى كاظم والمعنى انسه يخني وجده وهمله بالانثى ومعنى يتوارى يتغيب من القسوم وقسرأ الجحدري ايمسكها ام يدسها وقرأ الجمهور على هون وقرأ عاصم الجحدري على هوان ومعنى الآية يدبر ايسك هذه الانثى على هوان يتحمله وهم يتجلد له ام يئدها فيدفنهــا حيــة وهوالدس في التراب \* وقوله سبحانــه للذين لا يومنون بالآخرة مثل السوء قالت فرقة مثل في هذه الآية بمعنى صفة اي لهولاً وهـذا لا يضطر اليه لانه المثل الاعلى قال (ع) وهـذا لا يضطر اليه لانـه خروج عن اللفظ بل قوله مثل على بابه فلهم على الاطلاق مثل السوء فى كل سوء

ولاغاية اخزى من عذاب النار ولله سبحانه المثل الاعلى على الاطلاق ايضا اي الكمال المستغنى \* وقوله سبحانه ولو يواخــذ الله الناس بظلمهم ما ترك عليها من دابة الضمير في عليها عائد على الارض وتمكن ذلك مع أنه لم يجر لها ذكر لشهرتها وتحكن الاشارة اليها وسمع ابو هريرة رجلا يقول ان الظالم لا يهلك الانفسه فقال ابو هريرة بلي ان الله ليهلك الحبارى في وكرها هزلا بذنوب الظلمة والاجل المسمى في هذه الآية هو بحسب شخص شخص \* وقوله ما يكرهون يريد البنات \* وقوله سبحانه وتصف السنتهم الكذب ان لهم الحسني قال مجاهد وقتادة الحسني الذكور من الاولاد وقالت فرقة يريد الجنة قال (ع) ويؤيده قوله لاجرم ان لهم النار وقرأ السبعة سوى نافع مفرطون بفتح الراء وخفتها اي مقدمون الى النار وقرأ نافع مفرطون بكسر الراء المخففة اي متجاوزون الحدفي معاصي الله \* وقوله سبحانه تالله لقد ارسلنا الى امم من قبلك الآية هذه اية ضرب مثل لهم بمن سلف في ضمنها وعيد لهم وتانيس للنبي صلى الله عليــه وسلم \* وقوله فهـو وليهم اليوم يحتمـل ان يريــد باليوم يوم الاخبار ويحتمل ان يريد يوم القيامة اي وليهم في اليوم المشهور \* وقوله سبحانه الالتبين لهم الذي اختلفوا فيه لتبيين في موضع المفعول من اجله اي الالاجل البيان والذي اختلفوا فيــه لفظ عام لانواع كفر الكفرة لكن الاشارة هنا الى تشريكهم الاصنام في الالهية ثم اخذ سبحانه ينص العبر المؤدية الى بيان وحدانيت وعظيم قدرته فبدأ بنعمة المطر التي هي ابين العبر وهي ملاك الحياة وهي في عايــة الظهور لا يخالف فيهــا عاقــل \* وقوله مما في بطونــه الضمير عائـد على الجنس وعلى المذكور وهذا كثير \* وقوله سبحانه سائغا للشاربين السائغ السهل في الشرب اللذيذ (ت) وعن ابن عباس قال قال النبي صلى الله عليه وسلم من اطعمه الله طعاما فليقل اللهم بادك

لنــا فيــه واطعمنا خيرا منــه ومن سقاه الله لبنــافليقل اللهم بارك لنا فيـه وزدنا منه وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم ليس شيء يجزئى مكان الطعام والشراب غير اللـبن رواه ابو داود والترمذي وابن ماجــه وقال الترمذي واللفظ له هذا حديث حســن انتهى من السلاح \* وقوله سبحانــه ومن ثمرات النخيــل والاعناب تتخذون منه سكرا الآية السكر ما يسكر هذا هو المشهور في اللفة قال ابن عباس نزلت هذه الآية قبل تحريم الحمر وأراد بالسكر الحمر وبالرزق الحسن جميع ما يشرب ويوكل حلالامن هاتين الشجرتين فالحسن هنا الحلال وقال بهذا القول ابن جبير وجماعة وصحح ابن العربي هذا القول ولفظه والصحيح أن ذلك كان قبل تحريم الحمر فأن هذه الآية مكية باتفاق العلما. وتحريم الحمر مدني انتهى من احكام القرءان وقال مجاهد وغيره السكر المائم من هاتمين الشجرتمين كالحلل والرب والنبيذ والرزق الحسن العنب والتمر قال الطبري والسكر ايضا في كلام العرب ما يطعم ورجح الطبري هذا القول ولامدخل للخمر فيــه ولانسخ في الآيــة \* وقوله تعالى واوحى ربك الى النحل الآية الوحي في كلام العرب القاء المعنى من الموحى الى الموحى اليه في خفاء فمنه الوحي الى الانبياء برسالة الملك ومنه وحي الرؤيا ومنه وحي الالهام وهو الذي في الينا باتفاق من المتأولين والوحى ايضا بمعنى الامركما قال تمالى بان ربك اوحى لهما وقد جعل الله بيوت النحل في هذه الثلاثة الانواع امـا في الجبال وكواها واما في متجوف الاشجار وامـا فيما يعرش ابن ادم من الاجباح والحيطان ونحوها وعرش معناه هيأ والسبل الطرق وهي مسالكها في الطيران وغيره وذللا يجتمل ان يكون حالامن النحل اي مطيعة منقادة قاله قتادة قال ابن زيد فهم يخرجون بالنحل ينتجعون وهي تتبعهم وقرأ اولم يروا انا خلقنا لهم مما عملت ايدينا انعاما الآية وبجتمل ان يكون حالامن السبل اي

مسهلة مستقيمة قاله مجاهد لا يتوعر عليها سبيل تسلكه ثم ذكر تعالى على جهة تعديد النعمة والتنبيه على العبرة امر العسل في قوله يخرج من بطونها شراب وجهور الناس على أن العسل يخرج من افواه النحل واختلاف الالوان في العسل بجسب اختلاف النحل والمراعى اي والفصول (ت) قال الهروي قوله تعالى يخرج من بطونها شراب مختلف الوانه وذلك انه يستحيل في بطونها ثم تمجه من افواهها انتهى \* وقوله فيه شفا. للناس الضمير للعسل قاله الجمهور قال ابن العربي في احكامه وقد روى الائمة واللفظ للبخاري عن عائشة قالتكان رسول الله صلى الله عليه وسلم يحب الحلواء والعسل وروى ابو سعيد الحدري ان رجلا اتى النبي صلى الله عليم وسلم فقال ان اخى يشتكى بطنه فقال اسقه عسلا ثم اتاه الثانية فقال اسقه عسلا ثم اتاه فقال فعلت فما زاده ذلك الااستطلاقا فقال عليه السلام صدق الله وكذب بطن اخيك اسقه عسلا فسقاه فبرأ وروي ان عوف ابن مالك الاشجعي مرض فقيل له الانعالجك فقال ائتوني بما • سما • فان الله تعالى يقول ونزلنا من السماء ما مباركا وائتونى بعسل فان الله تعالى يقول فيه شفاء للناس وانتونى بزيت فان الله تعالى يقول من شجرة مباركة فجاءوه بذلك كله فخلطه جميما ثم شربه فبرأ انتهى \* وقوله سبحانه ومنكم من يرد الى ارذل العمر وارذل العمر الذي تنسد فيه الحواس ويختل العقل وخص ذلك بالرذيلة وإنكانت حالة الطفولة كذلك من حيث كانت هذه لارجاء معها وقال بعض الناس اول ارذل العمر خمس وسبعون سنة روي ذلك عن على رضى الله عنه قال (ع) وهذا في الاغلب وهذا لا يتحصر الى مدة معينة وانما هو بجسب انسان انسان ورب من يكون ابن خمسين سنة وهو في ارذل عمره ورب ابن تسمين ليس في ارذل عمره واللام في لكي يشبه ان تكون لام الصيرورة والممنى ليصير امره بعـد العلم بالاشيــا. الى ان لايعلم شيـــأ وهذه

عبارة عن قلة علمه لاانه لايعلم شيأ البتـة \* وقوله سبحانـه والله فضل بمضكم على بعض في الرزق اخبار يراد بــه العبرة وانما هي قاعدة بني المثل عليهـ ا والمشـل هو ان المفضلين لايصح منهم ان يساهموا مماليكهم فــيا اعطـوا حتى تستوي احوالهم فاذاكان هذا في البشر فكيف تنسبون ايها الكفرة الى الله انه يسمح بأن يشرك في الالوهية الاوثان والاصنام وغيرها مما عبد من دونه وهم خلقه وملكه هذا تاويـل الطبري وحكاه عن ابن عبـاس قال المنسرون هذه الآية كقوله تعالى ضرب لكم مشلا من انفسكم هـل لكم مما ملكت ايمانكم من شركاً في ما رزقناكم فانتم فيه سوا. الآيـة ثم وقفهم سبحانمه على جحدهم بنعمته في تنبيهه لهم على مثل هذا من مواضع النظر المؤدية الى الايمان \* وقوله سبحانه والله جمل لكم من انفسكم ازواجا هذه ايضا اية تعديد نعم والازواج هنا الزوجات وقوله من انفسكم يحتمل ان يريد خلقة حوا من نفس ادم وهذا قول قتادة والاظهر عندى أن يريد بقوله من انفسكم اي من نوعكم كقوله لقد جاءكم رسول من انفسكم والحفدة قال ابن عباس هم اولاد البنـين وقال الحسن هم بنوك وبنو بنيك وقال مجاهد الحفدة الانصار والاعوان وقيــل غير هذا ولاخلاف ان معنى الحفد الحدمــة والبر والمشى مسرعا فى الطاعة ومنه فى القنوت واليك نسعى ونحفد والحفدان ايضًا خبب فوق المشي ﴿ وقوله سبحانــه فلا تضربوا لله الامثــال الآيــة اي لاتمثلوا لله الامثال وهو ماخوذ من قولك هذا ضريب هذا اي مثيله والضرب النوع \* وقوله تعالى ضرب الله مثلا عبدا مملوكا الآية الذى هو مثال في هذه الآية هو عبد بهذه الصفة مملوك لايقدر على شيء من المال ولاامر نفسه واغما هو مسخر بارادة سيده مدبر وبازاء العبد في المثال رجل موسع عليمه فى المال فهو يتصرف فيــه بارادتــه واختلف النــاس فى الذى له المثــل فـقال

ابن عباس وقتادة هو مثل الكافر والمومن وقال مجاهد والضحاك هذا المشال والمثال الآخر الذى بعده انماهو مثال لله تعالى والاصنام فتلك كالعبد المملوك الذي لايقدر على شي. والله تعالى تتصرف قدرته دون معقب وكذلك فسر الزجاج على نحو قول مجاهد وهذا التاويل اصوب لان الآية تكون من معنى ما قبلها ومدارها في تبيين امر الله والرد على امر الاصنام \* وقوله الحمد لله اي على ظهور الحجـة ﴿ وقوله سبحانـه وضرب الله مشـلا رجلين احدهما ابكم الآية هذا مثل لله عز وجل والاصنام فهي كالابكم الذى لانطق له ولا يقدر على شي \* والكل الثقيل المنونة كما الاصنام تحتاج الى ان تنقل وتخدم ويتمذب بها ثم لاياتي من جهتها خير ابدا والذي يامر بالعدل هو الله تعالى \* وقوله تعالى وما امر الساعة الآية المعنى على مـا قاله قتادة وغيره ما تكون الساعة واقامتها في قدرة الله تعالى الاان يقسول لهاكن فلواتفق ان يقف على ذلك محصل من البشر لكانت من السرعة بحيث يشك هل هي كلمح البصر او هي اقرب ولمح البصر هو وقوعه على المرسي ﴿ وقـوله سبحانه الم يروا الى الطير مسخرات في جو السهاء الآيـة الجو مسافــة مــا بين السهاء والارض وقيل هُو ما يلي الارض منها والآية عبرة بينة المعنى تفسيرها تكلف مَحْت \* ويوم ظعنكم معناه رحيلكم والاصواف للضأن والاوبار للابل والاشعار للمعز ولم تكن بلادهم بلاد قطن وكتان فلذلك اقتصر على هــذه ويحتمل ان ترك ذكر القطن والكتان والحرير اعراض عن السرف اذ ملبس عباد الله الصالحين انما هو الصوف قال ابن العربي في احكامه عند قوله تعالى لكم فيها دف، في هذه الآية دليل على لباس الصوف فهو اول ذلك واولاه لانه شعار المتقين ولباس الصالحين وشارة الصحابة والتابعين واختيار الزهاد والعارفين واليه نسب جاعة من الناس الصوفية لانه لباسهم في الغالب انتهى

والاثاث متاع البيت واحدها اثاثة هذا قول ابى زيد الانصاري وقال غيره الاثاث جميع انواع المال ولا واحد له من لفظه قال (ع) والاشتقاق يقوى هذا المعنى الاعم لان حال الانسان تكون بالمال اثبة كما تقول شعر اثبت ونبات اثبت ادا كثر والتف والسرابيل جميع ما يلبس على جميع البدن وذكر وقاية الحراذ هو امس بتلك البلاد والبرد فيها معدوم فى الاكثر وايضا فذكر احدها يدل على الآخر وعن عمر رضي الله عنه قال سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول من لبس ثوبا جديدا فقال الحمد لله الذي كسانى ما اوارى به عورتى واتجمل به فى حياتى ثم عمد الى الثوب الذي خلق فتصدق به كان فى كنف الله وفى ستر الله حيا وميتا رواه الترمذي واللفظ له وابن ماجه والحاكم فى المستدرك وعن عائشة قالت قال رسول الله عليه وسلم ما اشترى عبد ثوبا بدينار او نصف دينار فحمد الله عليه الالم يبلغ ركبتيه حتى يغفر الله له رواه الحاكم فى المستدرك وقال هذا الحديث لااعلم فى اسناده احدا ذكر بجرح انتهى من السلاح والسرابيل التى تق البأس لااعلم فى الدروع ونحوها ومنه قول كعب بن زهير فى المهاجرين

شم العرانين ابطال كبوسه من نسج داود في الهيجا سرابيل والبأس مسالحديد في الحرب وقرأ الجمهور تسلمون وقرأ ابن عباس تسلمون من السلامة فتكون اللفظة مخصوصة في بأس الحرب \* وقوله سبحانسه ويوم نبعث من كل امة شهيدا اي شاهدا على كفرهم وايمانهم ثم لايوذن اي لايوذن لهم في المعذرة وهذا في موطن دون موطن ويستعتبون بمعني يعتبون تقول اعتبت الرجل اذا كفيته ما عتب فيه كما تقول اشكيته اذا كفيته ما شكا وقال قدم معناه لايسألون ان يرجموا عما كانوا عليه في الدنيا وقال الطبري معنى يستعتبون يعطون الرجوع الى الدنيا فتقع منهم توبة وعمل (ت)

وَهَذَا هُو الراجِحِ وهُو الذي تدلُّ عليه الاحاديث وطواهر الآيات في غير مــا موضع \* وقوله سبحانه واذا رأى الذين اشركوا شركا هم اي اذا رأوهم بابصارهم قالوا ربنا هؤلا شركاؤنا الآية كانهم ارادوا بهذه المقالة تذنيب المعبودين \* وقوله سبحانه فالقوا اليهم القول الآية الضمير في القوا للمعبودين انطقهم الله بتكذيب المشركين وقد قال سبحانه في الية اخرى فزيلنا بينهم وقال شركاؤهم مـا كنتم ايانا تعبدون الآيـة انظر تفسيرها في سورة . يونس وغيرها \* وقوله والقوا الى الله يومنهذ السلم الضمير في القوا هنا عائسه على المشركين والسلم الاستسلام \* وقوله تعالى زدناهم عذابا فوق العذاب الآية روي في ذلك عن ابن مسعود أن الله سبحانه يسلط عليهم عمارب وحيات لهما انساب كالنخل الطوال وقال عبيد بن عمير حيات لها انياب كالنخل ونحو هذا وروي عن عبد الله بن عمرو بن العاصى ان لجهنم سواحل فيها هذه الحيات وهذه العقارب فيفر الكافرون الى السواحل فتلقاهم هذه الحيات والعقارب فيفرون منها الى النار فتتبعهم حتى تجد حر النار فترجع قال وهي فى اسراب \* وقوله سبحانه ويوم نبعث فى كل امة شهيدا يعنى رسولها وبجوز ان يبعث الله شهودا من الصالحين مع الرسل وقد قال بعض الصحابة أذا رأيت احدا على معصية فانهه فان اطاءك والاكنت شاهدا عليه يوم القيامة \* وقوله سبحانه وجئنابك شهيدا على هؤلا. الاشارة بهؤلا. الى هذه الاسة \* وقوله عز وجل ان الله يامر بالعدل والاحسان الآية قال ابن مسمود رضى الله عنه اجمع الله في كتاب الله هذه الآية وروي عن عثمان بن مظمون رضي الله عنه أنه قال لما نزلت هذه الآية قرأتها على ابي طالب فعجب وقال يا ال غالب اتبعوه تفلحوا فوالله ان الله ارسله ليامر بمكارم الاخلاق قال (ع) والمدل فعل كل مفروض والاحسان فعل كل مندوب اليه ﴿ وَايِثَا ۚ يَى القربي لَفْظُ

ابن عباس ويتناول اللفظ سائر المعاصبي التي شنعتها ظاهرة \* والمنكر اعم منه لانــه يعم جميع المعاصي والرذائل والاذايات على اختلاف انواعها \* والبغي هو انشاء ظلم الانسان والسعاية فيه وكفيلا معناه متكفلا بوفائكم وباقى الآية بين \* وقوله سبحانه ولا تكرنوا كالتي نقضت غزلها الآية شبهت هـذه الآيـة الذي يجلف او يعاهـد ويبرم عقـده بالمرأة تغزل غزلهــا وتـفـتله محكما ثم تنقض قوى ذلك الغزل فتحله بعد ابرامه \* وانكاثا نصب على الحال والنكث النقض والعرب تقول انتكث الحبل اذا انتقضت قواه والدخل الدغل بعينه وهو الذرائع الى الحدم والغدر وذلك أن المحلوف له مطمئن فيتمكن الحالف من ضرره بما يريد \* وقوله سبحانه ان تكون امة هي اربى من امة المنى لا تنقضوا الايمان من اجل ان تكون قبيلة أزيد من قبيلة فى العدد والعزة والقوة ويبلوكم اي يختبركم والضمير فى به يحتمل ان يعود على الربا اي ان الله ابتلى عباده بالربا وطلب بعضهم الظهور على بعض واختبرهم بذلك ليرى من يجاهد بنفسه ممن يتبع هواها وباقي الآية وعيد بيوم القيامة \* وقوله سبحانه ولاتتخذوا ايمانكم دخلا بينكم الآية الدخل كا تقدم الغوائل والحدائع وكرر مبالغة قال الثعلبي قال ابو عبيدة كل امر لم يكن صحيحا فهو دخل انتهى \* وقوله فتزل قدم بعد ثبوتها استعارة للمستقيم الحال يقع فى شر عظيم \* وقوله سبحانه ولاتشتروا بعهد الله ثمنا قـليـلا الآيـة هذه اليـة نِهي عن الرشا واخذ الاموال ثم اخبر تعالى ان ما عنده من نعيم الجنة ومواهب الآخرة خير لمن اتنقى وعلم واهتدى ثم بين سبحانــه الفــرق بين حال الدنيــا وحال الآخرة بان هذه تنفد وتنقضي عن الانسان او ينقض عنها ومنن الآخرة باقية دائمة وصبروا معناه عن الشهوات وعلى مكاره الطاعات

وهذه اشارة الى الصبر عن شهوة كسب المال بالوجوه المكروهـــة واختلف الناس في معنى الحياة الطيبة فقال ابن عباس هو الرزق الحلال وقال الحسن وعلى بن ابى طالب هي القناعة قال (ع) والذى اقول به ان طيب الحياة اللازم للصالحين انميا هو بنشاط نفوسهم ونبلها وقوة رجائهم والرجياء للنفس امر ملذ فبهذا تطيب حياتهم وانهم احتقروا الدنيا فزالت همومها عنهم فان انضاف الى هذا مال حلال وصحة او قناعة فذلك كمال والافالطيب فيا ذكرناه راتب \* وقـوله سبحانـه ولنجزينهم الآيـة وعد بنعيم الجنـة قال ابوحيـان وروي عن نافع وليجزينهم بالياء التفاتا من ضمير المتكلم الي ضمير الغيبة وينبغي ان يكون على تقدير قسم أن لامعطوفا على فلنحيينه فيكون من عطف جملة قسمية على جلة قسمية وكلتاهما محذوفة وليس من عطف جواب لتغاير الاسنـــاد انتهى \* وقوله سبحانه فاذا قرأت القرءان فاستعذ بالله الآيـة التـقدير فاذا اخـذت في قراءة القرءان والاستعاذة ندب وعن عطاء ان التعوذ واجب ولفظ الاستعاذة هوعلى رتبة هذه الآية والرجيم المرجوم باللعنة وهو ابليس ثم اخبر تعالى ان ابليس ليس له ملكة ولا رياسة هذا ظاهر السلطان عندى في هذه الآية وذلك ان السلطان أن جعلناه الحجـة فليس لابليس حجّة في الدنيا على أحـد لاعلى مومىن ولاعلىكافر الاان يتأول متأول ليس له سلطان يوم القيامة فيستقيم ان يكون بمنى الحجة لان ابليس له حجة على الكافرين انه دعاهم بغير دليل فاستجابوا له من قبل انفسهم ويتولونه معناه يجعلونه وليا والضمير في بــه يحتمل ان يعود على اسم الله عز وجل والظاهر انه يعود على اسم العدو الشيطان بمنى من اجله وبسبب فكانه قال والذين هم بسببه مشركون بالله وهذا الاخبار بان لاسلطان للشيطان على المومنين بعقب الامر بالاستعادة يقتضى ان الاستماذة تصرف كيده كانها متضمنة للتوكل على الله والانقطاع اليه \*

وقوله سبحانيه واذا بدلنا وايه مكان وايية يهني بهذا التبديل النسخ \* قالوا انما انت مفتر اي قال كفار مكة وروح القدس هو جبريـل بلا خلاف \* وقوله سبحانـه ولقد نعلم انهم يتولون انما يعلمه بشر قال ابن عباسكان بمكة غلام اعجمي لبعض قريش يقال له بلمام فكان النبي صلى الله عليـ ه وسلم يعمله الاسلام ويرومه عليه فقال بعض الكفار هذا يعلم محمدا وقيل اسم الغلام جبر وقيل يسار وقيل يعيش والاعجمي هو الذي لايتكلم بالعربية واما العجمي فقد يتكلم بالعربية ونسبته قائمة \* وقوله وهذا اشارة الى القرءان والتقدير وهـذا سـرد لسان او نطق لسان \* وقوله سبحانـه انمـا يفـترى الكـذب بمعنى انمـا يكذب وهــذه مقاومـة للذين قالوا للنبي صلى الله عليه وسلم انمــا انت مفتر ومن في قوله من كفر بـ دل من قــوله الكاذبون فروي ان قوله سبحانه واولائك هم الكاذبون يراد به مقيس بن صبابة واشباهه ممن كان امن ثم ارتد باختياره من غير اكراه \* وقوله سبحانه الامن اكره أي كبلال وعمار بن ياسروامه وخبَّاب وصُهَيب واشباههم ممن كان يوذي في الله سبحانيه فربها سامح بعضهم بها اراد الكفار من القول لما اصابه من تعذيب الكفرة فيروى ان عمار بن ياسر فعمل ذلك فاستشناه الله في هذه الآية وبقية الرخصة عامة في الامر بعده ويروى أن عمار ابن ياسر شكا الى النبي صلى الله عليه وسلم ما صنع به من العذاب وما سامح به من القول فقال له النبي صلى الله عليه وسلم كيف تجد قلبك قال اجده مطمئنا بالايمان قال فا جبهم بلسانك فانه لأيضرك وان عادوا فعد ﴿ وقوله سبحانه ولكن من شرح بالكفر صدرا معناه انبسط الى الكفر باختياره (ت) وقد ذكر (ع) هنا نبذا من مسائل الاكراه تركت ذلك خشية التطويل واذمحل بسطها كتب الفقه \* وقوله سبحانه ذلك بأنهم استحبوا

الحيوة الدنيا على الآخرة الآية ذلك اشارة الى الغضب والعذاب الذي توعد به قبل هذه الآية والضمير في انهم لمن شرح بالكفر صدرا \* وقوله سبحانـه ثم ان ربك للذين هاجروا من بعد ما فشنوا الآيـة قال ابن اسحـاق نزلت هذه الآية في عمار بن ياسر وعياش بن ابي ربيعة والوليد بن الوليد قال (ع) وذكر عمار في هذا عندي غير قويم فانه ارفع من طبقة هؤلا. وانما هؤلا. من تاب من شرح بالكفر صدرا فتح الله له باب التوبة في اخر الآية وقال عكرمة والحسن نزلت هذه الآية في شان عبد الله بن ابي سرح واشباهه فكانمه يقول من بعد ما فتنهم الشيطان وهمذه الآيمة مدنية بـلا خلاف وان وجد فهو ضعيف وقرأ الجمهور من بعــد مـا فـتـنوا مبني للمفعــول وقرأ ابن عامر وحده من بعد ما فتنوا بفتح الفا. والتا. اي فتنوا انفسهم والضمير فى بمدها عائد على الفتنــة او على الفعلة او الهجرة او التوبة والكلام يعطيها وان لم يجر لها ذكر صريح \* وقوله يوم تاتى كل نفس المعنى لغهور رحيم يوم ونيفس الاولى هي النيفس المعروفة والثانية هي بمعنى الذات (ت) قال المهدوي يجوز ان يستصب يوم على تقدير لغفور رحيم يوم فلا يوقف على رحيم وقال (ص) يوم تاتى ظرف منصوب برحيم او مفعول بـــه باذكر انتهى وهذا الاخير اظهر والله اعلم ﴿ وقوله سبحانه وتوفى كل نـفس ما عملت اي يجازى كل من احسن باحسانه وكل من اسا، باسا، ته \* وقوله سبحانه وضرب الله مثلا قريه كانت آمنية مطمئنية الآيية قال ابن عباس القريبة هنا مكة والمراد بهذه الضائركلها في الآية اهل القرية ويتوجه عندي في الآية انها قصد بها قرية غير معينة جعلت مثلا لمكية على معنى التحلفير لاهارا ولغيرها من القرى الى يوم القيامة وهو الذي يفهم من كلام حفصة ام المومنين وانعم جمع نعمة ﴿ وقوله سبحانه فاذاقها الله لباس الجـوع والخوف

استعارات اي لما باشرهم ذلك صاركاللباس والضمير في جامهم لاهل مكة والرسول محمد صلى الله عليه وسلم والعذاب الجوع وامر بدر ونحو ذلك انكانت الآية مدنية وانكانت مكية فهو الجوع فقط \* وقوله سبحانه فكلوا مما رزقكم الله حلالاطيبا الآية هذا ابتداء كلام واخر اي وانتم الها المومنون لستم كهذه القريـة فكلوا واشكروا الله على تباين حالكم من حال الكفرة وقوله حلالاحال وقوله طيبا اي مستلذا اذ فيه ظهور النعمة ويحتمل ان يكون الطيب بمعنى الحلال كرر مبالغة وتاكيدا \* وقـ وله سبحانـ ه ولا تقولوا لما تصف السنتكم الكذب هذا حلال وهذا حرام الآية هذه الآية مخاطبة للكفار الذين حرموا البحائر والسوائب قال ابن العربي فى احكامه ومعنى الآية لاتصفواالاعيان بانها حلال او حرام من قبل انفسكم انما المحرم والمحلل هو الله سبحانه قال ابن وهب قال مالك لم يكن من فتيا الناس ان يقال لهم هذا حلال وهذا حرام ولكن يقول انا اكره هذا ولم اكن لاصنع هذا فكان النياس يطيعون ذلك ويرضونيه ومعنى هذا ان التحليل والتحريم انما هو الله كما تقدم بيانمه فليس لاحد أن يصرح بهذا في عين من الاعيان الاان يكون البارى تعالى يخبر بذلك عنه وما يؤدى اليه الاجتهاد انه حرام يتول فيه اني اكره كذا وكذلك كان مالك يفعل اقتدا. بمن تقدم من اهل الفتوى انتهى \* وقوله متاع قليل اشارة الى عيشهم في الدنيا ولهم عذاب اليم بعد ذلك في الآخرة \* وقوله ما قصصنا عليك من قبل اشارة الى ما في سورة الانعام من ذي الظفر والشحوم ﴿ وقوله سبحانه ثم ان ربك للذين عملوا السو بجهالة ثم تابوا من بعد ذلك واصلحوا ان ربك من بعدها لغفور رحيم هذه اية تانيس لجميع العالم فهي تتناول كل كافر وعاص تاب من سوء حاله قالت فرقمة الجمالة هنما العمد والجمالة عندى في هذا الموضع ليست ضد

العلم بـل هي نعدى الطور وركوب الرأس ومنــه قوله صلى الله عليه وسلم او اجهل او يجهل على وقد تقدم بيان هذا وقلما يوجد في العصاة من لم يتقدم له علم بحظر المعصية التي يواقع \* وقوله سبحانــه ان ابراهيم كان امـة قانـتـا لله الآية لما كشف الله فعل اليهود وتحكمهم في شرعهم بذكر مــا حرم عليهم اراد ان يبين 'بعدهم عن شرع ابراهيم عليه السلام والامة في اللغة لفظة مشتركة تقع للحين وللجمع الحثير وللرجل المنفرد بطريقة وحده وعلى هذا الوجه سمى ابراهيم عليه السلام امة قال مجاهد سمى ابراهيم امة لانفراده بالايمان في وقته مدة ما وفي البخاري انه قال لسارة ليس على الارض اليوم مومن غيرى وغيرك وفي البخاري قال ابن مسعود الامة معلم الحير والقانت المطيع الدائم على العبادة والحنيف المائل الى الحير والصلاح \* وقوله سبحانه واتيناه في الدنيا حسنة الآية الحسنة السان الصدق وامامته لجميع الخلق هذا قول جميع المفسر بن وذلك ان كل امة متشرعة فهي مقرة ان ايمانها ايمان ابراهيم وانه قدوتها وانه كان على الصواب (ت) وهـذا كلام فيه بعض اجمال وقد تقدم في غير هذا الموضع بيانه فلا نطول بسرده \* وقوله سبحانه ان اتبع ملة ابراهيم الآيـة الملة الطريقـة في عقائـد الشرع \* وقوله سبحانـه انما جعل السبت الآيـة اي لم يكن من مـلة ابراهيم وانما جعله الله فرضا عاقب به القوم المختلفين فيه قاله ابن زيد وذلك ان موسى عليه السلام امر بني اسرا ميل ان يجعلوا من الجمعة يوما مختصا بالعبادة وامرهم ان يكون الجمعة فقال جهورهم بل يكون يوم السبت لان الله تعالى فرغ فيه من خلق مخلوقاته وقال غيرهم بـل نقبل مـا امر به موسى فراجعهم الجمهور فتابعهم الآخرون فالزمهم الله يوم السبت الزاما قويا عقوبة لهم ثم لم يكن منهم ثبوت بـل عصوا فيه وتعدوا فاهلكهم وورد في الحديث الصحيح أن اليهود والنصاري

اختلفوا في اليوم الذي يختص من الجمعـة فاخذ هؤلا. السبت واخـذ هؤلا. الاحد فهدانا الله نحن الى يوم الجمعة قال صلى الله عليــه وسلم فهذا يومهم الذى اختلفوا فيه فليس الاختلاف المذكور في الآية هو الاختلاف في هذا الحديث (ت) يمني ان الاختسلاف المذكور في الآية هو بين اليهود فيما بينهم والاختلاف المذكور في الحديث الصحيح هو فيما بـين اليهود والنصارى \* وقوله سبحانه ادع الى سبيل ربك بالحسكمة والموعظة الحسنة هذه الآية زلت بحكة امر عليه السلام ان يدعو الى دين الله وشرعه بتلطف وهكذا ينبغي ان يوعظ المسامون الى يوم القيامة \* وقوله سبحانه وان عاقبتم فعاقبوا بمشل ما عوقبتم به الآية اطبق اهل التفسير ان هذه الآية مدنية نزلت في شأن التمثيل بجمزة وغيره في يوم الحد ووقع ذلك في صحيح البخاري وغيره وقال النبي صلى الله عليه وسلم لـ ثن اظفرنى الله بهم لامثلـن بثلاثين وفى كتاب النحاس وغيره بسبعين منهم فقال الناس ان ظفرنا لنفعلن ولنفعلن فنزلت هـذه الآيـة ثم عزم على النبي صلى الله عليـه وسلم في الصبر عن المجازاة بالتمثيل في القتلي ويروى انه عليه السلام قال لاصحابه اما انا فاصبركما امرت فما ذا تصنعون فقالوا نصبر يا رسول الله كما ندبنا \* وقوله وما صبرك الابالله اي بمعونــة الله وتاييده على ذلك \* وقوله سبحانــه ولا تحزن عليهم قيل الضمير في فوله عليهم يعود على الكفار اي لاتتأسف على ان لم يسلموا وقالت فرقة بل يعود على القتلي حمزة واصحابه الذين حزن عليهم طي الله عليه وسلم والاول اصوب \* ولا تك في ضيق مما يمكرون قرأ الجمهور فى ضيق بفتح الضاد وقرأ ابن كثير بكسر الضاد وهما لفتان \* ان الله مع الذين اتقوا أي بالنصروالمعونة واتقوا يريد المعاصى \* ومحسنون هم الذين يتزيدون فيا ندب اليه من فعل الخير وصلى الله على سيدنا محمد واله وصحبه وسلم تسليما

## بسم الله الرحمــن الرحيم



هـذه السورة مكيـة الاثلاث ايات قال ابن مسعـود في بني اسراءيـل والكهف انهما من العتاق الاول وهن من تلادي يريد انهن من قديم كسبه \* قوله عز وجل سبحان الذي اسرى بعبده ليلا من المسجد الحرام جل العلماء على ان الاسراء كان بشخصه صلى الله عليه وسلم وانه ركب البراق من مكة ووصل الى بيت المقدس وصلى فيه وقالت عائشة ومعاوية انما اسري بروحه والصحيح ما ذهب اليه الجمهور ولوكانت منامة ما امكن قريشا التشنيع ولافضل ابو بكر بالتصديق ولاقالت له ام هانئي لاتحدث الناس بهذا فيكذبوك الى غيرهذا من الدلائل واما قول عائشة فانها كانت صغيرة ولاحدثت عن النبي صلى الله عليه وسلم وكذلك معاويــة قال ابن العربي قوله تعالى سبحان الذي اسرى بعبده ليلا قال علماؤنا لوكان للنبي صلى الله عليه وسلم اسم هو اشرف منه لسماد الله تعالى به فى تلك الحالة العاية وقد قال الاستاذ جمال الإسلام ابو القاسم عبد الكريم بن هوازن لما رفعــه الله الى حضرتــه السنية وارقاد فوق الحكواك العلوبية الرمه المهالمهودية تزاضعا وأجلالا للالوهية انتهى من الاحكام وسبحان مصدر معناه تنزيها لله وروى طلحة بن عبيد الله الفياض احد العشرة انه قال للنبي صلى الله عليه وسلم مــا معنى سبجان الله قال تنزيـه الله من كل سو. وكان الاسراء فيها قال مقاتـل وقـتادة قبل الهجره بعام وقيل بعام ونصف والمتحقق ان ذلك كان بعد شق الصحيفة

وقبل بيعة العقبة ووقع في الصحيحين لشريك بن ابي نمر وهم في هـــذا المعنى فانه روى حديث الاسراء فقال فيه وذلك قبل أن يوحى اليه ولاخلاف بين المحدثين ان هذا وهم من شريك قال (ص) اسرى بعبده بمعنى سرى وليست همزته للتعدية بل كسقى واسقى والباء للتعدية وليــــلا ظرف للتاكيـــد لان السرى لا يكون لغة الابليل وقيل يعني بـه في جوف الليل فلم يكن ادْلاجا ولاادلاجا انتهي والمسجد الاقصى بيت المقدس والاقصى البعيد والبركة حوله من وجهين احدهما النبوءة والشرائع والرسل الذين كانوا في ذلك القطر وفي نواحيه والآخر النعم من الاشجار والمياه والارض المفيدة \* وقوله سبحانه لنريه يريد لنري محمدا بعينه الياتنا في السموات والملائكة والجنة والسدرة وغير ذلك من العجائب مما راه تلك الليلة ولاخلاف أن في هـذا الاسـراء فرضت الصاوات الخمس على هذه الامة ﴿ وقوله سبحانه انه هو السميع البصير وعيد للمكذبين بامر الاسراء اي هو السميع لما تقولون البصير بافعالكم \* و، اتينا موسى الكتاب اي التوراة ﴿ وقوله الانتخذوا من دوني وكيلا الآية التقدير فعلنا ذلك ليلا تتخذوا يا ذرية فذرية منصوب على النداء وهذه مخاطبة للمالم ويتجه نصب ذرية على انه مفعول بتتخذوا ويكون المعنى ان لا يتخذوا بشرا الاها من دون الله وقرأ ابوعمرو وحده الايتخذوا بالياء على لفظ الغائب والوكيل هنا من التوكيل اي متوكَّلا عليه في الامور فهو ند لله بهذا الوجه وقال مجاهد وكيلا شريكا ورصف نوح بالشكر لانه كان يحمله الله في كل حال وعلى كل نعمة من المطعم والمشرب والملبس والبراز وغير ذلك صلى الله عليمة وسلم قاله سلمان الفارسي وغيره قال ابن المبارك في رقائقه اخبرنا ابن ابي ذيب عن سعيد المقبري عن ابيه عن عبد الله بن سلام أن موسى عليه السلام قال يا رب مسا الشكر الذي ينبغي لك قال يا مسوسي لايزال

لسانك رطبا من ذكرى انتهى وقد رويناه مسندا عن النبي صلى الله عليه وسلم اعنى قوله لا يزال لسانك رطبا من ذكر الله \* وقوله سبحانه وقضينا الى بني اسرا يل الآية قالت فرقة قضينا معناه في ام الكتاب قال (ع) وانما يلبس في هذا المكان تمدية قضينا بالى وتلخيص المني عندي ان هذا الإمر هو مما قضاه الله عز وجل في ام الكتاب على بني اسرا يل والزمهم اياه ثم اخبرهم به فى التوراة على اسان موسى فلما اراد هنا الاعلام لنا بالامرين جميعًا في ايجاز جمل قضينًا دالة على النفوذ في ام الكتاب وقرن بها الى دالة على انزال الحير بذلك الى بني اسراءيـل والمعنى المقصود مفهوم خـلال هــذه الالفاظ ولهذا فسر ابن عباس مرة بان قال قضينا الى بني اسرا ويل معناه اعلمناهم وقال مرة قضينا عليهم والكتاب هنا التوراة لان القسم في قوله لتفسدن غير متوجه مع ان نجمل الكتاب هو اللوح المحفوظ وقال (ص) وقضينا مضمن معنى اوحينا ولذلك تعدى بإلى واصله ان يتعدى بنيفسه الى مفعول واحيد كقوله سبحانه فلا قضى موسى الاجل انتهى وهو حسن موافق لكلام (ع) وقوله ولتعلن اي لتتجبرن وتطلبون في الارض العلم ومقتضى الآيات ان الله سبحانه اعلم بني اسرا٠يــل في التوراة انه سيقع منهم عصيان وكفر لنعم الله وانه سيرسل عليهم امة تغلبهم وتذلهم ثم يرحمهم بعد ذلك ويجعل لهم الكرة ويردهم الى حالهم من الظهور ثم تقع منهم ايضا تلك المعاصي والقبائح فيبعث الله تعالى عليهم امة اخرى تخرب ديارهم وتقتلهم وتجليهم جلا مبرحا واعطى الوجود بعد ذلك هذا الامركله قيلكان بين المرتبن مائتا سنة وعشر سنين ملكا مؤيدا بانسيا. وقيل سبعون سنة ﴿ وقوله سبحانه فاذا جا، وعد اولاهما الضمير في قوله اولاهما عائد على قوله مرتين وعبر عن الشر بالوعد لانه قد صرح بذكر الماقبة قال (ص) وعد اولاهما ايموعود وهوالعقاب لان الوعد سبق بذلك

وقيل هو على حذف مضاف اي وعد عقاب اولاهما انتهى وهو معنى ما تقدم واختلف الناس في العبيد المبعوث ين وفي صورة الحال اختلافا شديدا متباعدا عيونه ان بني اسراءيل عصوا وقتلوا زكريا. عليه السلام فغزاهم سنجاريب ملك بابل قاله ابن اسحاق وابن جبير وقال ابن عباس غزاهم جالوت من اهل الجزيرة وقيل غزاهم بخت نصر وروي انه دخل قبل فى جيش من الفرس وهو خامل يسير في مطبخ الملك فاطلع من جور بني اسرا ويل على ما لم تعلمه الفرس فلما انصرف الجيش ذكر ذلك للملك الاعظم فلماكان بعد مدة جعله الملك رسيس جيش وبعثه فخرب بيت المقدس وقتلهم واجلاهم ثم انصرف فوجد الملك قد مات فملك موضعه واستمرت حاله حتى ملك الارض بمد ذلك وقالت فرقة انما غزاهم بخت نصر في المرة الآخيرة حين عصوا وقتلوا يجي بن ذكريا. وصورة قتله ان الملك اراد ان يتزوج بنت امرأته فنهاه يجي عنها فعز ذلك على امرأته فزينت بنتها وجعلتها تسقى الملك الحمر وقالت لها اذا راودك عن نفسك فتمنعي حتى يعطيك الملك ما تتمنين فاذا قال لك تمنى على ما اردت فقولى رأس يحي بن زكريا. ففعلت الجاريـة ذلك فردها الملك مرتَّين واجابها في الثالشـة فجيء بالرأس في طست ولسانه يتكلم وهو يقول لاتحل لك وجرى دم يجي فلم ينقطع فجعل الملك عليه التراب حتى ساوى سور المدينة والدم ينبعث فلما غزاهم الملك الذي بعث عليهم بجسب الحلاف الذي فيه قتسل منهم على الدم سبعين الف حتى سكن هذا مقتضى خبرهم وفى بمض الروايات زيادة ونقص وقرأ الناس فجاسوا وقرأ ابوالسال بالحاء وهما بمعنى الغلبة والدخول قهرا وقال مؤرج جاسوا خلال الازقة (ت) قال (ض) جاسوا مضارعه بجوس ومصدره جوس وجوسانومعناه التردد وخلال ظرف ايوسط الديار انتهى \* وقوله سبحانه ثم رددنا لكم الكرة عليهم الآية عبارة عما قاله سبحانه لبني اسراءيل في التوراة وجمل

رددنا موضع نرد لما كان وعد الله في غايـة الثـقـة وانـه واقع لامحالة فعبر عن المستقبل بالماضي وهذه الكرة هي بمد الجلوة الاولى كما وصفنا فغلبت بنو اسرا يل على بيت المقدس وملكوا فيه وحسنت حالهم برهة من الدهر واعطاهم الله الاموال والاولاد وجملهم اذا نفروا الى إمر اكثر الناس فلما قال الله اني سأفعل بكم هكذاعقب بوصيتهم في قوله ان احسنتم احسنتم لانفسكم الآية المعنى انكم بعماكم تجازون ووعد الآخرة معناه من المرتبين \* وقوله ليسو وا اللام لأم امر وقيل المني بعثناهم ليسو وا وليدخلوا فهي لام كي كلها والضمير للعباد اولى البأس الشديد والمسجد مسجد بيت المقدس وتبر معناه أفسد بغشم وركوب رأس \* وقوله ما علوا اي ما علوا عليه من الاقطار وملكوه من البلاد وقيل ما ظرفية والمعنى مدة علوهم وغلبتهم على البلاد \* وقوله سبحانه عسى ربكم ان يرحمكم الآيـة يقول الله عز وجل لبقية بني اسراءيل عسى ربكم ان اطعتم في أنفسكم وأستقمتم ان يرحمكم وهذه العدة ليست برجوع دولة وانما هي بان يرحم المطيع منهم وكان من الطاعة اتباعهم لعيسى ومحمـــد عليها السلام فلم يفعلوا وعادوا الى الكفر والمعصية فماد عقاب الله عليهم بضرب الذلة عليهم وفتاهم واذلالهم بيدكل امة والحصير من الحصر بمدنى السجن وبنحو هذا فسره مجاهد وغيره وقال الحسن الحصير في الآية اراد به ما يفترش ويبسط كالحصير المعروف عند الناس قال (ع) وذلك الحصير ايضا هو ماخوذ من السر \* مقول مبحاسه أن هذا القران يبدى للتي هي أقوم الآية يهدى في هذه الآيـة بمعنى يرشد ويتوجه فيهـا ان تكون بمعنى يدعو والتي بريد بها الحالة والطريقة وقالت فرقة التي هي اقوم لااله الاالله والاول اءم والاجر الكبير الجنة وكذلك حيث وقع فىكتاب الله فضل كبير واجر كبير فهو الجنة قال الباجي قال ابن وهب سمعت مالكا يقول ان استطعت

ان تجمل القران اماما فافمل فهو الامام الذي يهدى الى الجنة قال ابو سلمان الداراني ربما اقت في الآية الواحدة خمس ليال ولولا اني ادع التفكر فيها مـا جزتها وقال انما يوتى على احدكم من انه اذا ابتدأ السورة اراد اخرها قال الباجي وروى ابن لبابة عن العتبي عن سحنون انه رأى عبد الرحمن بن القاسم في النوم فقال له ما فعل الله بك قال وجدت عنده مــا احببت قال له فاي اعمالك وجدت افضل قال تبلاوة القرءان قال قلت له فالمسائل فكان نشير باصبعه كانمه يلشيها فكنت اسأله عن ابن وهب فيقول لى هو في عليين انتهى من سنن الصالحين \* وقوله سبحانه ويدع الانسان بالشردعاءه بالحير وكان الانسان عجولا سقطت الواو من بدع في خط المصحف قال ابن عباس وقتادة ومجاهد هذه الآية نزلت ذامة لما يفعله الناس من الدعاء على اموالهم في وقت الغضب والضجَر فاخبر سبحانــه انهم يدعــون بالشر في ذلك الوقت كما يدعون بالحير في وقت التثبت فلو اجاب الله دعاءهم اهلكهم لكنه سبحانه يصفح ولا يجيب دعاء الضجر المستعجل ثم عذر سبحانه بعض العذر في ان الانسان له عجلة فطرية والانسان هنا يراد به الجنس قاله مجاهد وغيره وقال ابن عباس وسلمان الاشارة الى ادم لما نفخ الروح في رأسه عطس وابصر فلما مشى الروح في بدنه قبل ساقيه اعجبته نفسه فذهب ليمشى مستعجلا لذلك فلم بقدر والممنى على هذا فانتم ذووا عجلة موروثة من ابيكم وقالت فرقة مهنى الآيـة معاتبة الناس في دعائهم بالشر مكان ما يجب ان يدعوه بالحير (ت) قول هذه الفرقـة نقله (ع) غير ملخص فانالحصته \* وقوله سبحانه وجملنا الليل والنهار التمين الآية هنا العلامة المنصوبة للنظر والعبرة \* وقوله سبحانه فمحونا اليه الليل قالت فيه فرقة سبب تعقيب الفاء أن الله تعالى خلق الشمس والقمر مضيئين فحا بعا. ذلك القمر محاه جبربل بجناحه ثلاث مرات

فمن هنالك كلُّفه وقالت فرقسة أن قوله فمحونًا •أية الليل أغما يريمد في أصل خلقت \* وجملنا الية النهار مبصرة اي يبصر بها ومعها ليبتغي الناس الرزق وفضل الله وجعل سبحانه القمر مخالفا لحال الشمس ليعلم بـــه العدد من السنين والحساب للاشهر والايام ومعرفة ذلك فىالشرع انما هو من جهة القمر لا من جهة الشمس وحكى عياض في المدارك في ترجمة الغازي بن قيس قال روي عن الغازى بن قيس انهكان يقول ما من يوم ياتى الاويقول انا خلق جديد وعلى ما يفعل في شهيد فخذوا مني قبل ان ابيد فاذا امسى ذلك اليوم خر لله ساجدا وقال الحمد لله الذي لم يجعلني اليوم العقيم انتهى والتنفصيل البيان \* وقوله سبحانه وكل انسان الزمناه طائره قال ابن عباس طائره ما قدر له وعليه وخاطب الله العرب في هذه الاية عما تعرف وذلك انه كان من عادتهما التيمسن والتشاؤم بالطير فى كونهـا سانحـة وبارحـة وكثر ذلك حتى فعلتــه بالظبــاء وحيوان الفلا وسمت ذلك كله تطيرا وكانت تعتقد ان تلك الطيرة قاضية بما يلقى الانسان من خيروشر فاخبرهم الله تعالى فى هذه الآية باوجز لفظ وابلـغ اشارة ان جميع ما يلقى الانسان من خير وشر قد سبق بـ القضاء والزم حظه وعمله وتكسبه في عنقه وذلك في قوله عز وجل وكل انسان الزمناه طائره فى عنقه فعبر عن الحظ والممل اذهما متلازمان بالطائر قاله مجاهد وقتادة بحسب معتقد العرب في التطير ونخرج له يوم القيامــة كتبابا يلقــاه منشورا هذا الكتاب هو عمل الانسان وخطيآته اقرأ كتابك اي يقال له اقرأ كتابك واسند الطبري عن الحسن انه قال يا ابن ادم بسطت لك صعيفة ووكل بك ملكان كريمان احدها عن يمنك يكتب حسناتك والآخر عن شمالك يحفظ سيئاتك فاملل ما شنت واقلل او اكثر حتى اذا مت طويت صحيفتك فِعلت في عنقك ممك في قبرك حتى تخرج لك يوم القيامة كتابا تلقاه منشورا

اقرأ كتابك كني بنفسك اليوم عليك حسيبا قد عدل والله فيكمن جعلك حسيب نفسك قال (ع) فعلى هذه الالفاظ التي ذكر الحسن يكون الطائر ما يتحصل مع ابن ادم من عمله في قبره فتأمل لفظه وهذا قول ابن عباس وقال قتادة في قوله اقرأ كتابك انه سيقرأ يومنذ من لم يكن يقرأ \* وقوله سبحانه واذا اردنا ان نهلك قرية امرنا مترفيها قرأ الجمهور امرنا على صيغة الماضي وعن نافع وابن كثير في بعض ما روي عنهما امرنا بمد الهمزة بمعنى كثرنا وقرأ ابو عمرو بخلاف عنه امرنا بتشديد الميم وهي قراءة ابي عثمان النهدي وابي العالية وابن عباس ورويت عن على قال الطبري القراة الاولى معناهما امرناهم بالطاعمة فعصوا وفسقوا فيهما وهو قول ابن عباس وابن جبير والثانية معناها كثرناهم والثالثة هي من الامارة اي ملكناهم على الناس قال الثملبي واختيار ابوعبيد وابوحاتم قرءاة الجمهور قال ابوعبيد وانميا اخترت هذه القراءة لان المعاني الثلاثة مجتمعة فيها وهي معنى الامر والامارة والكثرة انتهى (ت) وعبارة ابن العربي امرنا مترفيها يعني بالطاعة ففسقوا بالمخالفة انتهى من كلامه على الافعال الواقعة في القرءان والمترف الغني من المال المتنعم والتُرْفة النعمة وفي مصعف ابي بن كعب قريـة بعثنـا اكابر مجرميها فمكروا فيها \* وقوله سبحانـه فحق عليهـا القول اي وعيــد الله لها الذي قاله رسولهم والتدمير الاهلاك مع طس الآثار وهدم السناء \* وكم اهلكنا من القرون الآيــة مثال لقريش ووعيد لهم اي لستم ببعيد مما حصلوا فيه ان كذبتم واختلف في القرن وقد روى محمد بن القاسم في ختنه عبد الله بن أبسر قال وضع رسول الله صلى الله عليه وسلم يده على رأسه وقال سيعيش هذا الفلام قرنا قلت كم القرن قال مائة سنة قال محمد بن القاسم فمازلنا نمد له حتى كمـل مائـة سنـة ثم مات رحمه الله والبـا. في قوله بربك

زَائدة التقدير وكفى ربك وهذه البا انما تجي فى الاغلب فى مدح أو ذم وقد يجى كفى دون با كقول الشاعر \* كفى الشيب والاسلام للمر ناهيا \* وكقول الآخر

ويخبرني عن غائب المر هديم \* كني الهدي عماغيب المر مخسبرا وقوله سبحانيه من كان يريد العاجلة عجلنا له فيها ما نشاء لمن نريد الآية المعنى فان الله يعجل لمن يريد من هؤلا. ما يشا، سبحانه على قراءة النون اوما يشاء هذا المريد على قراءة الياء وقوله لمن نريد شرطكاف على القراءتين وقال ابن اسحاق الفزاري المعنى لمن نريـد هلكتــه والمدحور المهان المبعد المذلل المسخوط عليه \* وقوله سبحانه ومن اراد الآخرة إي ارادة يقين وايمان بها وبالله ورسالاته ثم شرط سبحانه في مريد الآخرة ان يسعى لهـــا سعيها وهو ملازمة اعمال الحير على حكم الشرع \* فاولا ثك كان سعيهم مشكورا ولايشكر الله سعيا ولاعملا الااثاب عليه وغفر بسببه ومنه قوله صلى الله عليه وسلم في حديث الرجل الذي سقى الكاب العاطش فشكر الله له فغفر له \* وقوله سبحانه كلا غد هؤلا وهؤلا من عطا و بك يحتمل أن يريد بالعطا و الطاعات لمريد الآخرة والمعامى لمريد العاجلة وروي هذا التاويل عن ابن عباس ويحتمل ان يريد بالعطاء رزق الدنيا وهو تاويل الحسن بن ابي الحسن وقتادة المعني انه سبحانه يرزق في الدنيا من يريد العاجلة ومريد الآخرة وانما يقع التفاضل والتباين في الآخرة ويتناسب هذا المعنى مع قوله وماكان عطاء ربك محظورا اي ممنوعا وقل ما تصلح هذه العبارة لمن يمد بالماصي وقوله انظركيف فضلنا بعضم على بعض الآية تدل دلالة ما على أن العطام في التي قبلها الرزق وباقى الآية معناه أوضح من ان يبين \* وقوله بحاله لا تجمل مع الله الهـ ا آخر فتقعد مذموما محذولا هذه الآية خطاب للنبي صلى الله عليه وسلم والمراد لجميع الحلق قاله الطبري وغيره

ولامرية في ذم من نُحت عودا اوحجرا واشركه في عبادة ربه قال (ص) فتقعد اي فتصير بهذا فسره الفرا، وغيره اه والخذلان في هذا باسلام الله لعبده وان لا يتكفل له بنصر والمخذول الذي اسلمه ناصروه والحاذل من الظباء التي تترك ولدها \* وقوله سبحانه وقضى ربك الاتمبدوا الااياه الآية قضى في هذه الآية هي بمعنى امر والزم واوجب عليكم وهكذا قال الناس واقول ان المعنى وقضى ربك امره فالمقضي هنا هو الامر وفي مصحف ابن مسعود ووصى ربك وهي قراءة ابن عباس وغيره والضمير في تعبدوا لجميع الخلق وعلى هذا التاويل مضي السلف والجمهور ويحتمل ان يكون قضى على مشهورها في الكلام ويكون الضمير في تعبدوا للمومنين من الناس الى يوم القيامة \* وقوله فلا تبقل لهما اف معنى اللفظة انها اسم فعل كأن الذي يريد ان يقول اضجر او اتقذر او اكره ونحوهذا يعبر ايجازا بهذه اللفظة فتعطى معنى الفعل المذكور واذاكان النهي عن التافيف فما فوقه من باب احرى وهذا هو مفهوم الخطاب الذي المسكوت عنه حكم محكم المذكورةال (ص) وقرأ الجمهور الذل بضم الذال وهو ضد العز وقرأ ابن عباس وغيره بكسرها وهو الانقياد ضد الصموبة انتهى وباقى الآبة بين قال ابن الحاجب في منتهى الوصول وهو المختصر الكبير المفهوم ما دل عليه اللفظ في غير محل النطق وهو مفهوم موافقة ومفهوم مخالفة فالاول ان يكون حكم المفهوم موافقا للمنطوق في الحكم ويسمى فوى الحطاب ولحن الخطاب كتحريم الضرب من قوله تمالى فلا تنقل لهما اف وكالجزاء بما فوق المثقال من قوله تعالى ومن يعمل مثقال ذرة وكتأدية ما دون القنطار من قوله تعالى ومن اهل الكتاب من ان تامنه بقنطار يؤده اليك وعدم تأدية ما فوق الدينار من قوله تعالى بدينار لايؤده اليك وهو من قبيل التنبيه بالادني على الاعلى والاعلى على الادنى فلذلك كان الحكم في المسكوت اولى وانما يكون ذلك اذا عرف المقصود من الحكم

وانه اشد مناسبة في المسكوت كهذه الامثلة ومفهوم المخالفة ان يكون المسكوت عنه مخالفا للمنطوق به فى الحكم ويسمى دليل الخطاب وهو اقسام مفهوم الصفة مثل في الغنم الساغة الزكاة ومفهوم الشرط مثل وانكن اولات حمل ومفهوم الغاية مثلحتى تنكح زوجا غيره ومفهوم انما مثل انما الربا في النسيئة ومفهوم الاستشناء مثل لااله الاالله ومفهوم العدد الحاص مثل فاجلدوهم ثمانين جلدة ومفهوم حصر المبتدإ مثل العالم زيد وشرط مفهوم المخالفة عند قائله ان لايظهر ان المسكوت عنه اولى ولامساويا كمفهوم الموافقة ولاخرج مخرج الاعم الاغلب مثل وربائبكم اللتي في حجوركم فاما مفهوم الصفة فقال به الشافعيونفاه الغزالي وغيره انتهى وفسر الجمهور الاوابين بالرجاعين الى الحير وهي لفظة لزم عرفهـــا اهل الصلاح (ت) قال عبد الحق الاشبيلي واعلم ان الميت كالحي فيما يعطاه وبهدى اليه بل الميت اكثر واكثر لان الحي فد يستقل ما يهدى اليه ويستحقر ما يتحف به والميت لايستحقر شيأ من ذلك ولوكان مقدار جناح بموضة او وذن مثقال ذرة لانه يعلم قيمته وقدكان يقدر عليه فضيعه وقد قال عليه السلام اذا مات الانسان انقطع عمله الامن ثلاث الامن صدقة جارية او علم ينتفع به او ولد صالح يدعوله فهذا دعاء الولد يصل الى والده وينتفع به وكذلك امره عليه السلام بالسلام على اهل القبور والدعاء لهم ما ذاك الالكون ذلك الدعاء لهم والسلام عليهم يصل اليهم ويأتيهم والله أعلم وروي عنه عليه السلام انه قال الميت في قبره كالغريق ينتظر دعوة تلحقه من ابنه او اخيه او صديقه فاذا لحقته كانت احب اليه من الدنيا وما فيها والاخبار في هذا الباب كثيرة انتهىمن العاقبة (ت) وروى مالك في الموطأ عن يحيى بن سعيد عن سعيد بن المسيب انسه قال كان يقال ان الرجل ليرفع بدعاء ولده من بعده واشمار بيده نحوالسا قال ابوعمرو وقد رويناه باسناد جيد ثم اسند عن ابي

هريرة ان رسول الله طي الله عليه وسلم قال ان الله ليرفع العبد الدرجة فيقول اي رب اني لي هذه الدرجة فيقال باستغفار ولدك لك انتهى من التمهيد وروینا فی سنن ابی داود ان رجالا من بنی سلمة قال یا رسول الله هـل بقی من بر ابویی شی، ابرهما به بعد موتهما قال نعم الصلاة علیهما والاستخفار لهما وانضاذ عهدهما من بعدهما وصلة الرحم التي لاتوصل الابهما واكرام صديقهما انتهى \* وقوله سبحانه وات ذا القربي حقه والمسكين وابن السبيل الآيـة قال الجمهور الآية وصية للناسكلهم بصلة قرابتهم خوطب بذلك النبي صلى الله عليه وسلم والمراد الامة والحق في هذه الآيـة مـا يتعين له من صلة الرحم وسد الخلة والمواساة عند الحاجـة بالمال والمعونـة بكل وجـه قال بنحو هذا الحسن وابن عباس وعكرمة وغيرهم والتبذير انفاق المال في فساد او في سرف فى مباح \* وقوله تعالى واما تعرض عنهم اي عن من تقدم ذكره من المساكين وابن السبيل فقل لهم قولا ميسورا اي فيه ترجية بفضل الله وتانيس بالميعاد الحسن ودعا. في توسعة الله وعطائه وروي انه صلى الله عليه وسلم كان يقول بعد نزول هذه الآية اذا لم يكن عنده ما يعطى يرزقنا الله واياكم من فضله والرحمة على هذا التاويل الرزق المنتظر وهذا قول ابن عباس وغيره والميسور من اليسر \* وقوله سبحانه ولا تجعل يدك مغلولة ألى عنقك استعارة لليد المقبوضة عن الانفاق جملة واستعير لليد التي تستنفد جميع ما عندها غايـة البسط ضد الغل وكلهذا فى انفاق الحير واما أنفاق الفساد فقليله وكثيره حرام اوالملامة هنا لاحقة ممن يطلب من المستحقين فلا يجد ما يعطى والمحسور الذي قد استنفدت قوته تقول حسرت البعير اذا اتعبته حتى لم تبق له قوة ومنه البصر الحسير قال ابن العربي وهذه الآيـة خطـاب للنبي صلى الله عليــه وسلم والمراد امته وكثيرا مـا جاء هذا المعنى في القرءان فان النبي صلى الله عليه

وسلم لماكان سيمدهم وواسطتهم الى ربهم عبر بمه عنهم على عادة العرب في ذلك انتهى من الاحكام والحسير هو الكال \* أن ربك يبسط الرزق لمن يشاء ويقدر معنى يقدر يضيق \* وقوله سبحانــه انهكان بعباده خبـيرا بصيرا اي يعلم مصلحــة قوم فى الفقر ومصلحـة ٠اخرين فى الغنى وقال بعض المفسرين الآيــة اشارة الى حال العرب التي كانت يصلحها الفقر وكانت اذا شبعت طغت (ت) وهذا التاويل يعضده قوله تعالى ولو بسط الله الرزق لعباده لبغوا في الارض الآية ولاخصوصية لذكر العرب الامن حيث ضرب المثل \* وقوله سبحانه ولاتقتلوا اولادكم خشية املاق الاية نهىعن الوأد الذى كانت العرب تفعله والاملاق الفقر وعدم المال وروى ابو داود عن ابن عباس قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم من كانت له ابنة فلم يندها ولم يهنها ولم يوثر ولده عليها قال يمنى الذكور ادخله الله الجنة انتهى والحق الذي تقتل به النفس قد فسره النبي صلى الله عليــه وسلم في قوله لا يحل دم المسلم الااحــدى ثلاث خصال كفر بعد ايمان اوزني بعد احصان او قتمل نفس اي وما في هذا المعني من حرابة او زندقة ونحو ذلك \* ومن قتل مظلوما اي بغير الوجوه المذكورة فقد جعلنا لوليه سلطانا ولامدخل للنساء في ولاية الدم عند جماعة من العلماء ولهن ذلك عند ءاخرين والسلطان الحجة والملك الذي جعل اليــه من التخيير في قبول الدية او العفو قاله ابن عباس قال البخاري قال ابن عباس كل سلطان في القران فهو حجة انتهى وقال قتادة السلطان القود \* وقوله سبحانـه فلا يسرف فى القـتل المعنى فـلا يتعدى الولي امر الله بان يقـتل غير قاتل وليه اويقتل اثنين بواحد الى غير ذلك من وجوه التعدى وقرأ حمزة والكساءي وابن عامر فلا تسرف بالتاء من فوق قال الطبري على معنى الخطاب للنبي صلى الله عليه وسلم والاغمة بعده قال (ع) ويصح ان يراد بـه

الولي اي فـ لا تسرف اي الولي والضمير في انــه عائــد على الولي وقيــل على المقتول وفي قراءة ابي بن كعب فلا يسرفوا في القتالان ولي المقتول كان منصورا وباقى الآية تقدم بيانه قال الحسن القسطاس هو القبان وهو القرسطون وقيل القسطاس هو الميزان صغيراكان اوكبيرا قال (ع) وسمعت ابي رحمه الله تعالى يقول رأيت الواعظ ابا الفضل الجوهري رحمه الله في جامع عمرو بن الماصي يعظ الناس في الوزن فقال في جملة كلامه ان في هيئة اليد بالميزان عظة وذلك أن الاصابع يجيء منها صورة المكتوبة الف ولامان وها، فكأن الميزان يقول الله الله قال (ع) وهذا وعظجميل والتاويل في هذه الآية المال قاله قتادة ويحتمل أن يكون التاويل مصدر تأول أي يتأول عليكم الحير في جميع اموركم اذا احسنتم الكيل والوزن وقال (ص) تاويلا اي عاقبةانتهي \* وقوله سبحانه ولاتقف معناه لاتقـل ولاتتبع واللفظـة تستعمل في القذف ومنه قول النبي صلى الله عليه وسلم نحن بنو النضر لا نقفو امنا ولا ننتفي من ابينا واصل هذه اللفظة من اتباع الاثر تقول قفوت الاثر وحكى الطبري عن فرقة انها قالت قفا وقاف مثل عثا وعاث فمعنى الآية ولاتتبع لسانك من القول ما لاعلم لك به وبالجملة فهذه الايـة تنهى عن قول الزور والقذف وما اشبه ذلك من الاقوال الكاذبة والمردية \* أن السمع والبصر والفؤادكل اولائككان عنه مسؤلا عبر عن هذه الحواس باولائك لان لها ادراكا وجعلها في هذه الآية مسؤلة فهي حالة من يعقبل (ت) قال (ص) وما توهمه ابن عطية من اولائك تختص بمن يعقل ليس كذلك اذ لاخلاف بنين النحاة في جواز اطلاق اولاً واولائك على من لايعقل (ت) وقد نقل (ع) الجواز عن الزجاج وفي الفية ابن مالك \* وباولي اشر لجمع مطلقًا \* فقال ولده بدر الدين اي سوا كان مذكرا او مؤنشا واكثر ما يستعمل

## فيمن يعقل وقد يجيء لغيره كقوله

ذم المنازل بعد منزلة اللـــوى \* والعيش بعد اولائك الايــام وقد حكى (ع) البيت وقال الرواية فيه الاقوام والله اعلم انتهى والضمير في عنمه يعود على منا ليس للانسنان بـ علم ويكون المعني أن الله تعنالي يسئل سمع الانسان وبصره وفواده عما قال مما لاعلم له به فيقع تكذببه من جوارحه وتلك غاية الحري ويحتمل ان يعود على كل التي هي السمسع والبصر والفؤاد والمسنىان الله تعالى يسئمل الانسمان عما حواه سممه وبصره وفواده قال صاحب الكلم الفارقيه لاتدع جدول سممك يجرى فيه اجاج الباطل فيهلب باطنك بناء الحرص على العاجل السمع قمع تغورفيه المعانى المسموعة ألى قرار وعاء القلب فانكانت شريفة لطيفة شرفته ولطفته وهذبته وزكته وانكانت رذلة دنية رذلته وخبثته وكذلك البصر منفذ من منافذ القلب فالحواس الحمس كالجداول والرواضع ترضع من اثدا. الاشياء التي تلابسها وتاخذ ما فيها من معانيها واوصافها وتؤديها الى القلب وتنهيمًا انتهى \* وقوله سبحانــه ولاتمش في الارض مرحا قرأ الجمهور مرحا بفتح الحاء مصدر مرح يمرح اذا تسيب مسرورا بدنياه مقبلا على راحته فنهى الانسان ان يكون مشيه في الارض على هذا الوجه وقرأت فرقة مرحا بكسر الراء ثم قيل له انك ايها المرح المختال الفخور لن تخرق الارض ولن تطاول الجبال بفخرك وكبرك وخرق الارض قطعها ومسحها واستيفاؤها بالمشى \* وقوله سبحانه كل ذلككان سيسة قرأ نافع وابن كثير وابو عمرو سيشة فالاشارة بذلك على هذه القراءة الى ما تقدم ذكره مما نهى عنه كقوله اف وقذف الناس والمرح وغير ذلك وقرأ عاصم وابن عامر وحزة والكساءي سيشه على اضافة سيء إلى الضمير فتكون الاشارة على هذه القراءة الى جميع ما ذكر في هذه الآيات من بر ومعصية ثم اختص ذكر السيء منـه بانــه مكروه عند الله تعالى \* وقوله سبحانــه ذلك مما اوحى اليك ربك الآية الاشارة بذلك الى هذه الآداب التي تضمنتها هذه الآيات المتقدمة والحكمة قوانين المعانى المحكمة والافعال الفاضلة (ت) فينبغي للماقل أن يَأْدَب بآداب الشريعة وأن يحسن العشرة مع عباد الله قال الامام فخر الدين بن الخطيب في شرح اسماء الله الحسني كان بعض المشائخ يقول مجامع الحيرات محصورة في امرين صدق مع الحق وُخلق مع الحلق انتهى وذكر هشام بن عبد الله القرطبي في تاريخيه المسمى ببهجة النفس قال دخــل عبد الملك بن مروان على معاويــة وعنده عمرو بن العـاصي فلم يلبث ان نهض فقال معاوية لعمرو ما اكمل مروءة هذا الفتي فقال له عمرو انه اخذ باخلاق اربسة وترك اخلاقا ثلاثة اخذ باحسن البشراذا لتى وباحسن الاستهاع اذا حُدث وباحسن الحديث اذا حدث وباحسن الرد اذا خولف وترك مزاح من لا يوثق بعقله وترك مخالطة لشام الناس وترك من الحديث ما يعتذر منه انتهى \* وقوله سبحانه ولاتجعل مع الله الها آخر الآيـة خطاب للنبي صلى الله عليه وسلم والمراد غيره والمدحور المهــان المبعد \* وقوله سبحانمه افاصفاكم الآية خطاب للعرب وتشنيع عليهم فساد قولهم \* وقوله سبحانه ولقد صرفنا في هذا القران ليذكروا اي صرفنا فيه الحكم والمواعظ \* وقوله سبحانسه اذا لا بتغوا الى ذى العرش سبيلا قال سعيد بن جبير وغيره معنى الكلام لا بتغوا اليه سبيلا في افساد ملكه ومضاهاته فى قدرتــه وعلى هذا فالآيـة بـــان للتمانع وجارية مع قوله تعالى لوكان فيهما الهة الاالله لفسدتا قال (ع) ونقتضب شيأ من الدليل على انبه لأيجوز ان يكون مع الله تبارك وتعالى اله غيره على مـا قال ابو المعـالي وغيره انالو

فرضناه لفرضنا ان يريد احدهما تسكين جسم والآخر تحريك ومستحيلان تنفذ الارادتان ومستحيل الاتنفذا جيما فيكون الجسم لامتحركا ولا ساكنا فان صحت ارادة احدهما دون الآخر فالذي لم تتم ارادته ليس باله فان قيل نفرضهما لايختلفان قلنـــا اختلافهما جائــز غير ممتــنع عقلا والجائز فى حكم الواقع ودليل آخر انه لوكان الاثنان لم يمتنع ان يكونوا ثلاثة وكذلك ويسلسل الى ما لانهايــة له ودليل آخر ان الجزء الذى لايتجزأ من المخترعات لاتتعلق به الاقدرة واحدة لايصح فيها اشتراك والآخركذلك دأبا فكل جز· انمــا يخترعه واحد وهذه نبـذة شرحها بحسب التقصى يطول \* وقوله سبحانه وان من شيء الايسبح بجمده الآية اختلف في هذا التسبيح هل هو حقيقة اومجاز (ت) والصواب انه حقيقة ولولاخشية الاطالة لاتينا من الدلائـل على ذلك بمـا يثلج له الصدر \* وقوله سبحانـه واذا قرأت القر أن جعلنا بينك وبين الذين لايومنون بالآخرة يعنى كفار مكمة وحجابا مستورا يحتمل ان يريد به حماية نبيه منهم وقت قراءتمه وصلاتمه بالمسجد الحرام كما هو معلوم مشهور ويحتمل انـــه اراد انـــه جمـل بـــين فهم الكفرة وبــين فهم مــا يقرأه صلى الله عليه وسلم حجابا فالآيـة على هذا التاويل فى معنى التى بعدها وقال الواحدي قوله تعالى واذا قرأت القرءان الآيـة نزلت فى قومكانوا يوذون النبي صلى الله عليه وسلم اذا قرأ القرءان فحجبه الله عن اعينهم عنـد قراءة القرءان حتى يكونوا يمرون به ولا يرونه ﴿ وقوله مستورا معناه ساترا انتهى والاكنــة جمع كنان وهو ما غطى الشيء والوقر الثقل في الاذن المانع من السمع وهذه كلهـا استعارات للاضلال الذي حفهم الله بــه \* وقوله سبحانــه نحن اعلم بما يستمعون به الآية هذا كما تقول فلان يستمع باعراض وتغافــل واستخفاف ومـا بمني الذي قيل المراد بقوله واذ هم نجوى اجتماعهم في دار

الندوة ثم انتشرت عنهم \* وقوله سبحانه انظر كيف ضربوا لك الامثال الآية حكى الطبري انها نزلت في الوليد بن المغيرة واصحابه \* وقوله سبحانه فلا يستطيعون سبيلا اي الى افساد امرك واطفا، نورك وقولهم ائذا كنا عظاما ورفاتا الآية في انكارهم البعث وهذا منهم تعجب وانكار واستبعاد والرفات من الاشياء مامر عليه الزمان حتى بلغ غاية البلى وقربه من حالة التراب وقال ابن عباس رفاتا غبارا وقال مجاهد ترابا \* وقوله سبحانه قل كونوا حجارة اوحديدا الآية المعنى قبل لهم يا محمد كونوا ان استطعتم هذه الاشياء الصعبة الممتنعة التأتى لا بد من بعث من تراب \* وقوله سبحانه في الاعادة بالفطرة الاولى من التأتى لا بد على جهة التكذيب والاستهزاء قال الزجاج وهو تحريك ويخفضون يريد على جهة التكذيب والاستهزاء قال الزجاج وهو تحريك من يبطل الشيء ويستبطيه ومنه قول الشاعر

انغض نحوى رأسه واقنعا \* كانما ابصر شيأ اطمع ويقال انغض نحوى رأسه واقنعا الطبري وابن سلام عسى من الله واجبة فالمنى هوقريب وفى ضمن اللفظ توعد \* وقوله سبحانه يوم يدعوكم بدل من قوله قريباويظهر ان يكون المعنى هويوم جوابا لقولهم متى هو ويريد يدعوكم من قبوركم بالنفخ فى الصور لقيام الساعة \* وقوله فتستجيبون اي بالقيام والعودة والنهوض نحو الدعوة \* وقوله مجمده قال ابن جبير ان جميع العالمين يقومون وهم يحمدون الله ويمجدونه لما يظهر لهم من قدرته (ص) ابو البقاء بجمده اي حامدين وقيل مجمده من قول الرسول اي وذلك بحمد الله على صدق خبرى ووقع فى لفظ (ع) حين قرر هذا المعنى عسى ان الساعة قريبة وهو تركيب لا يجوز لا تقول عسى ان زيدا قائم انتهى \* وقوله سبحانه وتظنون ان لبشتم الاقليلا يحتمل معنيين احدها انهم لما رجعوا الى سبحانه وتظنون ان لبشتم الاقليلا يحتمل معنيين احدها انهم لما رجعوا الى

حالة الحياة ونصرف الاحساد وقع لهم ظن انهم لم ينفصلوا عن حال الدنيــا الا قليلا لمغيب علم مقدار الزمان عنهم أذ من في الآخرة لايقدر زمن الدنيسا اذهم لإمحالة اشد مفارقــة لها من الناڠــين وعلى هذا التاويــل عول الطبري والآخر ان يكون الظن بمنى اليقين فكانه قال يوم يدعوكم فتستجيبون مجمده وتتيقنون انكم انما لبثتم قــليلا من حيث هو منقض منحصر وحكى الطبري عن قتادة أنهم لما رأوا هول يوم القيامــة احتـقروا الدنيــا فظنــوا انهم لبثــوا فيهـا قليــلا \* وقوله سبحانــه وقبل لعبـادى بقــولوا التي هي احسن اختلف النــاس في التي هي احسن فقالت فرقــة هي لااله الاالله وعلى هذا فالعباد جميع الحلق وقال الجمهور التي هي احسن هي المحاورة الحسنة تجسب معنى معنى قال الحسن يقول يغفر الله لك يرحمك الله وقوله لعبادى خاص بالمومنين قالت فرقة امر الله المومنين فيما بينهم بحسن الادب وخفض الجناح والانمة القول واطراح نزغات الشيطان ومعني النزغ حركات الشيطان بسرعة ليوجب فسادا وعداوة الشيطان البينة هي من قصة ادم عليه السلام فما بعد وقالت فرقة انما امر الله في هذه الآية المومنين بالانة القول للمشركين بمكة ايام الهادنة ثم نسخت بآية السيف \* وقوله سبحانه ربكم اعلم بكم يقوى هذا التاويـل اذ هو مخاطبـة لكفار مكة بدليـل قوله ومـا ارسلنـاك عليهم وكيلا فكان الله عز وجل امر المومنين ان لا يخاشنوا الكفار في الدين ثم قال للكفار انــه اعلم بهم ورجاهم وخوفهم ومعنى يرحمكم بالتوبة عليكم من الكفر قاله ابن جريج وغيره \* وقوله سبحانه و الينا داود زبورا قرأ الجمهور زبورا بفتح الزاي وهــو فعول بمنى مفعول وهو قليـل لم يجنى الافى قدوع وركوب وحلوب وقرأ حمزة بضم الزاي قال قتادة زبور داود مواعظ ودعاء وليس فيه حلال ولاحرام \* وقوله سحانه قبل ادعوا الذين زعمتم من دونه فيلا

يملكون كشف الضرعنكم ولاتحويلا هذه الآية ليست في عبدة الاصنام وانما هي في عبدة من يعقل كعيسى وامه وعزير وغيرهم قاله ابن عباس فلا يملكون كشف الضر ولاتحويله ثم اخبر تعالى ان هؤلاء المعبودين يطلبون التقرب الى الله والتزلف اليه وان هذه حقيقة حالهم \* وقوله سبحانه ويرجون رحمته الآيـة قال عز الدين بن عبد السلام في اختصاره لرعاية المحاسبي الخوف والرجاء وسيلتان الى فعمل الواجبات والمندوبات وترك المحرمات والمكروهات ولكن لابد من الاكباب على استحضار ذلك واستدامته في اكثر الاوقات حتى يصير الثواب والعقاب نصب عينيه فيحشاه على فعل الطاعات وترك المخالفات ولن يحصل له ذلك الابتىفرىغ القلب من كل شيء سوى ما يفكر فيه او يعينه على الفكر وقد مثل القلب المريض بالشهوات بالثوب المسيخ الذى لاتزول ادرانه الابتكرير غسله وحته وقرضه انتهى وباقى الآية بين \* وقوله سبحانه وان من قرية الانحن مهلكوها الآية اخبر سبحانه في هذه الآية انه ليس مدينة من المدن الاهي هالكة قبل يوم القيامة بالموت والفناء همذا مع السلامة واخذها جزأ جزأ اوهى معذبة ماخوذة مرة واحدة \* وقوله في الكتاب يريد في سابق القضاء وما خطه القلم في اللوح المحفوظ والمسطور المكتوب اسطارا \* وقوله سبحانه وما منعنا ان نرسل بالآيات الآية هذه العبارة في منمنا هي على ظاهرما تنهم العرب فسمى سبحانه سبق قضائه بتكذيب من كذب وتعذيبه منعا وسبب هدده الآيـة ان قريشا اقترحوا على النبي صلى الله عليـه وسلم ان يجـــل لهم الصفــا ذهبا ونحو هذا من الاقتراحات فاوحى الله الى نبيه عليه السلام ان شئت افعل لهم ذلك ثم ان لم يومنوا عاجلتهم بالعقوبة وان شئت استأنيت بهم عسى ان اجتبي منهم مومنين فقال عليه السلام بل استأنى بهم يا رب فاخبر

سبحانمه في هذه الآية انمه لم يمنعه جل وعد من ارسال الآيات المقترحة الاالاستئنا اذ قد سلفت عادته سبحانه بمعاجلة الامم الذين جاءتهم الآيات المقترحة فلم يومنوا كثمود وغيرهم قال الزجاج اخبر تعالى ان موعد كفار هذه الامة الساعة بقوله سبحانه بل الساعة موعدهم فهذه الآية تنظر الى ذلك ومبصرة اي ذات ابصار وهي عبارة عن بيان امر الناقة ووضوح اعجازها \* وقوله فظلموا بها اي بمقرها وبالكفر في امرهــا ثم اخبر تعــالى انــه انمــا يرسل بالآيات غير المقـترحة تخويفا للعباد وهي اليات معها امهال فمن ذلك الكسوف والرعد والزلزلة وقوس قزح وغير ذلك وءايات الله المعتبر بها ثلاثة اقسام فقسم عام في كل شيء اذحيث ما وضعت نظرك وجدت اية وهنا فكرة للعله وقسم معتاد غالبا كالكسوف ونحوه وهنا فكرة الجهلة وقسم خارق للعادة وقد النقضى بالنقضاء النبوءة وانما يعنبر بــه توهما لما سلف منه ﴿ وقوله سبحانه واذ قلنا لك ان ربك احاط بالناس هذه الآية اخبار للنبي صلى الله عليه وسلم بانــه محفوظ من الكفرة امن اي فلتبلــغ رســالة ربك ولاتتهيب احدا من المخلوقين قاله الطبري ونحوه للحسن والسمدي \* وقوله سبحانمه وما جعلنما الرؤيا التي اريناك الآيمة الجمهمور ان همذه الرؤيا رويا عين ويقظة وذلك أن النبي صلى الله عليه وسلم لما كان صبيحة الاسسراء واخبر بما رأى في تلك الليلة من العجالب قال الكفار ان هذا لعجب واستبعدوا ذلك فافستن بهذا قوم من ضعفة المسلمين فارتدوا وشق ذلك على النبي حلى الله عابسه وسارفتزات هذه الآيسة فعلى هنذا يحسسن ان يكون معنى قوله العاط مالناس في اضلالهم وهدايتهم اي فسلا تهتم يا محمــد بحكفر من كفر وقال ابن عباس الرؤيا في هنذه الآية هي رؤيا النبي صلى الله عليه وسار انسه يدخل محكة فعجل في سنب الحديبيية فصاد فافتان المسلمون

لذلك يعنى بعضهم وليس بفتنة كفر \* وقوله والشجرة الملعونة في القرءان معطوفة على قوله الرؤيا اي جعلنا الرؤيا والشجرة فتنة والشجرة الملعونة في قول الجمهور هي شجرة الزقوم وذلك ان امرها لما نزل في سورة والصافات قال ابو جهل وغيره هذامحمد يتوعدكم بنار تحرق الحجارة ثم يزعم انها تنبت الشجر والنار تاكل الشجر وما نعرف الزقوم الاالتمر بالزبدثم احضر تمرا وذبدا وقال لاصحابه ترقموا فافتتن ايضابهذه المقالة بعض الضعفاء قال الطبري عن ابن عباس ان الشجرة الملعونــة يريد الملعون اكالهــا لانهـا لم يجر لها ذكر قال (ع) ويصح ان يريد الملعونة هنا فاكد الامر بقوله في القرءان وقالت فرقة الملعونة اي المبعدة المكروهــة وهذا قريب في المعنى من الذي قبله ولاشك ان مــا ينت في اصل الجحيم هو في نهاية البعد من رحمة الله سبحانه \* وقوله سبحانه ونخوفهم يريد كفار مكة ﴿ وقوله ارأيتك هذا الذي كرمت على الكاف في ارأيتك هي كاف خطاب ومبالغة في التنسيه لاموضع لها من الاعراب فهي زائدة ومعنى ارأيت اتأملت ونحوه كان المخاطب بهما ينبمه المخاطب ليستجمع لما ينصه بعد \* وقوله لاحتنكن معناه لاميلن ولاُجْرَن وهو ماخوذ من تحنيك الدابة وهو ان يشد على حنكها بجبل او غيره فتقاد والسنة تحتنك المال اي تجتره وقال الطبري لاحتنكن معناه لاستأصلن وعن ابن عباس لاستولين وقال ابن زيد لاضلـن قال (ع) وهذا بدل اللفظ لا تفسير \* وقوله اذهب فمن تبعك منهم وما بعده من الاوامر هي صيغة افعل بمعنى التهديد كقوله تعالى اعماوا مـا شئتم والموفور المكمل واستفزز معنـاه استخف واخدع \* وقوله بصوتـك قيلهو النناء والمزامير والملاهي لانها اصوات كاها مختصة بالماصي فهي مضافة إلى الشيطان قاله مجاهد وقيل بدعائك اياهم الى طاعتك قال ابن عباس صوته دعا كل من دعا الى معصية الله والصواب أن يكون

الصوت يعم جميع ذلك \* وقوله واجلب اي هول والجلبـــة الصوت الكــثير المختلط الهائـل \* وقوله بخيلك ورجلك قيـل هذا مجاز واستعارة بمعنى اسع سيك وابلغ جهدك وقيل حقيقة وان له خيلا ورجلامن الجن قاله قتادة وقيل المراد فرسان النـاس ورجالتهم المتصرفون في الباطــل فانهم كلهم اعوان لابليس على غيرهم قاله مجاهد \* وشاركهم في الاموال والاولاد عام لكل معصية يصِنها الناس بالمال ولكل ما يصنع في امر الذرية من الماص كالايلاد بالزنا وكتسميتم عبد شمس وابا الكويفر وعبد الحارث وكل اسم مكروه ومن ذلك وأد البنات ومن ذلك صبغهم في اديان الكفر وغير هذا وما ادخله النقاش من وط الجن وانه يحبل المرأة من الانس فضعيف كله (ت) اما ما ذكره من الحبل فلا شك في ضعفه وفساد قول ناقله ولم ار في ذلك حديثًا لاصحيحًا ولا سقيمًا ولو امكن أن يكون الحبل من الجن كما زعم ناقسه لكان ذلك شبهة يدرأ بها الحد عن من ظهر بها حبل من النساء اللواتي لا ازواج لهن لاحتمال ان يكون حبلها من الجن كما زءم هذا القائــل وهو باطل واميا منا ذكره من الوط فقد قيل ذلك وظواهر الاحاديث تدل عليه وقد خرج البخاري ومسلم وابو داود والترمذي والنساءي وابن ماجه عن ابن عباس قال قال النبي صلى الله عليه وسلم لو ان احدكم اذا اراد ان ياتي اهله قال بسم الله اللهم جنبنا الشيطان وجنِّب الشيطان ما رزقتنا فانه ان يقدر بينهما ولد في ذلك لم يضره الشيطان ابدا فظاهر قوله عليه السلام اللهم جنبنا الشيطان وجنب الشيطان ما رزقتنا يقتضي ان لهذا اللعين مشاركة مافى هذا الشأن وقد سمعت من شيخنا ابي الحسن على بن عثمان الزواوي الما نجــ لاتي سيد علما ، بجايمة في وقت قال حدثني بعض النماس ممن يوثق بـ ه يخبر عن زوجته انها تجد هذا الامر قال المخبر واصفيت الى ما اخبرت به الزوجة

فسممت حس ذلك الشيء والله اعلم \* وقوله سبحانـ له ربكم الذي يزجى لكم الفلك في البحر ازجاء الفلك سوق بالريح اللينة والمجاذيف ولتبتغوا من فضله لفظ يعم التجر وغيره وهذه الآيـة المباركـة توقيف على الا الله وفضله ورحمته بعباده والضرهنا لفظ يعنمالغرق وغيره واهوال حالات البحر واضطرابه وتموجه وضل معناه تلف وفقد \* وقوله اعرضتم اي فلم تفكروا في جميل صنع الله بكم \* وقوله كفورا اي بالنعم والانسان هنــا الجنس والحاصب المارض الرامي بالبرَد والحجارة ومنه الحاصب الذي اصاب قوم لوط والحصب الرمى بالحصبا. والقاصف الذي يكسركل ما يلقي ويقصفه وتارة معناه مرة اخرى والتبيع الذي يطلب ثارا اودينا ومن هذه اللفظة ووله صلى الله عليه وسلم اذا أُتْرِع احدِكم على ملى فليترِع فالمعنى لاتجدون من يتتبع فعلنا بحكم ويطلُّ نصرتكم وهذه لآيات انوارها واضحة للمهتدين \* وقوله جلت عظمته ولقد كرمنا بني ادم الآية عدد الله سبحانه على بني ادم ما خصهم به من المزايا من بين سائر الحيوان ومن افضل ما اكرم به الآدمي العقل الذي بـ ه يعرف الله تمالى ويفهم كلامه ويوصل الى نميمـ ه \* وقوله سبحانـ ه على كثير بمن خلقنا المراد بالكثير المفضول الحيوان والجن واما الملائكة فهم الخارجون عن الكثير المفضول وليس في الآية ما يقتض أن الملائكة افضل من الانس كما زعمت فرقة بل الامر محتمل ان يكونوا افضل من الانس ويحتمل التساوى \* وقوله سبحانـه يوم ندعواكل اناس بامامهم يحتمـل ان يريد باسم امامهم فيقول يا امة محمد ويا اتباع فرعون ونحو هذا ويحتمل ان يريد مع امامهم أن تجي كل امــة معهـا امامهــا من هــاد ومضل واختلف في الامام فقال ابن عباس والحسن كتابهم الذي فيه اعمالهم وقال قتادة ومجاهد نبيهم وقال ابن ذيد كتابهم الذي نزل عليهم وقالت فرقة متبعهم من هاد

او مضل ولفظــة الامـام تعم هذا كله ﴿ وقوله سبحانه فمن اوتي كتابه بيمينه حقيقة في أن في القيامة صحائف تتطاير وتوضع في الايمان لاهــل الايمــان وفي الشائل لاهل الكفر والخذلان وتوضع في ايمان المذنبين الذين ينفذ عليهم الوعيد فيستفيدون منها انهم غير مخلدين في النار \* وقوله سبحانه يقر ون كتابهم عبارة عن السرور بها اي يرددونها ويتأملونها \* وقوله سبحانه ولايظلمون فتيلا اي ولا اقل وقوله سبحانه ومن كان في هذه اعمى قال ابن عباس ومجاهد وقتاده وابن زيد الاشاره بهذه الى الدنيا اي من كان في هذه الدار اعمى عن النظر في اليات الله وعبره والايمان بانبيائــه فهو في الآخرة اعمى على معنى انه حيران لايتوجه لصواب ولايلوح له نجح قال مجاهد فهو في الآخرة اعمى عن حجتمه ويحتمل ان يكون صفة تفضيل اي اشد عمى وحيرة لانه قد باشر الحيسبة ورأى مخايل العذاب ويقوى هذا التاويل قوله عطفا عليه واضل سبيلا الذي هو افعل من كذا والعمى في هذه الآية هو عمى القلب وقول سيبويه لايقال اعمى من كذا انما هو في عمى العين الذي لا تفاضل فيه واما في عمى القلب فيقال ذلك لانه يقع فيه التفاضل (ت) وكذا قال (ص) وقوله سبحانه وانكادوا ليفتنونك عن الذي اوحينا اليك لتفتري علينا غيره الآية الضمير في قوله كادوا هو لقريش وقيل لشقيف فامــا لقريش فـقــال ابن جبير ومجاهد نزلت الآيـة لانهم قالوا للنبي صلى الله عليـه وسلم لاندعك تستلم الحجر الاسود حتى تمس ايضا اوثاننا على معنى التشرع وقال آبن اسحاق وغيره انهم اجتمعوا اليه ليلة فعظموه وقالوا له انت سيدنا ولكن اقبل على بعض امرنا ونَقُبل على بعض امرك فنزلت الآيـة في ذلـك قال (ع) فهي في معنى قوله ودوا لو تدهن فيدهنون واما لشقيف فقال ابن عباس وغيره لانهم طلبوا من رسول الله صلى الله عليه وسلم ان يوخرهم بعد اسلامهم سنة يعبدون فيها اللات وقالوا انما نريد ان ناخذ ما يهدى لها ولكن ان خفت ان تنكرذلك عليك العرب فقل اوحى الله ذلك الي فنزلت الآية في ذلك (ت) والله أعلم بصحة هذه التاويلات وقد تقدم ما بجب اعتقاده في حق النبي صلى الله عليه وسلم فالتزمه تفلح \* وقوله واذا لا تخــذوك خليــلا توقيف على ما نجــاه الله منه من مخالة الكفار والولاية لهم \* وقوله سبحانه ولولاان ثبتناك إلآية تعديد نعمة على النبي صلى الله عليه وسلم وروي ان النبي صلى الله عليه وسلم لما نزلت هذه الاية قال اللهم لا تكلني الى نفسي طرفة عين وقرأ الجمهور تركن بفتح الكاف والنبي طي الله عليــه وسلم لم يركن لكنــهكاد بجسب همـه بموافقتهم طمعًا منه في استيلافهم وذهب أبن الانباري الى ان معنى الآيـة لقد كادوا ان يخبروا عنك انـك ركنت ونحو هذا ذهب في ذلك الى نبي الهم عن النبي صلى الله عليه وسلم فحمل اللفظ ما لا يحتمل وقوله شيأ قليلا يبطل ذلك (ت) وجزى الله إبن الانباري خيرا وان تنزيه سائر الانبياء لواجب فكيف بسيد ولد ادم صلى الله عليه وعليهم اجمعين قال ابو الفضل عياض في الشف قوله تمالى ولولاان ثبتناك لقدكدت تركن اليهم شيأ قليلا قال بعض المتكلمين عاتب الله تعالى نبينا عليه السلام قبل وقوع ما يوجب العتاب ليكون بذلك اشد انتهاء ومحافظة لشرائط المحبة وهذه غاية المناية ثم انظر كيف بدأ شباتــه وسلامته قبل ذكر ما عاتبه عليه وخيف ان يركن اليه وفي اثناء عتبه براءته وفي طي تخويفه تامينه قال عياض رحمه الله ويجب على المومن المجاهد نفسه الرائض بزمام الشريمــة خلقه ان يأدب بــآداب القر ان في قوله وفعله ومعاطاته ومحاوراته فهوعنصر المعارف الحقيقية وروضة الآداب الدينية والدنيوية انتهى قال (ع) وهذا الهم من النبي صلى الله عليه وسلم انماكان خطرة مما لايمكن دفعه ولذلك قيل كدت وهي تعطى انه لم يقع ركون ثم قيل شيأ

قليلا اذكانت المقاربة التي تضمنتهاكدت قليلة خطرة لم تتأكد في النفس \* وقوله اذا لاذقناك الآية يبطل ايضا ما ذهب اليه ابن الانباري (ت) وما ذكره (ع) رحمه الله تعالى من البطلان لا يصح وما قدمناه عن عياض حسن فتأمله \* وقوله ضعف الحيوة قال ابن عباس وغيره يريد ضعف عذاب الحياة وضعف عذاب المات \* وقوله سبحانه وانكادوا ليستفزونك من الارض ليخرجوك منها الآية قال الحضرمي الضمير فىكادوا ليهود المدينة وناحيتها ذهبوا الى المكر بالنبي صلى الله عليه وسلم فقالوا له ان هذه الارض ليست بارض الانبياء فان كنت نبيا فاخرج الى الشام فانها ارض الانبياء فنزلت الآية واخبر سبحانــه ان رسول الله صلى الله عليه وسلم لو خرج لم يلبثوا بعده الاقليلا وقالت فرقة الضمير لقريش قال ابن عباس وقد وقع استفزازهم واخراجهم له فلم يلبثوا خلفه الاقليلا يوم بدر وقال مجاهد ذهبت قريش الى هــذا ولكنــه لم يقعمنها لانه لما اراد الله سبحانه استبقاء قريش وان لا يستأطها اذن لرسوله فى الهجرة فخرج من الارض باذن الله لابقهـر قريش واستبقيت قريش ليسلم منها ومن اعقابها من اسلم (ت) قال (ص) قوله لا يلبثون جواب قسم محذوف اي والله اناستفززت فخرجت لايلبثون خلفك الاقليلا انتهى ﴿ وقوله سبحانه سنة من قد ارسلنا قبلك من رسلنا الآية معنى الآية الاخبار ان سنة الله تعالى فى الامم الحالية وعادته انهـا اذا اخرجت نبيهـا من بين اظهرها نالها العذاب واستأصلها فلم تلبث خلف الاقلسلا \* وقوله سبحانه اقم الصاوة لدلوك الشمس الآية اجماع المفسرين على أن الاشارة هنا الى الصلوات المفروضة والجمهور أن دلوك الشمس زوالها والاشارة الى الظهر والعصر وغسق الليل اشير بـ الى المغرب والمشاء وقر ان الفجر يريد بـ مسلاة الصبح فالآيـة تمم جميع الصلوات والدلوك في اللغية هو الميل فاول الدلوك هو الزوال و·اخره هو

الغروب قال ابو حيان والـــلام في لدلوك الشمس للظرفيـــة بمعنى بعـــد انتهى وغسق الليــل اجتماعه وتكاثف ظلمتــه وعبر عن صلاة الصبح خاصة بالقرءان لان القرءان هو عظمها اذ قراءتها طويلة مجهور بها \* وقوله سبحانه ان قرءان الفجركان مشهودا معناه يشهده حفظة النهار وحفظة الليل من الملائكة حسبها ورد في الحديث الصحيح يتعاقبون فيكم ملائكــة بالليل وملائكــة بالنهار فيجتمعون في صلاة الصبح وصلاة العصر الحديث بطوله وفي مسند البزار عن النبي صلى الله عليه وسلم انه قال ان افضل الصلوات صلاة الصبح يوم الجمعة في جماعة وما احسب شاهدها منكم الامغفورا له انتهى من الكوكب الدري \* ومن الليلفة بعد به من للتبعيض التقدير ووقتا من الليل اي قم وقتا والضمير في بـ عائد على هذا المقدر ويحتمل ان يعود على القرءان وتهجد معناه اطرح الهجود عنك والهجود النوم المعنى ووقتا من الليــل اسهر بــه فى صلاة وقراءة وقال علقمة وغيره التهجيد بعد نومة وقال الحجاج بن عمرو انميا التهجد بعد رقدة وقال الحسن التهجد ماكان بعد العشاء الآخرة \* وقوله نافلة لك قال ابن عباس معناه زيادة لك في الفرض قال وكان قيام الليـل فرضا على النبي صلى الله عليه وسلم وقال مجاهد انمــا هي نافلة للنبي صلى الله عليه وسلم لانه مغفور له والناس يحطون بمثل ذلك خطاياهم يعني ويجبرون بهـا فرائضهم حسبا ورد في الحديث قال صاحب المدخل وهو ابو عبد الله بن الحاج وقد قالوا ان من كان يتفلت منه القرءان فليقم به في الليل فان ذلك يثبه له ببركة امتثال السنة سيما الثاث الاخير من الليل لما ورد في ذلك من البركات والحيرات وفي قيسام اللَّيل من الفوائد جملة فلا ينبغي لطالب العلم ان يفوتــه منهـــا شيء فمنهــا انه يحط الدنوب كما يحط الريح العاصف الورق اليابس من الشجرة الثاني انه ينور القلب الثالث انه يحسن الوجه الرابع انه يذهب الكسل وينشط البدن

الحامس ان موضعه تراه الملائكة من السامكا يترامى الكوك الدري لنا في السها وقد روى الترمذي عن ابي امامة ان رسولَ الله صلى الله عليه وسلم قال عليكم بقيام الليل فانه من دأب الصالحين قبلكم وان قيام الليل قربة الى الله تعالى ومنهاة عن الآثام وتكفير للسيفات ومطردة للدا عن الجسد وروى ابو داود في سننه عن عبد الله بن عرو بن العاصى قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم من قام بعشر اليات لم يكتب من الغافلين ومن قام بمائة الة كتب من القانتين ومن قام بالف الة كتب من المقنطرين انتهى من المدخل \* وقوله سبحانه عسى ان يبعثك ربك مقاما محمودا عدة من الله عز وجل لنبيه وهو امر الشفاعة الذي يتدافعه الانبياء حتى ينتهى اليه صلى الله عليه وسلم والحديث بطوله فى البخاري ومسلم قال ابن العربي فى احكامـــه وأختلف فى وجه كون قيام الليــل سببــا لأمقام المحمود على قولــين للعلماء احدهما ان البارى تمالى يجعل ما يشاء من فضله سبب الفضله من غير معرفة لنا بوجه الحكمة الثانى ان قيام الليل فيــه الخلوة بالبارى تعالى والمناجات معــه دون الناس فيعطى الحلوة بـ ومناجاتـ في القيامـة فيكـون مقاما محمودا ويتفاضل فيه الخلق بجسب درجاتهم واجلهم فيه درجة نبينا محمد صلى الله عليه وسلم فيعطى من المحامد ما لم يعط احد ويشفع فيشفع انتهى \* وقوله سبحانه وقل رب ادخلني مدخل صدق واخرجني مخرج صدق الآية ظاهر الآية والاحسن ان يكون دعا عليه السلام في ان يحسن الله حالته في كل ما يتناول من الامور ويحاول من الاسفار والاعمال وينتظرمن تصرف المقادير فى الموت والحياة فهي على اتم عموم معناه رب اصلح لى وردى فى كل الامور وصدرى وذهب المفسرون الى تخصيص اللفظ فقال ابن عباس وغيره ادخلني المدينة واخرجني من مكة وقال ابن عباس ايضا الادخال بالموت في القبر والاخراج البعث

وقيل غير هذا وما قدمت من العموم التام الذي يتناول هذا كله اصوب والصدق هنا صفة تقتضي رفع المذام واستيعاب المدح \* واجعل لى من لدنك سلطانا نصيرا قال مجاهد يعني حجة تنصرني بها على الكفار \* وقوله سبحانــه وقُل جا الحق الآية قال قتادة الحق القران والباطل الشيطان وقالت فرقة الحق الايمان والباطل الكفران وقيل غير هذا والصواب تعميم اللفظ بالغايــة المكنة فيكون التفسير جاء الشرع بجميع ما انطوى فيه وزهق الكفر بجميع ما انطوى فيه وهذه الآية نزلت بمكة وكان يستشهد بها النبي صلى الله عليه وسلم يوم فتح مكة وقت طعنه الأصنام وسقوطها لطعنه اياهـا بالمخصرة \* وقوله سبحانه وننزل من القر ان ما هو شفاء الآية اي شفاء بحسب ازالته للريب وكشفه غطاء القلب وشفاء ايضا من الامراض بالرقى والتعويذ ونحوه \* وقوله سبحانــه واذا انعمناعلي الانسان اعرض ونئا بجانبه يحتمل ان يكون الانسان عاما للجنس فالكافر يبالغ في الاعراض والعاصي ياخذ بجظ منه ونئا اي بعد \* قل كل يعمل على شاكلته اي على ما يليق به قال ابن عباس على شاكلته معناه على ناحيته وقال قتادة معناه على ناحيته وعلى ما ينوى \* وقوله سبحانه فربكم اعلم بمن هو اهدى سبيلا توعد بين \* وقوله سبحانه ويسئلونك عن الروح روى ابن مسعود ان اليهود قال بعضهم لبعض سلوا محمدا عن الروح فان اجاب فيسه عرفتم أنه ليس بنبي قال (ع) وذلك انه كان عندهم في التوراة ان الروح مما انفرد الله بعلمه ولا يطلع عليه احد من عباده فسألوه فنزلت الآية وقيل ان الآية مكية والسائلون هم قريش باشارة اليهود واختلف النياس في الروح المسئول عنــه اي روح هو فقال الجمهور وقع السؤال عن الارواح التي في الاشخاص الحيوانيــة مــا هي فالروح اسم جنس على هذا وهذا هو الصواب وهو المشكل الذي لا تفسير له \* وقوله سبحانــه من امر ربي يحتمل أن يريـد أن الروح من جملة امور الله التي

استاثر سبحانــه بعلمهـا وهي اضافــة خلق الى خالق قال ابن راشد فى مرقبـــه اخبرني شيخيي شهاب الدين القرافي عن ابن دقيق الميد انه رأى كتابا لبعض الحكما، في حقيقة النفس وفيه ثلاثمائية قول قال رحمه الله وكثرة الحلاف توذن بكثرة الجهالات ثم علما. الاسلام اختلفوا في جواز الحوض فيها على قولين ولكمل حجج يطول بنا سردها ثم القائماون بالجواز اختلفوا هل هي عرض او جوهر او ليست بجوهـر ولاعرض ولا توصف بانها داخــل الجسم ولاخارجه واليه ميل الامام ابي حامد وغيره والذي عليه المحقون من المتأخرين إنها جسم نوراني شفاف سار في الجسم سريان النار في الفحم والدليل على انها في الجسم قوله تعالى فلولااذا بلغت الحلقوم فلو لم تكن فى الجسم لما قال ذلك وقدا خبرنى الفقيه الخطيب ابومحمد البرجينيي رحمه الله عن الشيخ الصالح ابي الطاهر الركراكي رحمه الله قال حضرت عند ولي من الاوليا. حين النزع فشاهدت نفسه قد خرجت من مواضع من جسده ثم تشكلت على رأسه بشكله وصورته ثم صعدت الى السما وصعدت نفسى معها فلما انتهينا الى السماء الدنيا شاهدت بابا ورجل ملك ممدودة عليه فازال ذلك الملك رجله وقال لنفس ذلك الولي اصمدى فصعدت فارادت نفسى ان تصعد معها فـقال لها ارجعى فـقد بقي لك وقت قال فـرجعت فشاهدت الناس دائرين على جسمى وقائل يقول مات واخر يقول لم يتفدخلت من انفى او قال من عيني وقت انتهى (ت) وهذه الحكاية صحيحة ورجال اسنادها ثقات معروفون بالفضل فابن راشد هو شارح ابن الحاجب الفرعى والبرجيني معروف عند اهــل افريقية وابو الطاهـر مـن اكابر الاولياء معظــم عند اهمل تونس مزاره وقبره بالزلاج معروف زرته رحمه الله وقسرأ الجمهور وما او تيتم واختلف فيمن خوطب بذلك فقالت فرقة السائلون فقط وقالت

فرقة العالم كله وقد نص على ذلك صلى الله عليه وسلم على ما حكاه الطبري × وقوله ولئن شئنا لنذهبن الآية المعنىوما او تيتم انت يَا محمد وجميع الحلائق من العلم الاقليلا فالله يعلم من علمه بما شاء ويدع ما شاء ولو شاء لذهب بالوحى الذي اتاك \* وقوله الارحمة استشناء منقطع اي لكن رحمة من ربك تمسك عليك قال الداودي وما روي عن ابن مسعود من انه سينزع القران من الصدور وترفع المصاحف لايصبح وانما قال سبحانه ولئن شمننا فلم يشأ سبحانــه وفى الحديث عنه صلى الله عليه وسلم لاترال طائفة من امتى ظاهرين على الحق حتى ياتي امر الله وهم ظاهرون قال البخاري وهم اهل العلم ولا يكون ألعلم مع فقد القرءان انتهى كلام الداودي وهو حسن جدا وقد جا، في الصحيح ما هو ابين من هذا وهو قوله صلى الله عليه وسلم ان الله لا يُستزع العلم انتزاعا ولكن يقبض العلم بقبض العلما. الحديث \* وقوله سبحانه قل لئن اجتمعت الانس والجن على ان ياتوا بمشل هذا القرءان الآيـة سبب هذه الآيـة ان جماعة من قريش قالوا للنبي صلى الله عليه وسلم لو جئسنا باية غريبة غير هذا القرال فانا نقدرنحن على المجيء بمثله فنزلت هذه الآية المصرحة بالتمجيز لجميع الخلائق قال (ص) واللام في لئن اجتمعت اللام الموطئة للقسم وهي الداخلة على الشرط كقوله لـثن اخرجوا ولـثن قوتلوا والجواب بعد للتسم لتنتدمه اذالم يسبق ذوخبره لاللشرط هذا مذهب البصريـين خلافا للفرا. في اجازتـه الامرين الاان الاكثر ان يجي. جواب قسم والظهير المعيز قال (ع) وفهمت العرب الفصحاء بجلوص فهمها في ميز انكلام ودربتها به ما لانفهمه نحن ولاكل من خالطته حضارة ففهموا العجز عنه ضرورة ومشاهدة وعلمه الناس بمدهماستدلالاونظرا ولكلحصل علم قطمي لكن ليس في مرتبـةواحدة ﴿ وقوله سبحانـه وقالوا لـن نومن

لـك حتى تفجر لنــا من الارض ينبوعا الآيــة روي في قول هذه المقــالة للنبي صلى الله عليه وسلم حديث طويل مقتضاه ان عتبة وشيبة ابني ربيعة وعبد الله بن ابي اميــة والنضر بن الحــارث وغــيرهم من مشيخــة قريش وساداتهــا اجتمعوا عليه فعرضوا عليه ان يملكوه ان اراد الملك او يجمعوا له كثيرا من المال ان اراد الغني ونحو هـذا مـن الاقاويـل فدعاهم صلى الله عليـه وسلم عند ذلك الى الله وقال انما جئتكم بامر من الله فيــه صلاح ديناكم ودينـــكم فان اطعتم فحسن والاصبرت حتى يحكم الله بيني وبينكم فقالوا له حينسذ فانكان ما ترعم حقا ففجر لنا من الارض ينبوعا الحديث بطوله والينبوع الما. النابع وخلالها ظرف ومعناه اثناءها وفى داخلها \* وقوله كما زعمت اشارة الى ماتلا عليهم قبل ذلك في قوله سبحانه ان نشأ نخسف بهم الارض او نسقط عليهم كسفا من السما الآية والكسف الشي المقطوع وقال الزجاج المعنى او تسقط السما علينا طبقا \* وقوله قبيلاقيل معناه مقابلة وعيانا وقبل معناه ضامنا وزعيما بتصديقك ومنــه القبالة وهي الضان وقيل معناه نوعا وجنسا لانظير له عندنا \* او يكون لك بيت من زخرف قال المفسرون الزخرف الذهب في هذا الموضع \* او ترقى فى السما. اي فى الهوا. علوا ويحتمل ان يريــد السما. المعروفــة وهو اظهر (ت) وذكر (ع) هنا كلمات الواجب طرحهـا ولهذا اعرضت عنهـا وترقى معناه تصعد ویروی ان قائــل هذه المقالة هو عبد الله بن ابی امیـــة ویروی ان جماعتهم طلبت هذا النحو منه فامره عز وجل ان يقول سبحان ربى اي تنزيهـا له من الاتيان اليكم مع الملائكة قبيلا ومن اقتراحي انا عليه هذه الاشياء وهل انا الابشر انمــا على البلاغ المبـين فـقط ﴿ وقوله مطمئــنــين اي وادعين فيها مقيمين \* وقـوله سبحانـه قــل كفي بالله شهيدا بيني وبينكم روي ان من تقدم الآن ذكرهم من قريش قالوا للنبي صلى الله عليه وسلم فى •اخر قولهم

فلتجني ممك بطائفة من الملائكة تشهد لك بصدقك في نبو تك وروي انهم قالوا فمن يشهد لك فني ذلك نزلت الآية اي الله يشهد بيني وبينكم ثم اخبر سبحانه انه يحشرهم على الوجوه حقيقة وفي هذا المعنى حديث قيل يارسول الله كيف يمشى الكافر على وجهه قال اليس الذي امشاه في الدنيا على رجلين قادرًا على أن يمشيه في الآخرة على وجهه قال قتادة بلي وعزة ربنا (ت) وهذا الحديث قد خرجه الترمذي من طريق ابي هريرة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم يحشر الناس يوم القيامة على ثلاثـة اصناف ركبانا ومشاة وعلى وجوههم الحديث \* وقوله كلما خبت ايكلما فرغت من احراقهم فسكن اللهيب القائم عليهم قدر ما يعادون ثم يشور فتلك زيادة السعير قاله ابن عاس قال (ع) فالزيادة في حيزهم واما جهنم فعلى حالها من الشدة لافتور وخبت النار معناه سكن اللهيب والجمسر على حاله وخمدت معناه سكن الجمسر وضعف وهمدت معناه طفئت جملة \* وقوله سبحانه ذلك جزاؤهم بانهم كفروا بِالماتِنا الآيَّة الاشارة بذلـك الى الوعيد المتقدم بجهنم \* قوله عز وجل اولم يروا ان الله الذي خلق السموات والارض الآية الرؤية في هذه الآية هي رؤية القلب وهذه الآية احتجاج عليهم فيها استبعدوه من البعث والاجل هاهنا يحتمل ان يريدبه القيامة ويحتمل ان يريد اجل الموت \* وقوله سبحانه قل لوانتم تملكون خزائن رحمة ربي الآية الرحمة في هذه الآية المال والنعم التي تصرف في الارزاق \* وقوله خشية الانفاق المعنى خشية عاقبة الانفاق وهو الفقر وقال بعض اللغويين انفق الرجل معناه افتقركما تقول اترب واقتر \* وقوله وكان الانسان قتورا اي ممسكا يريد ان في طبعه ومنتهى نظره ان الاشياء تتناهى وتفنى فهو لو ملك خزائن رحمة الله لامسك خشية الفقر وكذلك يظن ان قدرة الله تقف دون البعث والامر ليس

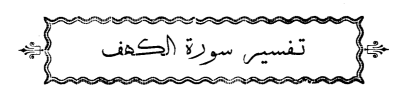
كذلك بل قدرت لاتتناهى \* وقوله سبحان و ولقد آتينا موسى تسع ايات بينات الآية اتفق المتأولون والرواة ان الآيات الحمس التي في سورة الاعراف هي من هذه التسع وهي الطوفان والجراد والقمل والضفادع والدم واختلفوا في الاربع (ت) وفي هذا الاتفاق نظر وروى في هذا صفوان بن عسال ان يهوديا من يهـود المدينـة قال لآخر سر بنــا الى هـــذا النبي نسأله عن آيات موسى فقال له الآخر لاتقلل له انه نبي فانه لو سمعها صار له اربعة اعين قال فسارا الى النبي طي الله عليه وسلم فسألاه فـقال هي لاتشركوا بالله شيأ ولاتسرقوا ولاتزنوا ولاتقتلوا النفس التي حرم الله الابالحق ولاتمشوا ببري. الى السلطان ليقتله ولا تسحروا ولا تاكلوا الربا ولا تقذفوا المحصنات ولا تفروا يوم الزحف وعليكم خاصة معشر اليهود ان لاتعـدوا في السبت انتهى وقد ذكر (ع) هذا الحديث \* وقوله سبحانه فسأل بني اسرا ويل اذ جاءهم اي اذ جاءهم موسى واختلف في قوله مسحورا فقالت فرقــة هو مفعـول على بابــه وقال الطبري هوبمعنى ساحركما قال حجبابا مستورا وقرأ الجمهور لقــد علمت وقرأ الكساءي لقد علمت بنا المتكلم مضمومة وهي قرَّاءة علي بن ابي طالب وغيره وقال ما علم عدو الله قط وانما علم موسى والاشارة بهؤلا. الى التسع وقوله بصائر جمع بصيرة وهي الطريقة اي طرائق يهتدى بها والمثبور المهلك قاله مجاهد \* فاراد أن يستفزهم من الأرض أي يستخفهم ويقتلهم والأرض هنا ارض مصر ومتى ذكرت الارض عموما فانما يراد بهنا ما يناسب القصة المتكلم فيها واقتضبت هذه الآية قصص بني اسرا يل مع فرعون وانما ذكرت عظم الامر وخطيره وذلك طرفاه اراد فرعون غلبتهم وقتلهم وهذاكان بدع الامر فاغرقه الله وجنوده وهذاكان نهاية الامر ثم ذكر سبحانه امر بني اسراءيل بعد اغراق فرعون بسكني ارض الشام ووعد الآخرة هو

يوم القيامــة واللفيف الجمع المختلط الذي قد لف بعضــه الى بعض \* وقوله سبحانــه وبالحق انزلناه يعني القرءان نزل بالمصالح والسداد للناس وبالحق نزل يريـد بالحق في اوامره ونواهيـه واخباره وقرأ جمهور الناس فرقنـاه بتخفيف الراء ومعناه بيناه واوضحناه وجعلناه فرقانا وقرأ جماعة خارج السبع فرقناه بتشديد الراء اي انزلناه شيأ بعد شيء لاجملة واحدة ويتناسق هذا المعني مع قوله لتقرأه على الناس على مكث وتأولت فرقة قوله على مكث اي على ترسل فى التلاوة وترتل هذا قول مجاهد وابن عباس وابن جريج وابن زيد والتاويل الآخر اي على مكث وتطاول في المدة شيأ بعد شيع \* وقوله سبحانـه قبل آمنوا به او لاتومنوا فيه تحقير للكفار وضرب من التوعد والذين اوتوا العلم من قبله قالت فرقة هم مومنو اهل الكتاب والاذقان اسافل الوجوه حيث يجتمع اللحيان قال الواحدي انكان وعد ربنا اي بأزال القران وبعث محمد لمفعولا انتهى \* وقوله سبحانه ويخرون للاذقان يبكون ويزيدهم خشوعا هذه مبالغة في صفتهم ومدح لهم وحض لكل من توسم بالعلم وحصل منه شيأ ان يجري الى هذه الرتبة النفيسة وحكى الطبري عن التميعي ان من اوتي من العلم مالم يبكه لخليق ان لا يكون اوتي علما ينفعه لان الله سبحانه نعت العلماء ثم تلا هذه الآية كلها (ت) وانه والله اكذلك وانما يخشى الله من عاده العلماء اللهم انفعنــا بمــا علمتـنا ولاتجعله علينــا حجة بفضلك ونقل الغزالي عن ابن عباس انه قال اذا قرأتم سجدة سبحان فلا تعجلوا بالسجود حتى تبكوا فان لم تبك عين احدكم فليبك قلبه قال الغزالي فان لم يحضره حزن وبكا. كما يحضر ارباب القلوب الصافية فليبك على فقد الحزن والبكاء فان ذلك من اعظم المصائب قال الغزالي واعلم ان الخشوع ثمرة الايمان ونتيجة اليقين الحاصل بعظمة الله تعالى ومن رزق ذلك فانمه يكون خاشما في الصلاة وغيرهما

فان موجب الخشوع استشمار عظمة الله ومعرفة اطلاعــه على العبــد ومعرفــة تقصير العبد فمن هذه المعارف يتولد الحشوع وليست مختصة بالصلاة ثم قال وقد دلت الاخبار على ان الاصل في الصلاة الخشوع وحضور القلب وان مجرد الحركات مع الفظة قليل الجدوى في المماد قال واعلم ان المعاني التي بها تتم حياة الصلاة تجمعها ست جمل وهي حضور القلب والتفهم والتعظيم والهيبة والرجا. والحيا. فحضور القلب ان يفرغه من غير ما هو ملابس له والتفهم امر زائد على الحضور واما التعظيم فهو امر ورا. الحضور والفهم واما الهيبة فامر زائـ د على التعظيم وهي عبارة عن خوف منشأه التعظيم وأما التعظيم فهو حالة للقلب تتولد من معرفتين احداهما معرفة جلال الله سبحانه وعظمته والثانية معرفة حقارة النفس واعلم ان حضور القلب سبب الهمة فان قلبك تابع لهمتك فلا يحضر الافيا اهمك ومهما اهمك امر حضر القلب شاء ام ابي والقلب اذا لم يحضر في الصلاة لم يكن متعطلا بل يكون حاضرا فيما الهمة مصروفة اليه انتهى من الاحياء \* وقوله سبحانه قل ادعوا الله اوادعوا الرحمن الآية سبب نزول هذه الآية ان بعض المشركين سمع النبي صلى الله عليه وسلم يدعويا الله يا رحمن فقالوا كان محمد يامرنا بدعاء اله واحد وهو يدعو الهين قاله ابن عباس فنزلت الآية مبينة انها اسها لسمي واحد وتقدير الآية اي الاسما. تدءو به فانت مصيب فله الاسماء الحسني وفي صحيح البخاري بسنده عن ابن عباس في قوله سبحانه ولا تجهر بصلاتك ولا تخافت بهـا قال نزلت ورسول الله صلى الله عليه وسلم مختف بمكـة كان اذا صلى باصحابه رفع صوته بالقران فاذا سمعه المشركون سبوا القران ومن انزله ومن جاء به فقال الله تبارك وتعالى لنبيه صلى الله عليه وسلم ولا تجهر بصلاتك اي بقراءتك فيسمع المشركون فيسبوا القراان ولاتخافت بهاعن اصحابك فلا

تسمعهم وابتغ بين ذلك سبيلا واسند البخاري عن عائشة ولا تجهر بصلاتك ولا تخافت بها قالت إنزل ذلك في الدعاء انتهى قال الغزالي في الاحياء وقد جاءت احاديث تقتضي استحباب السر بالقراان واحاديث تقتضي استحباب الجهر به والجمع بينهما ان يقال ان التالي اذا خاف على نفسه الرياء والتصنع او تشويش مصل فالسر افضل وان امن ذلك فالجهر افضل لان العمل فيه اكثر ولان فائدته ايضا تتعدى الى غيره والحير المتعدى افضل من اللازم ولانه يوقظ قل القارئي ويجمع همته إلى الفكر فيه وبصر ف اليه سمعه وبطرد عنه النوم برفع صوته ولانه يزيد في نشاطه في القراءة ويقلل من كسله ولانه يرجو بجهره تيقظ نائم فيكون سببا في اعانت على الحير ويسمعه بطال غافل فينشط بسبب ويشتاق لحدمة خالقه فمهما حضرت نية من هذه النيات فالجهر افضل وان اجتمعت هذه النيات تضاعف الاجر وبكثرة النيات يزكو عمل الابرار وتتضاعف اجورهم انتهى \* وقوله سبحانه ولم يكن له ولي من الذل هذه الآية رادة على كفرة العرب في قولهم لولا اوليا. الله لذل تمالى الله عن قولهم وقيد سبحانه نفي الولاية له بطريق الذل وعلى جهلة الانتصار اذ ولايته سبحانه موجودة بفضله ورحمته لمن والى من صالح عباده قال مجاهد المعنى لم يخالف احدا ولاابتنعى نصر احد سبحانه لااله الاهو وصلى الله على سيدنا ومولانا تحمد وعلى اله وصحبه وسلم تسليما

## بسم الله الرحمــن الرحيم



هذه السورة مكية في قول جميع المفسرين وروي عن قتادة ان اول السورة نزل بالمدينة الى قوله جرزا والاول اصح وهي من افضل ســور القر ان وروي ان النبي صلى الله عليه وسلم قال الااخبركم بسورة عظمها ما بين السموات والارض ولمن جا • بها من الاجر مثل ذلك قالوا اي سورة هي يا رسول الله قال سورة الكهف من قرأبها يم الجمعة غفر له ما بينه وبين الجمعة الاخرى وزيادة ثلاثة ايام وفي رواية انس من قرأ بها اعطى نورا بين السما والارض ووقى بها فتنة القبر (ت) وعن البراء بن عازب قال كان رجل يقرأ سورة الكهف والى جانب ه فرس مربوط بشطنين فغشيته سحابة فجعلت تدنو وتدنو وجعل فرسه ينفر فلها اصبح اتى النبي صلى الله عليه وسلم فذكر ذلك له فقال للك السكينة نزلت بالقر ُ ان رواه البخاري واللفظ له ومسلم والترمدي والنساءي والرجيل المبهم في الحديث هو اسيد بن حضير وفي الحديث الصحيح من طريق النواسبن سمعان عن النبي صلى الله عليه وسلم فمن ادرك الدجال منكم فليقرأ عليه فواتح سورة الكهف وذكر الحديث رواه مسلم وغيره زاد ابو داود فانها جِواركم من فتنته وعن ابي الدردا. أن النبي صلى الله عليه وسلم قال من قرأ عشر ايات من أول سورة الكهف عصم من الدجال رواه مسلم وابو داود والترمذي والنساءي واللفظ لمسلم وفى روايــة لمسلم وابى داود من اخر الكهف وعن ابى سعيد

الحدري ان النبي صلى الله عليه وسلم قال من قرأ سورة الكهف كما ازلت كانت له نورا من مقاممه الى مكة ومن قرأ بعشر ايات من اخرها فخرج الدجال لم يسلط عليه رواه الترمذي والحاكم في المستبدرك والنساءي وقال الحاكم صحيح على شرط مسلم وله في روايـة من قرأ سـورة الكهف يوم الجمعة اضاء له من النور ما بين الجمعتين وقال صحيح الاسناد واخرجه الدارمي في مسنده موقوفا ورواته متفق على الاحتجاج بهم الااباهاشم يحيي ابندينار الرماني وقد وثقه احمد ويجي وابو زرعة وابو حاتم انتهىمن السلاح \* قوله تعالى الحمد لله الذي انزل على عبده الكتابكان حفص عن عاصم يسكت عند قوله عوجا سكتة خفيفة وعند مرقدنا في يس وسبب هذه البداءة في هذه السورة أن النبي صلى الله عليه وسلم لما سألته قريش عن المسائل الثلاث الروح واصحاب الكهف وذى القرنين حسب ما امرتهم به يهود قال لهم صلى الله عليه وسلم غدا اخبركم بجواب مــا سألتم ولم يقـل ان شاء الله فعاتب الله عز وجل وامسك عنه الوحي خمسة عشر يوما وارجف به كفار قريش وشق ذلك على النبي صلى الله عليه وسلم وبلغ منه فلما انقضى الامد الذي اراد الله عتاب نبيه جاءه الوحي بجواب ما سألوه عنه وغير ذلك فافتتح الوحي بالحمد لله الذي انزل على عبده الكتاب وهو القر ان \* وقوله ولم يجمل له عوجا اي لم ينزله عن طريق الاستقامة والموج فقد الاستقامة ومعنى قيما اي مستقيما قاله ابن عباس وغيره وقيل معناه انه قيم على سائر الحكتب بتصديقها ولم يرتضه (ع) قال ويضح ان يكون معني قيم قياسه بامر الله على العالم وهذا معنى يؤيده ما بعده من النذارة والبشارة اللتين عمتا العالم والبأس الشديد عذاب الآخرة ويحتمل ان يندرج معه في النذارة عذاب الدنيا ببدر وغيرها ومن لدنه اي من عنده والممنى لينذر إلمالم والاجر

الحسن نعيم الجنــة ويتقدمه خير الدنيا \* وقوله تعالى ان يقولون الاكذبا اي ما يقولون فهي النافيــة \* وقوله سبحانــه فلعلــك باخع نفسك هــذه اية تسلية للنبي صلى الله عليه وسلم والباخع نفسه هو مهاكها قال (ص) لعل للترجى فى المحبوب وللاشفاق فى المحذور وهي هنــا للاشفاق انتهى \* وقوله على التارهم استعارة فصيحة من حيث لهم ادبار وتباعد عن الايمان فكانهم من فرط ادبارهم قد بعدوا فهو في النارهم يجزن عليهم \* وقوله بهذا الحديث اي بالقران والاسف المبالغة في حزن او غضب وهو في هذا الموضع الحزن لانمه على من لا يملك ولا هو تحت يد الآسف ولوكان الاسف من مقتسدر على من هو في قبضته وملكه لكان غضبا كقوله تعالى فلما اسفونا اي اغضبونا قال قتادة اسفا حزنا \* وقوله سبحانه انا جملنا ما على الارض زينة لهما الآية بسط في التسلية اي لاتهتم بالدنيا واهلها فان امرها وامرهم اقل لفنا. ذلك وذهاب فانا انما جعلنا ما على الارض زينة وامتحانا واختبارا وفى معنى هذه الآيـة قوله صلى الله عليه وسلم الدنيا حلوة خضرة وان الله تعالى مستخلفكم فيها فناظركيف تعملون فاتقوا الدنيا واتقوا النساء \* لنبلوهم اي لنختبرهم وفي هذا وعيد ما قال سفيان الشوري احسنهم عملا ازهدهم فيها وقال ابو عاصم العسقلاني احسن عملا الترك لها قال (ع) وكان ابي رحمه الله يقول احسن العمل اخذ بجق وانضاق في حق وادا الفرائض واجتناب المحارم والاكثار من المندوب اليه \* وقوله سبحانه وانا لجاعلون ما عليهـا صعيـدا جرزا اي يرجـع ذلك كله ترابا والجـرز الارض التي لا شيء فيهــا من عمارة وزينــة فهي البلقع وهذه حالة الارض العامرة لابــد لهما من هذا في الدنيا جزءا جزءا من الارض ثم يعمها ذلك باجممها عند القيامة والصعيد وجمه الارض وقيل الصعيد التراب خاصة \* وقوله سبحانه ام

حسبت ان اصحاب الكهف والرقيم كانوا من آياتنا عجبا اي ليسوا بعجب من آيات الله اي فلا يعظم ذلك عليك بحسب ما عظمه السائلون فان سائر ايات الله اعظم من قصتهم وهو قول ابن عباس وغيره واختلف الناس في الرقيم ما هو اختلاقا كثيرا فقيل الرقيم كتاب في لوح نحاس وقيل في لوح رصاص وقيل فى لوح حجارة كتبوا فيه قصة اهل الكهف وفيل غير هذا وروي عن ابن عباس انه قال ما ادرى ما الرقيم قال (ع) ويظهر من هذه الروايات انهم كانوا قوما مؤرخين وذلك من نبــل المملكــة وهو امر مفيد ﴿ وقوله سبحانـهُ اذ اوى الفتية الى الكهف الفتية فيا روي قوم من ابناً اشراف مدينة دقيوس الملك الكافر ويقال فيه دقيانوس وروي انهم كانوا مطوقين مسورين بالذهب وهم من الروم واتبعوا دين عيسى وقيل كانوا قبل عيسي واختلف الرواة في قصصهم ونذكر من الخلاف عيونه وما لاتستغنى الآية عنه فروي عن مجاهد عن ابن عباس ان هؤلاء الفتية كانوا في دين ملك يعبد الاصنام فوقع للفتية علم من بعض الحواريين حسبماذكره النقاش او من مومنى الامم قبلهم فآمنوا بالله ورأوا ببصائرهم قبيح فعل الناس فرفع امرهم الى الملك فاستحضرهم وامرهم بالرجوع الى دينه فقالوا له فيما روي ربناً رب السموات والارض الآية فقال لهم الملك انتم شبان اغمار لاعقل لكم وانا لااعجل عليكم وضرب لهم اجلاثم سافر خلال الاجل فتشاور الفتية في الهروب باديانهم فقال لهم احدهم اني اعرف كهف في جبل كذا فلنذهب اليه وروت فرقة أن أمر أصحاب الكهف أنماكان أنهم من أبناء الاشراف فضر عيد لاهل المدينة فرأى الفتية ما ينتحله الناس في ذلك العيد من البكفر وعبادة الاصنام فوقع الايمان في قلوبهم واجمعوا على مفارقة دين الكفرة وروي انهم خرجوا وهم يلعبون بالصولجآن والكرة وهم بدحرجونها

الى نحو طريقهم ليلا يشعر الناس بهم حتى وصلوا الى الكهف وامـــا الـكلب فروي انسهكان كلب صيد لبعضهم وروي انهم وجدوا في طريقهم راعيا له كلب فاتبعهم الراعي على رأيهم وذهب الكلب معهم فدخلوا الفار فروت فرقة ان الله سبحانه ضرب على اذانهم عند ذلك لما اراد من سترهم وخفي على اهل الملكة مكانهم وعجب الناس من غرابة فقدهم فارخوا ذلك ورقوه فى لوحين من رصاص اونحاس وجعلوه على باب المدينــة وقيل على الرواية ان الملك بني باب الغار وانهم دفنوا ذلك فى بناء الملك على الغار وروت فرقة ان الملك لما علم بذهاب الفتية امر بقص الثارهم الى باب الغار وامر بالدخول عليهم فهاب الرجال ذلك فقال له بعض وزرائه الست ايها الملك ان اخرجتهم قتلتهم قال نعم قال فاي قـتلة ابلغ من الجـوع والعطش ابن عليهم باب الغار ودعهم يموتوا فيه ففعل وقد ضرب الله على اذانهم كما تقدم ثم اخبر الله سبحانه عن الفتية انهم لما اووا الى الكهف اي دخلوه وجملوه مأوى لهم وموضع اعتصام دعووًا الله تعالى بان يوتيهم من عنده رحمة وهي الرزق فيها ذكره المفسرون وان يعيثي لهم من امرهم رشدا خلاصا جميلا وهذا الدعاء منهم كان في امر دنياهم والفاظهم تقتضي ذلك وقد كانوا على ثقة من رشد الآخرة ورحمتها وينبغي لكل مومن ان يجعل دعامه في امر دنياه بهذه الآية الكريمة فقط فانها كافية ويحتمل ذكر الرحمة ان يراد بها امر الآخرة \* وقوله تمالى فضربنا على •اذانهم الآيـة عبارة عن القا• الله تمالي النوم عليهم \* وقوله عددا نعت للسنمين والقصد بسه العبارة عن التكثير \* وقوله لنعلم عبارة عن خروج ذلك الشيء الى الوجود اي لنعلم ذلك موجودا والافقدكان سبحانه علم اي الحزبين احمى الامد والحزبان الفريقان والظاهر من الآية ان الحزب الواحد هم الفتية اذ ظنوا لبثهم قليلا والحزب الثاني هم اهل المدينة

الذين بعث الفنيسة على عهدهم حينكان عندهم التاريخ بامر الفنتية وهذا قول الجمهور من المفسرين واما قوله احصى فالظاهر الجيد فيه انه فعل ماض وامدا منصوب به على المفعول والامد الغاية وياتى عبارة عن المدة وقال الزجاج احصى هو افعل ويمترض بان افعل لايكون من فعل رباعي الافي الشاذ واحصى فعل رباعي ويحتج لقول الزجاج بان افعل من الرباعي قد كثر كقولك ما اعطاه للمال وكقوله عليه الصلاة والسلام في صفة جهنم اسود من القاروفي صفة حوضه البيض من اللبن (ت) وقد تقدم أن اسود من سود وما فى ذلك من النقد وقال مجاهد امدا معناه عددا وهذا تفسير بالمعني \* وقوله سبحانه وزدناهم هدى اي يسرناهم للعمل الصالح والانقطاع الى الله عز وجل ومباعدة الناس والزهـد في الدنيا وهذه زيادات على الايمان \* وقوله سبحانــه وربطنــا على قلوبهم عبارة عن شدة عزم وقوة صبر ولماكان الفزع وخورالنفس يشبه بالتناسب الانحلال حسن في شدة النفس وقوة التصميم ان يشب الربط ومنه يقال فلان رابط الجاش اذا كان لا تفرق نفسه عند الفزع والحروب وغيرها ومنه الربط على قلب ام موسى \* وقوله تعالى اذ قاموا يحتمل ان يكون وصف قيامهم بين يدي الملك الكافر فانه مقام يحتاج الى الربط على القلب ويحتمل ان يعبر بالقيام على انبعاثهم بالعزم على الهروب الى الله ومنابذة النـاس كما تقول قام فلان الى امر كذا اذا اعتزم عليه بغايــة الجـد وبهذه الالفــاظ التي هي قاموا فـقالوا تعلقت الصوفية في القيام والقول والشطط الجور وتعدى الحد والحق بحسب امرامر والسلطان الحجة وقال قتادة المعنى بعذر بين ثم عظموا جرم الداعين مع الله غيره وظلمهم بقولهم فمن اظلم ممن افترى على الله كذبا وقولهم واذ اعتزلتموهم الآيَّة المعنى قال بعضهم لبعض وبهذا يترجح ان قوله تعالى اذ قاموا فقالوا انما المرادبه اذ عزموا ونفذوا لامرهم وفي مصحف ابن مسعود وما

يعبدون من دون الله ومضمن هذه الآية الكريمة أن بعضهم قال لبعض اذ قد فارقنا الكفار وانفردنا بالله تمالى فلنجمل الكهف مأوى ونتكل على الله تعالى فانه سيسبط علينا رحمته وينشرها علينا ويهيني لنا من امرنا مرفقا وهذا كله دعاً بحسب الدنيا وهم على ثقـة من الله في امر اخرتهم وقرأ نافع وغيره مرفقا بفتح الميم وكسر الفاء وقرأ حمزة وغيره بكسر الميم وفتح النا ويقالان معا في الامر وفي الجارحة حكاه الزجاج وقوله سبحانه وترى الشمس اذا طلعت تراور عن كهفهم ذات اليمين وتزاور اي تميل وتقرضهم معناه تتركهم والمعني انهم كانوا لاتصيبهم شمس البتة وهو قول ابن عباس وحكى الزجاج وغيره قالكان باب الكهف ينظر الى بنات نعش وذهب الزجاج الى أن فعل الشمس كان الية من الله تعالى دون أن يكون بأب الكهف الى جهة توجب ذلك والفجوة المتسع قال قتادة في فضاء منه ومنه الحديث فاذا وجد فجوة نص \* وقوله سبحانه ذلك من آيات الله الاشارة الى الامر بجملته \* وقوله سبحانه ونقلبهم ذات اليمين الآيـة ذكر بمض المفسرين ان تقليبهم انماً كان حفظ من الارض وروي عن ابن عباس انـــه قال لومستهم الشمس لاحرقتهم ولولا التقايب لاكلتهم الارض وظاهر كلام المفسرين أن التقليب كان بامر الله وفعل ملائكته ويحتمل أن يكون ذلك باقدار الله اياهم على ذلك وهم في غمرة النوم \* وقوله وكلبهم اكثر المفسرين على انه كلب حقيقة قال (ع) وحدثني ابي رحمه الله قال سمعت ابا الفضل بن الجوهري في جامع مصر يقول على منبر وعظمه سنمة تسع وستين واربعمائمة من احب اهل الخير نال من بركتهم كلب احب اهل الفضل وصحبهم فذكره الله في محكم تنزيله والوصيد العتبة التي لباب الكهف او موضم ان لم تكن وقال ابن عماس الوصيد البياب والاول اصح والبياب الموصد هو

المغلق ثم ذكر سبحانه ما حفهم به من الرعب واكتنفهم من الهيبة حفظ منه سبحانه لهم فقال لو اطلعت عليهم الآية \* وقوله سبحانه وكذلك بعثناهم ليتساءلوا بينهم الاشارة بذلك الى الامر الذي ذكره الله في جهتهم والعبرة التي فعلها فيهم والبعث التحريك عن سكون واللام في قوله ليتساءلوا لام الصيرورة وقول القائل كم لبثتم يقتضي انه هجس في خاطره طول نومهم واستعشر ان امرهم خرج عن المادة بعض الخروج وظاهر امرهم انهم انتهروا في حال من الوقت والهوا. الزماني لايباين الحالة التي ناموا عليها وقولهم فابعشوا احدكم بورقكم يروى انهم انتبهوا وهم جياع وان المبعوث هو تمليخا وروي ان باب الكهف انهدم بناء الكفار منه لطول السنين ويروى ان راعيا هدمه ليدخل فيه غنمه فاخذ تمليخا ثيابا رثة منكرة ولبسها وخرج من الكهف فانكر ذلك البناء المهدوم اذ لم يعرفه بالامس ثم مشى فجعل ينكرالطريق والمعالم ويتحير وهو فى ذلك لايشعر شعورا تاما بل يكذب ظنه فيا تغير عنده حتى بلغ باب المدينة فرأى على بابها امارة الاسلام فزادت حيرته وقال كيف هذا ببلد دقيوس وبالامسكنا معه تحت ماكنا فنهض الى باب آخر فرأى نحوا من ذلك حتى مشى الابواب كلها فزادت حيرتمه ولم يميز بشرا وسمع الناس يقسمون باسم عيسى فاستراب بنفسه وظن انهجن او انفسد عقله فبقى حيران يدعو الله تعالى ثم نهض الى باب الطعام الذي اراد اشتراءه فقال ياعبد الله بعني من طمامك بهذا الورق فدفع اليه دراهم كاخفاف الربع فيا ذكر فعجب لها البأتع ودفعها الى آخر يدجبه وتعاطاها الناس وقالوا له هذه دراهم عهد فلان الملك من اين انت وكيف وجدت هذا الكنز فحمل يبهت ويعجب وقدكان بالبلد مشهورا هو وبيته فقال ما اعرف غيراني واصحابي خرجنا بالامس

من هذه المدينة فقال الناس هذا مجنون اذهبوا بـ الى الملك ففزع عند ذلك فذهب بـ ه حتى جي، به الى الملك فلما لم ير دقيوس الكافر تأنس وكان ذلك الملك مومنا فاضلا يسمى تبدوسيس فقال له الملك اين وجدت هذا الكنز فقال له انما خرجت انا واصحابي امس من هذه المدينة فاوينا الى الكهف الذى في جبل انجلوس فلما سمع الملك ذلك قال في بمض ما روي لدل الله قد بعث لكم ايها الناس الية فلنسر الى الكهف حتى نرى اصحابه فساروا وروي انه او بمض جلسائه قال هؤلاء هم الفتية الذين ورخ امرهم على عهد دقيوس الملك وكتب على لوح النحاس بباب المدينة فسار الملك اليهم وسار الناس معه فلما انتهوا الى الكهف قال تمليخا ادخل عليهم ليلا يرعبوا فدخل عليهم فاعلمهم بالامر وان الامة امة اسلام فروي انهم سروا وخرجوا الى الملك وعظموه وعظمهم ثم رجموا الى الكهف واكثر الروايات على انهم ماتوا حين حدثهم تمليخا فانتظرهم الناس فلما ابطأ خروجهم دخل النــاس اليهم فرعب كل من دخل ثم اقدموا فوجدوهم موتى فتنازعوا بحسب ما ياتى وفي هذا القصص من الاختلاف ما تضيق به الصحف فاختصرته وذكرت المهم الذي بمه تتفسر الفاظ الآية واعتمدت الاصح والله المعين برحمته وفي هذا البعث بالورق جواز الوكالة وصحتها واذكي معنساه اكثر فيما ذكر عكرمة وقال ابن جبير المراد احل وقولهم يرجموكم قال الزجاج بالخجارة وهو الاصح وقال حجاج يرجموكم معناه بالقول وقوله سبحانيه وكذلك اعثرنا عليهم الاشارة في قوله وكذلك الى بعثهم ليتساءلوا اي كما بعثناهم اعثرنا عليهم والضمير في قوله ليعلموا يحتمل ان يعــود على الامــة المسلمــة الذين بعث اهل الكهف على عهدهم والى هذا ذهب الطبري وذلك انهم فيا روي دخلتهم حينتذ فتننة في امر الحشر وبعث الاجساد من القبور فشك في ذلك

بعض الناس واستبعدوه وقالوا انما تحشر الارواح فشق ذلك على ملكهم وبقي حيران لايدرى كيف يبين امره لهم حتى لبس السوح وقعد على الرماد وتضرع الى الله في حجة وبيان فاعثرهم الله على اهـل الكهف فلـما بعثهم الله وتبين الناس امرهم سرالملك ورجع من كان شك في بعث الاجساد الى اليقين به والى هذا وقعت الاشارة بقوله اذ يتنازعون بينهم امرهم على هذا التاويل ويحتمل ان يعود الضمير في يعلموا على اصحاب الكهف وقوله اذ يتناذعون على هذا التاويـل ابتـداء خبر عن القوم الذين بعشوا على عهدهم والتنازع على هذا التاويل انما هوفى امرالبنا. او المسجد لا فى امرالقيامة وقد قيل ان التنازع انما هو في ان اطلموا عليهم فقال بعضهم هم اموات وبعض هم احياء وروي ان بعض القوم ذهبوا الى طمس الكهف علهم وتركهم فيه مغيبين فقالت الطائفة الغالبة على الامر لنتخذن عليهم مسجدا فاتخذوه قال قتادة الذين غلبوا هم الولاة \* وقوله سبحانيه سيقولون ثلاثة رابعهم كلبهم الآية الضمير في سيقولون يراد به اهمل التوراة من معاصري نبينا محمد صلى الله عليه وسلم وذلك انهم اختلفوا في عدد اهــل الكهف \* وقوله رجما بالغيب معناه ظنآ وهو مستعارمن الرجم كأن الانسان يرمى الموضع المشكل المجهول عنده بظنه المرة بعد المرة يرجمه به عسى ان يصيبه والواوفي قوله وثامنهم كلبهم طريق النحاة فيها انها واو عطف دخلت في اخرالكلام اخباراعن عددهم لتفصل امرهم وتدل على ان هذا نهاية ما قيل ولو سقطت لصح الكلام وتقول فرقة منهم ابن خالويه هيواو الثمانية وذكرذلك الثعلبي عن ابي بكر بن عياش وان قريشاكانت تقول في عددها ستة سبعة وثانية تسعة فتدخل الواوفي الثمانية قال (ع) وهي في القرءان في قوله والناهون عن المنكروفي قوله وفتحت ابوابها واما قوله وابكارا وقوله وثمانية ايام فليست بواو الثمانية بل هي لازمة

اذ لا يستغنى الكلام عنها وقد امر الله سبحانه نبيه في هذه الآية ان يرد علم عدتهم اليه ثم قال ما يعلمهم الاقليل يعني من اهل الكتاب وكان ابن عباس يقول انا من ذلك القليل وكانوا سبعة وثامنهم كلبهم قال (ع) ويدل على هذا من الآية انه سبحانه لما حكى قول من قال ثلاثة وخمسة قرن بالقول انه رجم بالغيب ثم حكى هذه المقالة ولم يقدح فيها بشي. وايضا فيقوى ذلك على القول بواو الثمانية لانها انما تكون حيث عدد الثمانية صحيح \* وقوله سبحانه فلا تمار فيهم الامراء ظاهرا معناه على بعض الاقوال اي بظاهر مِا اوحينا اليك وهو رد علم عدتهم الى الله تعالى وقيل معنى الظاهر ان يقول ليس كما تـقولون ونحو هذا ولا يحتج هو على امر مقرر في ذلك وقال التبريزي ظاهرا معناه ذاهبا وانشد \* وتاك شَكاة ظاهرعنـك عارها \* ولم يبح له فى هذه الآية أن يماري واكن قوله الامراء مجاز من حيث يماريه أهل الكتاب سميت مراجعته لهم مراء ثم قيد بانه ظاهر ففارق المراء الحقيقي المذموم والمرا. مشتق من المرية وهو الشك فكانـــه المشاككة (ت) وفي سهاع ابن القاسم قال كان سليان بن يساراذا ارتفع الصوت في مجلسه اوكان مراء اخذ نعليه ثم قام قال ابن رشد هذا من ورعـه وفضله والمراء فى العلم منهى عنه فقد جاء انه لاتومن فسنته ولاتفهم حكمته انتهى من البيان والضمير في قوله ولاتستفت فيهم عائد على اهل الكهف وفي قوله منهم عائد على اهــل الكتاب \* وقوله فلاتمار فيهم اي في عدتهم \* وقوله سبحانه ولا تقولن الشيء انى فاعل ذلك غدا الاان يشاء الله قد تقدم أن هذه الآية عتاب من الله تعالى لنبيه حيث لم يستثن والتقدير الاان تقول الاان يشاء الله او الاان تَقُولُ ان شاء الله والمعنى الآان تذكر مشيئة الله \* وقوله سبحانه واذكرربك اذا نسيت قال ابن عباس والحسن معناه الأشارة به الى الاستشناء اي ولتستثن

بعد مدة اذا نسيت اولالتخرج مـن جمـلة من لم يعلق فعله بمشيئـة الله وقال عكرمة واذكر ربك اذا غضبت وعبارة الواحدي واذكر ربك اذا نسيت اي اذا نسيت الاستثناء بمشيئة الله فاذكره وقله اذا تذكرت اهم ﴿ وقوله سبحانــه وقل عسى ان يهديني ربي الآية الجمهور ان هذا دعاء مامور به والمني عسى ان يرشدنى ربى فيا استقبل من امرى والآية خطاب للنبي صلى الله عليمه وسلم وهي بعمد تعم جميع امته وقال الواحمدي وقسل عسى ان يهدديني اي يعطيني ربي الآيات مـن الدلالات على النبــو٠ة مــا يـــــــــون اقرب في الرشد وادل من قصة اصحاب الكرف ثم فعل الله له ذلك حيث اتاه علم غيوب المرسلمين وخبرهم انتهى \* وقولـه سبحانـه ولبشوا في كهفهم ثلاثمائـة سنـين الآيـة قال قـتـادة وغيره الآيـة حكايـة عن بني اسراءيـل انهم قالوا ذلك واحتجوا بقراءة ابن مسعود وفي مصحفه وقالوا لبثوا فى كهفهم ثم امر الله نبيه بان يرد العلم اليه ردا على مقالهم ودفنيدا لهم وقال المحققون بـل قوله تعالى ولبثوا في كهفهم الآيـة خبر من الله تعالى عن مـدة لبثهم وقوله تعـالى قل الله اعلم بمـا لبثــوا اي فليزل اختـــلافكم ايهـــا المخرصون وظاهر قوله سبحانه وازدادوا تسعا انها اعوام \* وقوله سبحانه ابصر به واسمع اي ما اسمعه سبحانه وما ابصره قال قتادة لا احد ابصر من الله ولا اسمع قال (ع) وهذه عبارة عن الادراك ويحتمل ان يكون المعنى ابصر به اي بوحيه وارشاده هداك وحجَجك والحقّ من الامورواسمع به العالم فتكون اللفظتان امرين لاعلى وجه التعجب \* وقوله سبحانـه ما لهم من دونه من ولي الضمير في لهم يحتمل ان يرجع الى اهل الكهف ويحتمل ان يرجع الى معاصرى النبي صلى الله عليه وسلم من الكفار ويكون في الآية تهديد لهم \* وقوله سبحانــه اتـل ما اوحي اليك اي اتبع وقيل اسرد بتلاوتـك مــا اوحي

اليك من كتاب ربك لانقض في قوله ولامبدل لكلاته وليس لك سواه جانب تميل اليه وتستند والملتحد الجانب الذي يمال السه ومنه اللحد (ت) قال النووي يستحب لتالى القراان اذاكان منفردا ان يكون ختمه في الصلاة ويستحب أن يكون ختمه أول الليل أواول النهار وروينا في مسند الامام المجمع على حفظه وجلالته واتبقانه وبراعته ابى محمد الدارمي رحمــه الله تعــالى عن سعد بن ابي وقاص رضي الله عنه قال اذا وافق ختم القر ان اول الليـــل صلت عليه الملائكة حتى يصبح وان وافق ختمه اول النهار صلت عليه الملائكة حتى يمسى قال الترمذي هذا حديث حسن وعن طلحة بن مطرف قال من ختم القران اية ساعة كانت من النهار صلت عليه الملائك. قدى يمسى واية ساعة كانت من الليل صلت عليه الملائكة حتى يصبح وعن مجاهد نحوه انتهى \* وقوله سبحانه واصبر نفسك مع الذين يدعون ربهم الآية تقدم تفسيرها \* وقوله سبحانه ولا تعد عيناك عنهم اي لاتتجاوز عنهم الى ابناء الدنيا وقرأ الجمهور من اغفلنا قلبه بنصب البا. على معنى جملناه غافــلا والفرط يحتمل ان يكون بمعنى التفريط ويحتمل ان يكون بمعنى الافراط والاسراف وقد فسره المتأولون بالعبارتين \* وقوله سبحانــه وقل الحق من ربكم المعنى وقل لهم يا محمد هذا القر ان هو الحق (ت) وقد ذم الله تمالي الفافلين عن ذكره والمعرضينُ عن آياته في غيرما الية من كتابه فيجب الحذر مما وقع فيه اولائك ولقد احسن العارف في قوله غفلة ساعة عن ربك مكدرة لمراه قلبك فكيف بغفلتك جميع عمرك وقد روى ابو هريرة عـن النبي صلى الله عليــه وسلم انــه قال مــا جلس قوم مجلساً لم يذكروا الله فيه ولم يصلوا على نبيهم الاكان عليهم يرة فان شاء عذبهم وان شاء غفرلهم رواه ابوداود والترمذي والنساءي والحاكموابن حبان فى محيحيهما وهذا لفظ الترمذي وقال حديث حسن وقال الحاكم صحيح على

شرط مسلم والترة بكسر التاء المثناة من فوق وتخفيف الراء النقص وقيل التبعُّة ولفظ ابن حبان الآكان عليهم حسرة يوم القيامـة وان دخلوا الجنـة انتهى من السلاح \* وقوله فمن شاء فليومن الآية توعد وتهديد اي فليختركل امرئي لنفسه ما يجده غدا عند الله عز وجل وقال الداودي عن ابن عباس فمن شاء فليومن ومن شاء فليكفر يقول من شاء الله له الايمان امن ومن شاء له الكفركفرهوكقوله وما تشاءون الاان يشاء الله رب العالمين وقال غيره هوكقوله اعملوا ما شئتم بمعنى الوعيد والقولان معا صحيحان انتهى واعتدنا ماخوذ من العتباد وهو الشيء المعد الحياضر والسرادق هو الجيدار المحيط كالحجرة التي تدور وتحيط بالفسطاط قـد تكون من نوع الفسطاط اديما او ثوبا او نحوه وقال الزجاج السرادق كل ما احاط بشيء واختلف في سرادق النار فقال ابن عباس سرادقها حائط من نار وقالت فرقة سرادقها دخان يحيط بالكفار وهو قـوله تعـالى انطلقـوا الى ظل ذى ثـلاث شعب وقيل غير هذا وروي عن النبي صلى الله عليه وسلم من طريق ابي سعيد الحدري انه قال سرادق النار اربعة جدر كثف عرض كل جدار مسيرة اربعين سنة والمهل قال ابو سعيد عن النبي صلى الله عليه وسلم هو دردي الزيت اذا انتهى حره وقال ابو سعيد وغيره هوكل ما اذيب من ذهب او فضة وقالت فرقة المهل هو الصديد والدم اذا اختلطا ومنه قول ابى بكررض الله عنه في الكفن انما هو للمهلة يريد لما يسيل من الميت في قبره ويقوى هذا بقوله سبحانيه ويسقى من ما صديد والمرتفق الشيء الذي بطلب رفقه \* وقوله سبحانه ان الذين امنوا وعملوا الصالحات انا لانضيع اجر من احسن عملا تقدم تفسير نظيره والله الموفق بفضله واساور جمع اسوار وهي ماكان من الحلي في الذراع وقيل اساور جمع اسورة واسورة جمع اسوار

والسندس رقيق الديباج والاستبرق مًا غلظ منه قيل فهو استبرق من البريق والارائك جمع اريكة وهي السرير في الحجال والضمير في قوله وحسنت للجنات وحكى النقاش عن ابي عمران الجوني انه قال الاستبرق الحرير المنسوج بالذهب \* وقوله سبحانه واضرب لهم مثلارجلين جعلنا لاحدهما جنتين من اعناب الآية الضمير في لهم عاند على الطائفة المتجبرة التي ارادت من النبي صلى الله عليه وسلم ان يطرد فقراء المومنين فالمثل مضروب للطائفتين اذ الرجل الكافرصاحب الجنسين هو بازاء متجبرى قريش او بني تميم على الحلاف في ذلك والرجل المومس المقر بالربوبية هوبازا. فقراء المومنين وحففنا بمعنى جعلنا ذلك لهما من كل جهة وظاهر هذا المثل انــه بامر وقع فى الوجود وعلى ذلك فسره اكتر المتأولسين فروي في ذلك انهما كانا اخوين من بني اسراءيل ورثا اربعة الاف دبسار فصنسع احدهما بما له ما ذكر واشترى عبسيدا وتروج واثرى وانفق الآخر ماله فى طاعــة الله عز وجـل حتى افـتقر والتـقيــا فافـتخر الغنى ووبخ المومن فجرت بسينهما هذه المحاورة وروي انهماكانا شريكين حدادين كسب مالاكثيرا وصنعا نحو ما روي في امر الاخوين فكان من امرها ما قص الله في كتابه قال السهيلي وذكر ان هذين الرجلين هما المذكوران في والصافات في قوله تعالى قال قائل منهم انى كان لى قرين يقول ائنك لمن المصدقين الى قوله فاطلع فراه في سوا الجحيم والى قوله لمشل هذا فليعمل العاملون انتهى \* وقوله سبحانه كلتا الجنتين اتت اكلها الاكل ثمرها الذي يوكل ولم تظلم منه شيأ اي لم تنقص عن العرف الاتم الذي يشبه فيهما ومنمه قول الشاعر

ويظلمني مالي كذا ولوى يدى \* لوى يـده الله الذى هو غالبه وقرأ الجمهور ثمر وبشمره بضم الشـاء والميم جمع ثمـار وقرأ ابو عمرو بسكـون الميم

فيهما واختلف المتأولون فى الثمر بضم الثماء والميم فـقال ابن عباس وغيره الثمر جميع المال من الذهب والفضة والحيوان وغير ذلك وقال ابن زيد هي الاصول والمحاورة مراجعة القول وهومن حار يجور \* وقوله انا اكثر منك مالا واعز نفسرا هــذه المقــالة بازا، مقــالة متجــبرى قــريش او بني تميم على مــا تقدم في سورة الانعام (ت) وقوله واعز نفرا يضعف قول من قال انهما اخوان فتأمله والله اعلم بما صح من ذلك ﴿ وقوله سبحانه ودخل جنته وهو ظالم لنفسه الآية افرد الجنة من حيث الوجود كذلك اذ لا يدخلهما معا في وقت واحد وظلمه لنفسه هوكفره وعقائده الفاسدة في الشك في البعث وفي شكه في حدوث العالم انكانت اشارته بهذه الى الهيئة من السموات والارض وانواع المخلوقات وانكانت اشارته الى جنته فقط فانما الكلام تساخف واغترار مفرط وقلة تحصيل كانه من شدة العجب بهما والسرور افرط فى وصفهـا بهذا القولَ ثم قاس ايضا الآخرة على الدنيـا وظن انه لم يمـل له فى دنياه الالكرامة يستوجبها في نفسه فقال فانكان ثم رجوع فستكون حالى كذا وكذا \* وقوله قال له صاحبه يعنى المومن \* وقوله خلقك من تراب اشارة إلى ادم عليه السلام \* وقوله لكن انا اقول هو الله ربي وروى هارون عن ابي عمرو لكـنه هو الله ربي وباقى الآية بـين \* وقوله ولولااذ دخلت جنتك الآية وصية من المومن للكافر ولولا تحضيض بمعنى هلا ومـا تحتمـل ان تكون بمعنى الذى بتـقدير الذى شا. الله كائن وفي شـــا، ضميرعائــدعلى مــا ويحتمل ان تكون شرطيــة بتـقدير ما شـــا، الله كان او خبر مبتدإ محذوف تقديره هو ما شاء الله او الامر ما شاء الله \* وقوله لاقوة الابالله تسليم وضد لقول الكافر ما اظن ان تبيد هذه ابدا وفي الحديث ان هذه الكامة كنز من كنوز الجنة اذا قالها العبد قال الله

عز وجل اسلم عبدى واستسلم قال النووي وروينا فى سنن ابى داود والترمذي والنساءي وغيرهما عن انس قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم من قال يعنى اذا خرج من بيته بسمالله توكلت على الله ولاحول ولاقوة الابالله يقال له هديت وكفيت ووقيت وتنحى عنك الشيطان قال الترمذي حديث حسن زاد ابو داود فى روايته فيقول يعنى الشيطان لشيطان آخركيف لك برجل قد هدي وكفي ووقي انتھى وروى الترمذي عن ابى هريرة قال قال لى رسول الله صلى الله عليه وسلم اكثر من قول لاحول والاقوة الابالله فانهاكنز منكنوز الجنة انتهى قال المحاسبي في رعايته واذا عزم العبد في القيام بجميع حقوق الله سبحانه فليرغب اليه في المعونة من عنده على ادا حقوقه ورعايتها وناجاه بقلب راغب راهب اني انسي ان لم تذكرني واعجز ان لم تقوني واجزع ان لم تصبرني وعـزم وتوكل واستغـاث واستعـان وتبرأ مـن الحـول والقوة الابربه وقطع رجاءه من نفسه ووجه رجاءه كله الى خالقه فانه سيجد الله عز وجل قريبا مجيب متفضلا متحنف انتهى قال ابن العربي في احكامه قال مالك ينبغي لكل من دخل منزله ان يقول كما قال الله تعالى مــا شــاء الله لاقوة الابالله انتهى \* وقوله فسمى ربي ان يوتيني خيرا من جنتك هذا الترجى بعسى يحتمل أن يريـد بـه في الدنيـا ويحتمل أن يريد بـه في الآخرة وتمنى ذلك في الآخرة اشرف واذهب مع الخير والصلاح وان يكون ذلك يراد به الدنيا اذهب في نكاية هذا المخاطب والحسبان المذاب كالبرد والصر ونحوه والصيد وجه الارض والزلق الذى لاتشبت فيه قدم يعنى تذهب منافعها حتى منفعة المشي فهي وحل لاتشبت فيه قدم \* وقوله سبحانه واحيط بثمره الآية هذا خبرمن الله عزوجل عن احاطة المذاب بجال هذا المثل به ويقلب كفيه يريد يضع بطن احداهما على ظهر الاخرى وذلك فعل المتلهف المتأسف \*

وقوله خاوية على عروشها يريد ان السقوف وقعت وهي العروش ثم تهدمت الحيطان عليها فهي خاوية والحيطان على العروش (ت) فسر (ع) رحمه الله لفظ خاوية في سورة الحج والنمل مجالية والاحسن ان تفسرهنا وفي الحبج بساقطة واما التي في النمل فيتجه ان تفسر بخالية وبساقطة قال الزبيدي في مختصر المين خوت الدار باد اهلها وخوت تهدمت انتهى وقال الجوهري في كتابه المسمى بتاج اللغة وصحاح العربية خوت النجوم خيا امحلت وذلك اذا سقطت ولم تمطر في نوئهــا واخوت مثله وخوت الدار خواء ممـدودا اقوت وكذلك اذا سقطت ومنمه قوله تعالى فتلك بيوتهم خاوية بما ظلموا اي خالية ويقال ساقطة كما قال فهي خاوية على عروشها اي ساقطة على سقوفها انتهمي وهو تفسير بارع وبه اقول وقد تقدم ايضاح هذا المعني في سورة البقرة \* وقوله ياليتني لم اشرك بربي احدا قال بعض المفسرين هي حكاية عن مقالة هذا الكافر في الآخرة ويحتمل ان يكون قالها في الدنيا على جهة التوبة بعد حلول المصيبة ويكون فيها زجر لكفرة قريش وغيرهم والفئة الجماعة التي يلجأ الى نصرها \* وقوله سبحانه هنالك يحتمل ان تكون ظرفا لقوله منتصرا ويحتمل ان يكلون الولاية مبتدأ وهنالك خبره وقرأ حمزة والكساءي الولاية بكسرالواو وهي بمعنى الرياسة ونحوه وقرأ الباقون الولاية بفتح الواو وهي بمعنى الموالاة والصلة ونحوه وقرأ ابوعمرو والكساءي الحق بالرفع على النعت للولاية وقرأ الباقون بالحفض على النعت لله عز وجل وقرأ الجمهور عقبا بضم العين والقاف وقرأ حمزة وعاصم بسكون القاف والعقب والعُـقْب بمعنى العاقبة ﴿ واضرب لهم مثل الحيوة الدنيا يريد حياة الانسان كما انزلناه من السماء فاختلط به اي فاختلط النبات بعضه ببعض بسبب الهاء فاصبح هشيما اصبح عبارة عن صيرورته الى ذلك والهشيم المتفتت من يابس العشب وتذروه بمعنى تفرقه

فمعنى هذا المثل تشبيه حال المرع في حياته وماله وعزته وبطره با لنبات الذي له خضرة ونضرة عن الماء النازل ثم يعود بعد ذلك هشيما ويصير الى عدم فمن كان له عمل صالح يسبق في الآخرة فهو الفائز \* وقوله سبحانـــه المال والبنون زينة الحيوة الدنيا لفظه لفظ الحبر لكن معه قرينة الصفة للمال والبنين لانمه في المثل قبلُ حقّر امر الدنيا وبينمه فكانه يقول المال والبنون زيسة هذه الحياة الدنيا المحقرة فلا تتبعوها نفوسكم والجمهوران الباقيات الصالحات هي الكلمات المذكورفضلها في الاحاديث سبحان الله والحمد لله ولااله الاالله والله اكبر ولاحول ولا قوة الابالله العلي العظيم وقد جاء ذلك مصرحا بـه من لفظ النبي صلى الله عليـه وسلم في قوله وهـن الباقيـات الصالحات \* وقوله سبحانه خير عندك ربك ثوابا وخير املا اي صاحبها يستظر الثواب وينبسط امله فهو خير من حال ذي المال والبنين دون عمل صالح وعن ابي سعيد الحدري ان رسول الله على الله عليه وسلم قال استكثروا من الباقيات الصالحات قيل وما هن يا رسول الله قال التكبير والتهليل والتسبيح والحمد لله ولاحول ولا قوة الابالله رواه النساءي وابن حبان في صحيحه انتهى من السلاح وفي صحيح مسلم عن سمرة بن جندب عن النبي صلى الله عليه وسلم قال احب الكلام الى الله تعالى اربع سبحان الله والحمد لله ولا اله الاالله والله اكبر لايضرك بايهن بدأت وفى صحيح مسلم عن ابى مالـك الاشعري عن النبي صلى الله عليه وسلم قال الطَّهور شطر الايمان والحد لله تمـــُلا الميزان وسبحان الله والحمد لله عملان أو عملا ما بين السموات والارض الحديث انتهى قال ابن العربي في احكامه وروى مالك عن سعيد بن المسيب ان الباقيات الصالحات قول العبد الله اكبر وسبحان الله والحمدلله ولااله الاالله ولاحول ولاقوة الا بالله وروي عن ابن عباس وغيره ان الباقيات الصالحات الصلوات الحس انتهى

(ت) وما تقدم اولى ومن كلام الشيخ الولي العارف ابى الحسن الشاذلي رضى الله عنه قال عليك بالمطهرات الحمس في الأقدوال والمطهرات الحمس في الافعال والتبرى من الحول والقوة في جميع الاحوال وغص بعقلك الى الممانى القائمة بالقلب واخرج عنها وعنه الى الرب واحفظ الله يحفظك واحفظ الله تجده امامك واعبد الله بها وكن من الشاكرين فالمطهرات الحمس في الاقوال سبحان الله والحمد لله ولااله الاالله والله اكبر ولاحول ولاقوة الابالله والمطهرات الحسس في الافعال الطوات الحمس والتبرى من الحول والقوة هو قسولك لا حول ولاقوة الابالله انتهى \* وقوله سبحانه وترى الارض بارزة يحتمل ان الارض لذهاب الجبال والضراب والشجر برزت وانكشفت ويحتمل ان يريد بروز اهلها من بطنها للحشر والمفادرة الترك وعرضوا على ربك صفا اي صفوفا وفي الحديث الصحيح يجمع الله الاولين والآخرين في صعيد واحد صفوفا يسمعهم الداعى وينفذهم البصر الحديث بطوله وفى حديث آخر اهل الجنة يوم القيامـــة مائة وعشرون صفا انتم منها ثمانون صفا ﴿ وقوله سبحانه لقد جُنتمونا كما خلقنا كم اول مرة يفسره قــول النبي صلى الله عليه وسلم انكم تحشرون الى الله حفاة عراة غرلاكما بدأنا اول خلق نعيده وقوله سبحانه ووضع الكتاب فترى المجرمين مشفقين مما فيه الآية الكتاب اسم جنس يراد به كتب الناس التي احصتها الحفظة لواحد واحد ويحتمل ان يكون الموضوع كتابا واحدا حاضرا وباقى الآيــة بين \* وقوله سبحانه الاابليسكان من الجن قالت فرقـة ابليس لم يكن من الملائكة بل هو من الجن وهم الشياطين المخلوقون من مارج من نار وجميع الملائكة انما خلقوا من نور واختلفت هذه الفرفة فقال بعضهم ابليس من الجن وهو اولهم وبدأتهم كـــآدم من الانس وقالت فرقــة بـــلكان ابليس وقبيله جنا لكن جميع الشياطين اليوم من ذريسه فهو كنوح في الانس

واحتجوا بهذه الآيــة \* وقوله فـفســق معنـــاه فخرج عن امر ربه وطاعته \* وقوله عز وجل افتتخذون ه يريد افتتخذون ابليس \* وقوله وذريه ظاهر اللفظ يقتضي الموسوسين من الشياطيين الذين بإمرون بالمنكر ويحملون على الاباطيل \* وقوله تعالى بيس للظالمين بدلا اي بدل ولايــة الله عز وجل بولايـة ابليس وذريـه وذلـك هو التعوض من الحـق بالباطـل \* وقولـه سبحانه ما اشهدتهم خلق السموات والارض الآية الضمير في اشهدتهم عائد على الكفار وعلى النياس بالجملة فتتضمن الآية الرد على طوائف من المنجمين واهمل الطبائع والمتحكمين من الاطباء ومواهم من كل من يخرص في همذه الاشيا. وقيل عائد على ذرية ابليس فالآية على هـذا تتضمن تحقيرهم والقول الأول اعظم فائدة واقول ان الغرض اولا بالآيـة هم ابليس وذريـه وبهذا الوجه يتجه الرد على الطوائف المذكورة وعلى الكهان والعرب المصدقين لهم والمعظمين للجن حين يقولون اعوذ بعــزيز هــذا الوادى اذ الجميع منهذه الفرق متعلقون بابليس وذريته وهم اضل الجميع فهم المراد الاول بالمضلين وتندرج هذه الطوائف في معناهم وقرأ الجمهور وماكنت وقرأ ابوجمفر والجحدري والحسن بخلاف وماكنت والعضد استعارة للمعين والموازر \* ويوم يقول نادو اشركاءي اي على جهــة الاستـغاثــة بهم واختلف في قوله موبقـًا فقال ابن عبـاس معناه مهلكا وقال عبــد الله بن عمر وانس بن. مالك ومجاهد موبقا هو واد فی جهنم یجری بدم وصدید قال انس يحجز بـين اهل النار وبين المومنين \* وقوله سبحانه فظنوا انهم مواقعوها اي مباشروها واطلق الناس ان الظن هنا بمعنى اليقين قال (ع) والعبارة بالظن لاتجي، ابدا في موضع يقين تام قد ناله الحس بل اعظم درجاتــه ان يجي، في موضع متحقق اكنــه لم يقع ذلك المظنون والافمــذ يقع ويحس لايكاد توجــد في

كلام المرب العبارة عنه بالظن وتـأمل هذه الآيـة وتأمل كلام العرب وروى ابو سعيد الحدري ان النبي صلى الله عليه وسلم قال ان الكافر ليرى جهنم ويظن انها مواقعته من مسيرة اربعين سنة والمصرف المعدل والمراغ وهو مأخوذ من الانصراف من شيء الى شيء ﴿ وقوله تعالى ولقد صرفنا في هذا التر ان للناس من كل مثل وكان الانسان اكثر شي عدلا الانسان هنا يراد به الجنس وقيد استعمل صلى الله عليه وسلم الآيـة على العموم في مروره بعلى ليـلا وامره له بالصلاة بالليل فـقال على انما انـفسنــا يا رســول الله بـيد الله اوكما قال فخرج صلى الله عليه وسلم وهو يضرب فخذه بيده ويقول وكان الانسان اكثر شيء جدلا \* وقوله سيحانيه وميا منع النياس إن يومنوا اذ جاءهم الهدى الآية الناس هنا يراد بهم كفار عصر النبي على الله عليه وسلم وسنة الاولين هي عذاب الامم المذكورة في القرءان \* اوياتيهم العذاب قبلا اي مقابلة عيانا والممنى عـذابا غير المهود فتظهر فائدة التقسيم وقيد وقـع ذلك بهم يوم بدر وكأن حالهم تقتضي التأسف عليهم وعلى ضلالهم ومصيرهم بآرائهم الى الحسران عافانا الله من ذلك ﴿ ويدحضوا معناه يزهقوا والدحض الطين ﴿ وقوله فلن يهتدوا اذا ابدا لفظ عام يراد بــه الخاص ممن حتم الله عليـه انــه لا يومن ولا يهتدي ابدا كابي جهل وغيره \* وقوله بل لهم موعد قالت فرقــة هو اجل الموت وقالت فرقة هو عذاب الآخرة وقال الطبري هو يوم بدر والحشر \* وقوله سبحانــه لن يجدوا من دونه موثلا اي لايجدون عنه منجى يقال وَأَلَ الرجل يئيل اذا نجاثم عقب سبحانه توعدهم بذكر الامثلة من القرى التي نزل بها ما توعمه هؤلاء بمثله والقرى المدن والاشارة الى عاد وتمود وغيرهم و باقى الآيـة بين قال (ص) وقوله لما ظلموا في لمـا ظلموا اشعـار بعلة الاهلاك وبهـذا استـدل ابن عصفـور على حرفيـة لمـا لان الظرف لادلالة فيـه على

الملية \* وقوله سبحانه واذ قال موسى لفتاه لاابرح الآية موسى هو ابن عمران وفتاه هـ ويوشع بن نون وفي الحـ ديث الصحيح عن النبي صلى الله عليه وسلم ان مسوسى عليه السلام جاس يوما فى مجلس لبنى اسرا ويل وخطب فابلغ فقيلله هل تعلم احدا اعلم منك قال لا فاوحى الله اليه بلي عبدنا خضر فقال يارب دلني على السبيل الى لقيه فاوحى الله اليه ان يسير بطول سيف البحر حتى يبلع مجمع البحرين فاذا فقد الحوت فانه هنالك وامر ان يتزود حوتا ويرتقب زواله عنه ففعل موسى ذلك وقال لفتاه على جهة امضاء العزيمة لاابرح اسيراي لاازال واغا قال هذه المقالة وهو سائر قال السهيلي كان موسى عليه السلام اعلم بعلم الظاهر وكان الخضر اعلم بعلم الباطن واسرار الملكوت فكانا بجرين اجتمعا بمجمع البحرين والحضر شرب من عين الحياة فهوحي الى ان يخرج الدجال وانه الرجل الذي يقتله الدجال وقال البخاري وطائضة من اهـل الحـديث منهم شيخنـا ابو بكر بن العربي رحمه الله مات الخضـر قبل انقظا المائة من قوله صلى الله عليه وسلم ارأ يتكم ليلتكم هـذه فان الى رأس مائة عام منها لايبتي على الارض بمن هو عليها احد يعني من كان حيا حين قال هذه المقالة واما اجتماع الحضر مع النبي صلى الله عليــه وسلم وتعزيــه لاهل بيته فروي من طرق صحاح وصح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم انه قال انما سمي الحضر لانه جلس على فروة بيضا. فاهتزت تحته خضرا. قال الحطابي الفروة وجه الارضثم انشد على ذلك شاهدا انتهى واختلف الناس فى مجمع البحرين فقال مجاهد وقتادة هو مجمع بحر فارس وبجر الروم وقالت فرقة مجمع البحرين هو عند طنجة وقيل غير هذا واختلف في الحقب فقال ابن عباس وغيره الحقب ازمان غير محدودة وقال عبد الله بن عمر ثمانون سنسة وقال مجاهد سبعون وقيل سنة \* وقوله سبحان ه فلما بلما مجمع بينهما الضمير

فى بينهما للبحرين قاله مجاهد وفى الحديث الصحيح ثم انطلق وانطلق معه فـتاه يوشع بن نون حتى اتيا الصخرة وضما ر.وسهما فناما واضطرب الحوت فى المكتل فخرج منه فسقط في البحر واتخهذ سبيله في البحر سربا اي مسلكا في جوف الماء وامسك الله عن الحوت جرية الماء فصار عليه مشل الطاق فلما استيقظ نسى صاحبه ان يخبره بالحوت فانطلقا بقية يومهما وليلتهما حتى اذاكان من الغد قال موسى لفتاه اتنا غدانا لقد لقينا من سفرنا هـذا نصبا ويعنى بالنصب تعب الطريق قال ولم يجــد موسى النصب حتى جاوز المكان الذي امره الله به قال له فتاه ارأیت اذ اوینا الی الصخرة فانی نسیت الحوت یرید ذکرما جری فیه وما انسانيه اي ان اذكره الاالشيطان واتخذ سبيله في البحر عجبا قال فكان للحوت سربا ولموسى وفتاه عجبا فقال موسى ذلك ماكنا نبغي فارتدا على النارهما قصصا قال فرجعا يقصان النارهما حتى انتهيا الى الصخرة فاذا رجل مسجى بثوب نسلم عليه موسى فقال الخضر وانى بارضك السلام قال انا موسى قال موسى بني اسراءيل قال معم اتيتك لتعلمني مما علمت رشدا قال انك لن تستطيع معي صبرا يعني لا تطيق ان تصبر على ما تراه من عملي لان الظواهر التي هي علمك لا تمطيه وكيف تصبر على ما تراه خطأ ولم تخبر بوجه الحكمة فيه يا موسى انى على علم من علم الله علمنيه لا تعلمه يريد علم الباطن وانت على علم من علم الله علمكه الله لااعلمه يريد علم الظاهر فقال له موسى ستجدنى ان شا. الله صابرا ولا اعصى لك امرا فقال له الخضر فان اتبعتني فلا تسألني عن شي حتى احدث لك منه ذكرا اي حتى اشرح لك ما ينبغي شرحه فانطلقا بمشيان علىساحل البحر فمرت بهم سفينة فكلموهم ان يحملوهم فعرفوا الحض فحملوهم بغير نول يقول بغير اجرفلًا ركبًا في السفينة لم يفجأ موسى الاوالحضر قد قلع لوحا من الواح السفينة بالقدوم فقال له موسى قوم حملونا بغير نول عمدت الى سفينتهم

فخرقتها لتغرق اهلها لقد جئت شيأ امرا اي شنيعا من الامور وقال مجاهد الامر المنكر قال الم اقبل انبك لن تستطيع معى صبرا قال لا تواخذني بما نسيت ولا ترهقني من امري عسرا قال بن ابي كعب قال النبي صلى الله عليه وسلم فكانت الاولى من موسى نسيانا قال وجاً عصفور فوقع على حرف السفينة فنقر في البحر نقرة فقال له الخضر ما علمي وعلمك من علم الله الامثل ما نقص هذا العصفور من هذا البحروفي رواية والله ما علمي وعلمكُ في جنب علم الله الأكما اخذ هذا الطائر بمنقاره من البحروفي رواية ما علمي وعلمك وعلم الحلائق في علم الله الامقدار ما غمس هذا العصفور منقاره قال (ع) وهذا التشبيه فيه تجموز اذ لا يوجد في المحسوسات اقوى في القلة من نقطة بالاضافة الى البحر فكانها لاشي، ولم يتعرض الحضر لتحرير موازنة بين المثال وبين علم الله تعالى اذ علمه سبحانه غير متناه ونقط البحرمسناهية ثم خرجا من السفينة فبينها هما يمشيان على الساحل اذ ابصر الحضر غلاما يلمب مع الغلمان فاخذ الحضررأسه بيده فا قتلعه فقتله ققال له موسى اقتلت نفسا زاكية قال (ع) قيل كان هذا الغلام لم يملغ الحلم فلهذا قال موسى نفسازاكية وقالت فرقة بلكان بالغا \* وقوله بغير نفس يقتضي انه لوكان عن قـتل نفس لم يكن به بأس وهذا يدل على كبر الفلام والافلوكان لم يحتلم لم يجب قتله بنفس ولا بغير نفس (ت) وهذا اذاكان شرعهم كشرعنا وقد يكون شرعهم ان النفس بالنفس عموما في البالغ وغيره وفي العمد والحطأ فلا يلزم من الآيـة ما ذكر \* وقوله لقد جنت شيأ نكرا معناه شيأ ينكر قال (ع) ونصف القرءان بعد الحروف انتهى الى النون من قوله نكرا \* قال الم اقل لك انك لن تستطيع معى صبرا قال وهذه اشد من الاولى ٤ قال ان سألتك عن شيى ا بعدهما فسلا تصاحبني قد بلغت من لدني عذرا فانطلقا حتى اذا اتيا اهل قرية

استطعما اهلها فابوا ان يضيفوها فوجدا فيها جدارا يريد ان ينقض قال مائل فـتال الخضـر بيده هكذا فاقامه فـقال موسى قوم اتيناهم فلم يطعمونا ولم يضيفونا لوشئت لا تخِذت عليه اجرا قال سعيد بن جبير اجرا ناكله قال هذا فراق بيني وبينك الى قوله ذلك تاويل ما لم تسطع عليه صبرا فقال رسول الله صلى الله عليــه وسلم وددنا ان موسى كان صبر حتى يقص علينا من خبرهما قال سعيد فكان ابن عباس يقرأ وكان امامهم ملك ياخذ كل سفينة صالحة غصا وكان يقرأ وإما الغلام فكان كافرا وكان ابواه مومنين وفى رواية للبخاري يزعمون عن غير سعيد بن جبير ان اسم الملك هُدَد بن بددٍ والفلام المقتول اسمه يزعمون حيسور ويقال جيسور مذك بإخدكل سفينة غصبا فاردت اذا هي مرت به ان يدعها لعيبها فاذا جاوزوا اطحوها فانتفعوا بها ومنهم من يقول سدوها بقارورة ومنهم من يقول بالقاركان ابواه مومنين وكان كافرا فخشينا ان يرهقهما طغيانا وكفرا ان يحملهما حبه على ان يتابعاه على دينه \* فاردنا ان يبدلهما ربهما خيرا منه زكوة لقوله اقتلت نفسا زاكية واقرب رحما هما به ارحم منهما بالاول الذي قتله خضروزعم غيرسعيد انهما ابدلا جارية واما داود بنابي عاصم فقال عن غير واحد انهاجارية انتهى لفظ البخاري (ت) وقد تحرينا في هذا المختصر بجمد الله التحقيق فيما علقناه جهد الاستطاعة والله المستعان وهو المسئول ان ينفع به بجوده وكرمه قال (ع) ويشبه ان تكون هذه القصة ايضا اصلا للآجال في الاحكام التي هي ثلاثة وايام التلوم ثلاثة فتأمله \* وقوله سبحانه فابوا ان يضيفوهما وفي الحديث انهما كانا يمشيان على مجالس اولائك القوم يستطعمانهم قال (ع) وهذه عبرة مصرحة بهوان الدنيا على الله عز وجل (ص) وقوله فراق بيني الجمهور بإضافة فراق ابوالبقاء اي تفريق وصلنا وقرأ ابن ابي عبلة فراق بالتنوين ابو البقاء فبين منصوب على الظرف انتهى

قال (ع) وورا هم هو عندي على بابه وذلك ان هذه الالفاظ انما تجي مراعى بها الزمـان وذلك ان الحـادث المقدم الوجود هو الامام والذي ياتي بعـد هو الورا، وتأمل هذه الالفاظ في مواضمها حيث وردت تجدهـا تطرد ومـن قرأ امامهم اراد في المكان قال (ع) وفي الحديث ان هذا الغلام طبع يوم طبع كافرا والضميرفي خشينا للخضر قال الداودي قوله فخشينا ان يرهقهما اي علمنا انتهى والزكاة شرف الحلق والوقار والسكينة المنطوية على خمير ونيمة والرحم الرحمة وروي عن ابن جريج انهما بدلاغلاما مسلما وروي عنه انهما بدلاجارية وحكى النقاش انها ولدت هي وذريتها سبعين نبيا وذكره المهدوي عن ابن عاس وهذا بميد ولاتعرف كثرة الانبياء الافي بني اسراءيل وهذه المرأة لم تكن فيهم واختلف الناس في هذا الكنز المذكور هنا فقال ابن عباسكان علما في صحف مدفونة وقال عمر مولى غفرة كان لوحا من ذهب قد كتب فيه عجبا للموقن بالرزق كيف يتعب وعجبها للموقن بالحسابكيف يففل وعجبا للموقن بالموت كيف يفرح وروي نحو هذا مما هو في معناه وقال الداودي وكان تحتــه كنز لهاعن النبي صلى الله عليه وسلم قال ذهب وفضة انتهى فان صح هذا الحديث فلا نظر لاحــد معــه فا لله اعلم اي ذلـك كان \* وقوله سبحانـه وكان ابوهما صالحًا ظاهر اللفظ والسابق منه آلى الذهن انه والدهما دنية وقيل هو الاب السابع وقيل العاشر فحفظا فيه وفي الحديث ان الله تعالى يحفظ الرجل الصالح فى ذريته وقول الخضر وما فعلته عن امرى يقتضى انه نبي وقد اختلف فيه فقيل هو نبي وقيـل عبد صالح وليس بنبي وكـذلك اختلف فى موته وحياته والله اعلم بجميع ذلك ومما يقضى بموت الحضر قوله صلى الله عليه وسلم ارأيتكم ليلتكم هذه فان الى رأس مائة منها لايبقى بمن هو اليوم على ظهر الارض احد قال القرطبي في تذكرته وذكر عن عمرو بن دينار الحضر والياس عليهما السلام حيان فاذا

رفع القر ان ماتا قال القرطبي وهذا هو الصحيح انتهى وحكايات من دأى الحضر من الاوليا. لاتحصى كثرة فلا نطيل مسردها وانظر لطائف المن لابن عطاً الله \* وقوله ذلك تاويل اي مثال وحكى السهيلي انبه لما حيان للخضر وموسى ان يفترقا قال له الخضر لو صبرت لاتيت على الف عجب كلها اعجب مما رأيت فبكي موسى وقال للخضر اوصني يرحمك الله فقال يا موسى اجعل همك في مَعَادَكُ وَلَا تَخْضُ فَـيًّا لَا يَعْنَيْكُ وَلَا تَامِنَ مِنَ الْحُوفُ فِي امْنَكُ وَلَا يَــاسُ مِن الامن في خوفك وتدبر الامور في علانيتك ولا تذر الاحسان في قدرتك فقال له موسى زدني يرحمك الله فقال له الخضريا موسى اياك واللجاجة ولا تمش في غير حاجة ولا تضحك من غير عجب ولا تميراحدا وابك على خطيئتك يا ابن عمران انتهى \* وقوله سبحانه ويسألونك عن ذي القرنين الآية ذو القرنين هو الملك الاسكندر اليوناني واختلف في وجه تسميته بذي القرنين واحسن ما قيل فيه انه كان ذا ظفيرتين من شعرها قرناه والتمكين له في الارض انه ملك الدنيا ودانت له الملوك كلها وروي ان جميع من ملك الدنيا كلها اربعــة مومنان وكافران فالمومنان سليمان بن داود عليهما السلام والاسكندر والكافران غرود وبجت نصر \* وقوله سبحانـ ه و اتینـاه من کل شی سببـا معناه علـما في كل امر واقيسة يتوصل بها الى معرفة الاشيا. وقوله كل شيء عموم معناه الحصوص في كل ما يحكنه أن يعلمه ويحتاج اليه \* وقوله فاتبع سبب اي طريقا مسلوكة وقرأ نافع وابن كثيروحفص عن عاصم في عين حملة اي ذات حمأة وقرأ الباقون في عين حامية اي حارة وذهب الطبري الى الجمع بين الامرين فقال يحتمل ان تكون العين حارة ذات حمأة واستدل بعض الناس على ان ذا القرنـين نبي بقوله تعـالى قلنـا ياذا القرنـين ومن قال انــه ليس بنى قال كانت هذه المقالة من الله له بالمام قال (ع) والقول بانه نبي ضميف واما

ان تعذب معناه بالقتل على الكفر واما ان تتخذ فيهم حسنا اي ان امنوا وذهب الطبري الى ان اتخاذه الحسن هو الاسر مع كفرهم ويحتمل ان يكون الاتخاذ ضرب الجزية واكن تقسيم ذي القرنين بعد هذا الامر الى كفر وايمان يرد هذا القول بعض الرد وظلم في هذه الآية بمنى كفر \* وقوله عذابا نكره الاوهام لعظمه وتستهوله والحسني يراد بها الجنة \* وقوله تعالى ثم اتبع سببا المعنى ثم سلك ذو القرنين الطرق المؤدية الى مقصده وكان ذو القرنين على ما وقع في كتب التاريخ يدوس الارض بالجيوش الثقال والسيرة الحميدة والحزم المستيقظ والتابيد المتواصل وتقوى الله عز وجل فمالقي أمنة ولامر بمدينة الاذلت ودخلت في طاعته وكل من عارضه او توقف عن امره جمله عظة والية لغيره وله في هذا الممنى اخباركثيرة وغرائب محل ذكرها كتب التاريخ \* وقوله وجدهـا تطلع على قوم المراد بالقوم الزنج قاله قتادة وهم الهنود وما ورا هم وقال الناس في قوله سبحانــه لم نجعل لهم من دونها سترا معناه انهم ليس لهم بنيان اذ لاتحتمل ارضهم البناء وانمـا يدخلون من حر الشمس في أسراب وقيــل يدخلون في مـــا. البحر قاله الحسن وغيره واكثر المفسرون في هذا المعنى والظاهر من اللفظ انها عبارة بليغة عن قرب الشمس منهم ولوكان لهم اسراب تغنى لكان سترا كثيفا \* وقوله كذلك معناه فعل معهم كفعله مع الاولين اهل المغرب فاوجز بقوله كذلك \* وقوله حتى اذا بلغ بين السدين الآية السدان فيما ذكر اهل التفسير جبلان سدا مسالك تلك الناحية وبين طرفي الجبلين فتح هو موضع الردم وهنذان الجبلان في طرف الارض مما يلي المشرق ويظهر من الفياظ التواريخ انهما الى ناحية الشهال \* وقوله تعالى ووجد عندها قومًا قال السهيلي هم اهل جا بلَص ويقال لها بالسريانية جرجيسا يسكنها قوم من نسل ثمود بقيتهم

الذين امنوا بصالح \* وقوله تعالى ووجدها تطلع على قوم هم اهل جا بَلَق وهم من نسل مومني قوم عاد الذين امنوا بهود ويقال لها بالسريانية مرقيسيا ولكــل واحدة من المدينتين عشرة الاف باب بين كل بابين فرسخ ومربهم نبينا تحمد صلى الله عليه وسلم ليلة الاسرا، فدعاهم فاجابوه و امنوا به ودعا من ورائهم من الامم فلم يجيبوه في حديث طويل رواه الطبري عن مقاتل بن حيان عن عكرمة عـن ابن عباس عن النبي صلى الله عليه وسلم والله اعلم انتهى والله اعلم بصحته \* وياجوج وماجوج قبيلان من بني ادم لكنهم ينقسمون انواعا كثيرة اختلف الناس في عددها واختلف في افسادهم الذي وصفوهم به فقيل اكل بني ادم وقالت فرقة افسادهم هو الظلم والغشم وسائر وجوه الافساد المعلوم من البشر وهـذا اظهر الاقوال وقولهـم فهل نجعل لـك خرجا استفهام على جهة حسن الادب والحرج المجبى وهو الحراج وقرأ عاصم وحمزة والكساءي خراجـا وروي في امر ياجوج وماجوج ان ارزاقهم هي مـن التمنين يمطرون بـ فنحو هذا مما لم يصح وروي ايضا ان الذكر منهم لا يموت حتى يولد له الف والانثى كـذلك وروي انهم يتسافدون في الطرق كالبهائم واخبارهم تضيق بها الصحف فاختصرت ذلك لعدم صحته (ت) والذي يصح من ذلك كثرة عددهم على الجملة على مـا هو معلوم من حديث اخرج بعث النار وغيره من الاحاديث \* وقوله ما مكنى فيه ربى خير المعنى قال لهم ذوالقرنين ما بسطه الله لي من القدرة والملك خير من خراجكم ولكن اعينوني بقوة الابدان وهذا من تاييد الله تعالى له فانه تهَدَّى في هذه المحاورة الى الانفع الانزه فان القوم لوجموا له الخراج الذي هو المال لم يعنه منهم احـــد ولوكلوه الى البنيان ومعونتهم بالقوة اجمل به \* وقوله ·اتونى زبر الحديد الآية قرأ حميزة وغيره ائتوني بمعنى جيئوني وقرأ نافع وغيره الوني بمعنى اعطوني وهذا

كله انما هو استدعا. المناولة واعمال القوة والزبرجمع زبرة وهي القطعة العظيمــة منه والمعنى فرصفه وبناه حتى اذا ساوى بين الصدفين وهما الجبلان \* وقـوله قال انفخوا الى واخر الآية معناه انه كان يامر بوضع طاقة من الزبر والحجارة ثم يوقد عليها حتى تحمى ثم يوتى بالنحاس المذاب او بالرصاص او بالحديد بحسب الحلاف في القطر فيفرغه على تلك الطاقة المنضدة فاذا التأم واشتــد استانف رصف طاقة اخرى الى ان استوى العمل وقال اكثر المفسرين القطرالنحاس المذاب ويويد هذا ما روي ان النبي صلى الله عليه وسلم جاه دجل فقال يا رسول الله انى رأيت سد ياجوج وماجوج فقال كيف رأيه قال رأيه كالبرد المحبر طريقة صفراً وطريقة حمراً وطريقة سوداً فقال النبي طي الله عليه وسلم قبد رأيته ويظهروه ممناه يعلونه بصعود فيه ومنه قوله في الموطبا والشمس في حجرتها قبل ان تظهر وما استطاعوا له نقبا لبعد عرضه وقوتــه ولا سبيل سوى هذين اما ارتقاء واما نقب وروي ان في طوله ما بين طرفي الجبلين مائمة فرسخ وفى عرضه خمسين فرسخا وروي غير هذا مما لم نقف على صحته فاختصرناه اذ لاغاية للتخرص وقوله في الآيـة انفخوا يريد بالاكيار \* وقوله هذا رحمة من ربي الآية القائل ذو القرنين واشار بهذا الى الردم والقوة عليه والانتفاع به والوعد يحتمل ان يريد بـ ه يوم القيامـ ة ويحتمـل ان يريد به وقت خروج ياجوج وماجوج وقرأ نافع وغيره دكا مصدر دك يدك اذا هـ دم ورض وناقة دكا الاسنام لهـ ا والضمير في تركنــ الله عز وجل \* وقوله يومنذ بجتمل ان يريد به يوم القيامة وبجتمل ان يريد به يوم كال السد والضمير في قدوله بعضهم على هذا لياجوج وماجوج واستعادة الموج لهم عبارة عن الحيرة وتردد بمضهم في بمض كالمولهين من هم وخوف ونحوه فشبههم بموج البحر الذي يضطرب بمضه في بعض \* وقوله ونفخ في

الصور الى واخر الآية يمني به يوم القيامة بلا احتمال لفيره والصور في قول الجمهور وظاهر الاحاديث الصحاح هو القرن الذي ينفخ فيه اسرافيل للقيامة \* وقوله سبحانه وعرضنا جهنم يومئذ للكافرين عرضا معنىاه ابرزناها لهم لتجمعهم وتحطمهم ثم اكد بالمصدر عبارة عن شدة الحال \* وقوله اعينهم كناية عن البصائر والمعنى الذين كانت فكرهم بينها وبين ذكرى والنظر في شرعى حجاب وعليها غطا. \* وكانوا لا يستطيعون سمعا يريــد لاعراضهم ونـفــارهم عن دعوة الحق وقرأ الجمهور افحسب الذين كفروا بكسر السين بمعنى اظنوا وقرأ على بن ابى طالب وغيره وابنكثير بخلاف عنه الحسب بسكون السين وضم الباً بمعنى أكافيهم ومنتهى غرضهم وفى مصحف ابن مسعود افظــن الذين كفروا وهذه حجة لقراءة الجمهور \* وقوله ان يتخذوا عبادى قال جمهور المفسرين يريدكل من عبد من دون الله كالملائكة وعزير وعيسى والمعنى ان الامر ليس كما ظنوا بل ليس لهم من ولاية هؤلا. المذكورين شي. ولايجـدون عندهم منتنفسا واعتدنا معناه يسرنا والنزل موضع النزول والنزل ايضا ما يقدم للضيف اوالقادم من الطعام عند نزوله ويحتمل ان يريد بالآية هذا المعنى ان الممد لهمولاً بدل النزل جهنم والآية تحتمل الوجهين ثم قال تعالى قل هل ننبئكم بالاخسرين اعمالا الآية المعنى قبل لهؤلاء الكفرة على جهة التوبيخ هل نخبركم بالذين خسر عملهم وضل سعيهم فى الحياة الدنيا وهم مع ذلك يظنون انهم يحسنون فيما يصنعوه فاذا طلبوا ذلك فقل لهم اولائك الذين كفروا بآيات ربهم ولقائمه وعسن سعد بن ابي وقاص في معنى قلوله تعالى وهم بجسبون انهم يحسنون صنعا قال هم عباد اليهود والنصارى واهمل الصوامع والديارات وءن علي هم الحوارج ويضعف هـذا كله قوله تعـالى بعـد ذلك اولائك الذين كفروا بآيات ربهم ولقائمه وليس هذه الطوائف ممن

يكفر بالله ولقائمه وانما هذه صفة مشركى عبدة الاوثان وعلي وسعمد رضي الله عنهما ذكرا قوما اخذوا بجظهم من صدر الآيــة \* وقوله سبحانه فلا نقيم لهم يوم القيامة وزنا يريد انهم لاحسنة لهم توزن لان اعمالهم قد حبطت اي بطلت ويحتمل المجاز والاستعارة كأنه قال فلا قدرلهم عندنا يومنذ وهذا معنى الآيـة عندى وروى ابو هريرة ان النبي صلى الله عليه وسلم قال يوتى بالاكول الشروب الطويل فلا يزن جناح بعوضة ثم قرأ فلا نقيم لهم يوم القيامة وزنا \* وقوله ذلك اشارة الى ترك اقامة الوزن \* وقوله سبحانه ان الذين امنوا وعملوا الصالحـاتكانت لهم جنـات الفردوس اختلف المفسرون فى الفردوس فـقال قتادة انه اعلى الجنة وربوتها وقال ابو هريرة انه جبل تتضجر منه انهار الجنة وقال أبو امامة أنه سرة الجنة ووسطها وروى أبو سميد الحدري أنه تشفجر منه انهار الجنــة وروي عن النبي صلى الله عليه وسلم انه قال اذا سألتم الله فاسألوه الفردوس (ت) فني البخاري من حديث ابي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم قال ان في الجنة مائمة درجة اعدها الله للمجاهدين في سبيل الله ما بين الدرجتين كما بين السماء والارض فادا سألتم الله فسألوه الفردوس فانه اوسط الجنة واعلى الجنة وفوقسه عرش الرحمن ومنه تنفجر انهار الجنة انتهى \* وقوله تعالى لإيبغون عنها حولا الحول بمعنى المتحول قال مجاهمه متحولا واما قوله سبحانه قل لوكان البحر مدادا لكلمات ربي الآية فروي ان سبب الآية ان اليهود قالت للنبي صلى الله عليه وسلم كيف تزعم انك نبي الامم كلها وانك اعطيت ما يحتاجه الناس من العلم وانت مقصر قد سئلت عن الروح فلرتجب فيه ونحو هذا من القول فازل الله الآية معلمة باتساع معلومات الله عز وجل وانها غير متناهية وان الوقوف دونها بيس ببدع فالمعنى لوكان البحر مدادا تكتب به معلوماته تعالى لنفد قبل ان يستوفيها وكلمات ربى هي المعانى القائمة بالنفس وهي

المعلومات ومعلومات الله عز وجل لاتتناهى والبحر متناه ضرورة وذكر الغزالي فى اخر المنهاج إن المفسرين يقولون في قوله تعالى لنفد البحر قبل إن تنفذكمات ربي ان هذه هي الكلمات التي يقول الله عز وجل لاهل الجنــة في الجنة باللطف والاكرام مما لاتكيفه الاوهام ولا يحيط به علمخلوق وحقان يكون ذلك كذلك وهو عطاء العزيز العليم على مقتضى الفضل العظيم والجود الكريم الالمثل هذا فليعمل العاملون انتهى \* وقوله مددا اي زيادة (ت) وكذا فسره الهروي ولفظه وقوله تمالى ولو جئنا بمثله مددا اي زيادة انتهى \* وقوله تمالى قل انما انا بشرمثلكماي انا بشرينة هي علمي الى حيث يوحي الي ومهم ما يوحي الي انما الهكم اله واحد فمن كان يرجوا لقاء ربه فليعمل عملاصالحا وباقى الآية بين في الشرك بالله تعالى وقال ابن جبير فى تفسيرها لايراءى فى عمله وقد ورد حديث انها نزلت فى الرياء (ت) وروى ابن المبارك في رقائقه قال اخبرنا عبد الرحمن بن زيد بن اسلم عن ابيه انه كان يصف أمر الرياء فيقول ماكان من نفسك فرضيته نفسك لها فانه من نفسك فعاتبها وما كان من نفسك فكرهته نفسك لها فانــه من الشيطــان فتعوذ بالله منه وكان ابو حازم يقول ذلك واسند ابن المبارك عن عبد الرحن بن ابي امية قال كل ما كرهمه العبد فليس منه انتهى وخرج الترمذي عن ابي سعيد ابن ابي فضالة الانصاري وكان من الصحابة قال سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول اذا جمع الله الناس يوم القيامة ليوم لاريب فيه نادى مناد من كان اشرك في عمل عمله لله احدا فليطلب ثوابه من عند غير الله فان الله اغني الشركا عن الشرك قال ابو عيسى هذا حديث حسن غريب انتهى وقد خرج مسلم معناه (ت) ومما جربته وصح من خواص هذه السورة ان من اراد ان يستيقظ اي وقت شاء من الليل فليقرأ عند نومه قوله سبحانه الحسب الذين كفروا ان

يتخذوا عبادي من دوني اوليا الى اخر السورة فانه يستيقظ باذن الله في الوقت الذي نواه ولتكن قراءته عند واخر ما يغلب عليه النماس بحيث لا يتجدد له عقب القراءة خواطر هذا مما لاشك فيه وهو من عجائب القران المقطوع بها والله الموفق بفضله تنبيه روينا فى صحيح مسلم عن جابر رضي الله عنـــه قال سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقول ان في الليل لساعة لا يوافقها رجل مسلم يسأل الله خيرا من امر الدنيا والآخرة الا اعطاه اياه وذلك كل ليلة فأن اردت ان تمر ف هذه الساعة فاقرأ عند نومك من قوله تعالى ان الذين امنوا وعملوا الصالحات كانت لهم جنات الفردوس الى الخرالسورة فانك تستيقظ في تلك الساعة ان شاء الله تعالى بفضله ويتكرر تيقظك ومعما استيقظت فادع لى ولك وهذا مما الهمنيه الله سبحانه فاستنفده وما كتبته الابعد استخارة واياك ان تدعمو هنا على مسلم ولوكان ظالما فان خالفتني فالله حسيبك وبسين يديه اكون خصيمك وانا ارغب اليك ان تشركني في دعائبك اذ افدتك هذه الفائدة العظيمة وكنت شيخك فيها وللقرَّان العظيم اسرار يطلع الله عليها من يشاء من اوليائه جعلنا الله منهم بفضله وصلى الله على سيدنا محمد وعلى اله وصحبه وسلم تسليم

فهرست الجزء الثانى من كتاب الجواهر الحسان فى تفسير القرءان المعسورة الاعسراف ١٩٣٠ سورة الرعسد ١٠٠ سورة الانسفال ١٧٤ سورة ابراهسيم ١١٤ سورة بسراءة ١٨٩ سورة الحسجسر ١٩٨ سورة الحسجسل ١٩٨ سورة النحسل ١٩٨ سورة الاسسراء ١٩٨ سورة الاسسراء ١٩٨ سورة الحسف ٢٢٠ سورة الحسف