

( لِمُلْكَذَ لِلْعَرَبِرُ الْمِهُوهِيِمَ) الجَامِعَ الاشِلامِيه المدنية لمؤوة مركزشئون الدعوة عركزشئون الدعوة

# والمالية المالية المال

بقسلم عَرِّرُالُوْهَائِيَّ الْعَبِرُلِلِيَّلُامِ الْوَيْلِيْ

الطبعة الثانية

# بسم اللته الرعم الرحيم

نحمد الله على هذه النعمة ، ونسأله المزيد منها ، والتوفيق فيها ، والشكر عليها .

أما بعد فإن الله سبحانه خلق الخلق لعبادته ، وهو غني عنهم . وحصر التكليف في الإنس والجن من مخلوقاته ، لما ركب فيهم من العقول . وجعل العقل بعد بلوغ الإنسان سن الرشد مناط التكليف . قال سبحانه : ﴿ وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون ، ما أريد منهم من رزق وما أريد أن يطعمون . إن الله هو الرزاق ذو القوة المتين ﴾ [سورة الذاريات ٥٥،٧٥،٥٧] .

والعقل وحده كافٍ في الاستدلال على وجود الخالق ومعرفة بعض صفاته. بيد أنه قد يزيغ أو يغلب عليه الهوى، أو ما أشبه ذلك. لذا أرسل الله سبحانه الحرسل إلى الناس، لئلا يكون لهم حجة على الله. أضف إلى ذلك أن الإنسان لا يمكن أن يصل بالعقل وحده إلى معرفة الأمور الغيبية، من وجود البعث بعد الموت والحساب والجنة والنار وغير ذلك. كما لا يمكنه أيضاً أن يصل إلى الطريقة المثلي لعبادة الله. فاقتضت حكمة الله ورحمتُه أن يصطفى من البشر أناساً

طيين صالحين، عُرفوا بالصدق والأخلاق ورجاحة العقل، وغير ذلك من الصفات الكريمة، ويجعلهم رسلًا بينه وبين سائر خلقه. قال سبحانه: ﴿ رسلًا مبشرين ومنذرين، لئلا يكون للناس على الله حجة بعد الرسل ﴾ [سورة النساء ١٦٥] وجعل لكل أمة رسولاً منهم خاصاً بهم، قال تعالى: ﴿ وإن من أمة إلا خلا فيها نذير ﴾ [سورة الطور ٢٤] وقال جل جلاله: ﴿ ولقد بعثنا في كل أمة رسولاً أن اعبدوا الله واجتنبوا الطاغوت، فمنهم من هدى الله، ومنهم من حقت عليه الضلالة ﴾ [سورة النحل ٣٦].

والأنبياء جميعاً يدعون إلى أصول مشتركة ، لا تختلف في حقيقتها وجوهرها ، ويبنون أحكامهم على أسس متناسقة . قال سبحانه : هشرع لكم من الدين ما وصى به نوحاً والذي أوحينا إليك ، وما وصينا به إبراهيم وموسى وعيسى ، أن أقيموا الدين ولا تتفرقوا فيه السورة الشورى ١٣].

فالأصل والهدف واحد، أما تفاصيل الشرائع والأحكام وفروعها، فتختلف من أمة إلى أمة، بحسب اختلاف زمان الناس وأحوالهم واستعداداتهم، وما يحيط بهم من عوامل وملابسات. قال تعالى: ﴿لَكُلَ جَعَلْنَا مَنْكُم شُرِعَة ومنهاجاً ﴾ [سورة المائدة ٤٨]. وقال سبحانه: ﴿ولكُلُ أمة جعلنا منسكاً هم ناسكوه ﴾ [سورة الحج ٦٧].

وقد استهدفت جميع الشرائع السهاوية في عباداتها وتشريعاتها وأحكامها ما يحقق مصالح الناس في الدنيا، ويهيئهم للظفر بسعادة الآخرة، ويجلب لهم المصالح ويدفع عنهم المضار.

وقد أخذ الله سبحانه عهداً على كل نبي أرسله أن يؤمن بمحمد - على خاتم الأنبياء، والمرسل إلى الناس كافة، وأن يبشر قومه به، وينعت هم ببعض صفاته، وأن يأخذ عليهم العهد؛ لإن جاء وهم أحياء ليتبعنه وينصرنه. قال سبحانه: ﴿ وَإِذْ أَخِذُ الله ميثاق النبين لما آتيتكم من كتاب وحكمة، ثم جاءكم رسول مصدق لما معكم لتؤمنن به ولتنصرنه. قال: أأقررتم وأخذتم على ذلكم إصري. قالوا: أقررنا. قال فاشهدوا وأنا معكم من الشاهدين ﴿ [سورة آل عمران ٨١].

وهكذا توالت البشارات والعهود من نبي إلى نبي، ومن جيل إلى حيا المنبي المنتظر خاتم الأنبياء والرسل، المرسل رحمةً للعالمين. حتى إذا أظل زمانه تاقت قلوب الطيبين ونفوسُهم للقائه والإيهان به ونصرته، فضربوا في الأرض يستقصون الأخبار.

وجاء النبي المنتظر مشتهى كلَّ الأمم رحمة مهداة للعالمين. جاء أحمد - عَلَيْ - فَسَعِد به أناس، وتنكب له متعنتون، فأظهره الله عليهم، ثم أظهر أمته من بعده على سائر الأمم، وامتد دينه شرقاً وغرباً، تماماً كما وصفه الله سبحانه في الكتب التي أنزلها على أنبيائه السابقين - صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين - بيد أن التاريخ ما عرف فاتحاً أرحم من المسلمين كما قال «غوستاف لوبون».

وقدر الله سبحانه لي أن أعيش في مدينة فيها نسبة من النصارى، وأن أعمل مدرساً في ثانوية تقع في حي كذلك. وكنت أظن أن الاحترام المتبادل هو السائد بيننا وبينهم، كما توحي بذلك ابتساماتهم وحلاوة الألفاظ التي يعطونها من طرف ألسنتهم. بيد أن الحقيقة بعكس ذلك تماماً عند أكثرهم . . . وهالني ما رأيت من تصديهم للصغار في مواضيع

حساسة للغاية تتعلق برسالة محمد - على - وصدقه ، بقصد تشكيكهم في دينهم . . . ولو أن قَسًا منهم اتصل بعالم من المسلمين بهدف البحث عن المحق لأكبرنا ذلك . ولكنهم قصروا دعوتهم للنصرانية على الصغار والحياري ، فركزوا عليهم ، ووزعوا كتبهم المقدسة جهاراً في الشوارع . وكنت ممن وُزع عليهم الكتاب المقدس عندهم ، والصادر عن المطبعة البولسية في فريحا بلبنان .

وبسبب الأسئلة التي كانت تنهال علي من طيبين وحائرين بدأت أطالع الكتب التي تبحث في مناظرة النصارى والرد عليهم مثل الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح لابن تيمية ، وهداية الحيارى في أجوبة اليهود والنصارى لابن القيم ، وإظهار الحق للشيخ رحمة الله الهندي، وقصص الأنبياء لعبدالوهاب النجار ، ومحاضرات في النصرانية لمحمد أبوزهرة . . . إلى غير ما هنالك من الكتب القديمة والحديثة . كنت أقرأ أو ألخص وأضع عنواناً جزئياً لكل فكرة .

وشاء الله أن أرى نسخة من كتاب إنجيل برنابا في إحدى المكتبات، فاشتريته وفرحت به، وطالعته بدقة وشغف وأحصيت أماكن البشارات برسول الله ـ على ـ الموجودة فيه.

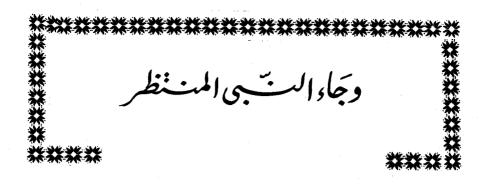
ثم شرعت أقرأ في كتبهم المقدسة ، حتى التي تحتوي على الأحكام الشرعية لديهم مثل شرح التلمود . وعجبت لمن بيته من زجاج رقيق لا يكاد يحتمل الريح اللطيفة ، كيف يرمي بالأحجار على القلاع والحصون؟! كان ذلك في أوائل السبعينيّات من التاريخ الميلادي . وفي عام ١٤٠٤هـ المحامعة الإسلامية

تحوم حول هذا الموضوع، فتذكرت عمل دعاة النصرانية في آسيا وأفريقية، ورأيت حاجة الطلاب إلى تلك المعلومات، فراجعت من الملخصات ما يقتصر على البشارات بالنبي المنتظر - على النظر فيها، وأضفت إليها شواهد إيضاحية. وكم كنت أتمنى أن تكون تلك المصادر بجانبي لأزيد في بعض النصوص والشواهد من كتبهم ذاتها. ولكن قدر الله وما شاء فعل، فالحمد لله على كل حال.

وإني إذ أنشر هذه البشارات بالنبي محمد - على - أعلم حق العلم أن نبوته - على - ليست مفتقرة إلى تلك الإثباتات أو الشهادات، ولكن رداً للحجر من حيث جاء، وإظهاراً للحق، وليزداد الذين آمنوا إياناً مع إيام م والله ولي التوفيق. وصلى الله وسلم وبارك على خاتم الأنبياء محمد، وعلى آله وصحبه ومن تبعه إلى يوم الدين والحمد لله رب العالمين.

عبد الوهاب عبد السلام طويلة

المدينة المنورة ٢٥ من شهر ذي القعدة عام ١٤٠٤هـ



- قال سبحانه: ﴿ ولما جاءهم كتاب من عند الله مصدق لما معهم ، وكانوا من قبل يستفتحون على الذين كفروا ، فلما جاءهم ماعرفوا ، كفروا به ، فلعنة الله على الكافرين ﴾ [سورة البقرة ٨٩].

وقال تعالى: ﴿اللَّذِينَ آتيناهم الكتاب يعرفونه كما يعرفونه كما يعرفون الحق وهم يعرفون الحق وهم يعلمون ﴿ [سورة البقرة ١٤٦].

\_ وقال رسول الله \_ على الله على الله نظر إلى أهل الأرض فمقتهم، عربهم وعجمهم، إلا بقايا من أهل الكتاب» \_ أخرجه مسلم في صحيحه بالسند المتصل \_ .

# شروط صحت الكتاب المقدس

قال الشيخ رحمة الله بن خليل الهندي في كتابه إظهار الحق(١):

اعلم \_ أرشدك الله تعالى \_ أنه لابد لكون الكتاب سماوياً واجب التسليم:

— أن يثبت أولاً بدليل تام أن هذا الكتاب كتب بوساطة النبي الفلاني.

ووصل بعد ذلك إلينا بالسند المتصل، بلا تغيير ولا تبديل.

والاستناد إلى شخص ذي إلهام بمجرد الظن والوهم، لا يكفي في إثبات أنه من تصنيف ذلك الشخص اه.

ونحن على ضوء هذه القاعدة سنرى مدى صحة الكتب المقدسة لدى أهل الكتاب. ولكن قبل ذلك أحب أن أذكر لمحة موجزة عن توثيق المسلمين لنصوصهم:

قسم علماء مصطلح الحديث ما يأتيهم عن رسول الله - على ثلاثة أقسام:

<sup>(</sup>١) إظهار الحق طبعة المغرب ١ / ٥٦ .

ا \_ الحديث الصحيح: وهوما يرويه شخص \_ من رجل أو امرأة \_ عدل \_ أي مسلم معروف بالثقة والأمانة \_ ضابطٌ لما يسمعه \_ حفظاً وفهاً ، أو كتابة وفهاً \_ عن مثله ممن عاصره وسمع منه. وسَلِم الحديث وسنده \_ أي رجاله \_ من شذوذ أو علة .

٢ \_ الحديث الحسن: وهوما اجتمعت فيه شروط الحديث الصحيح، بيد أن رواته أدنى ضبطاً وحفظاً من رواة الحديث الصحيح.

وكلاهما يؤخذ منه ويحتج به، غير أن الصحيح أقوى وأثبت.

٣ \_ الحديث الضعيف: وهو ما اختل فيه شرط من الشروط السابقة، كأن يوجد فيه راوٍ مجهول، أو كان فيه انقطاع في السند أو غير ذلك.

وهوغير صالح للاحتجاج به، ولا يؤخذ منه حكم. وهذه المعلومات يحفظها صغار طلاب العلم.

والحديث الصحيح درجات في القوة ؛ فهناك أصح الأسانيد، وما اتفق عليه البخاري ومسلم، وغير ذلك. وأقوى الأحاديث هو المتواتر، وهو الذي يرويه ويتناقله جمع عظيم من الناس عن جمع عظيم آخر في كل جيل من الأجيال، بحيث يستحيل في العادة تواطؤ هم على الكذب.

### تسوثيق النص القرآني:

لقد انفرد القرآن الكريم من بين الكتب المقدسة التى سبقته بتوثيقه توثيقاً مكيناً وصل إلى الذروة. وهذا هو سر خلوده وأحد مفاتيح إعجازه.

كان النبى \_ ﷺ \_ دقيقاً كل الدقة، وحريصاً كل الحرص على كتابة القرآن، فكان له كُتّابُ وحي يتلقفون ما ينزل عليه، فيكتبونه في وعى وإدراك، ودقة وإتقان.

وكان الصحابة - رضى الله عنهم - يتلقون هذا القرآن من فم النبي - ويتسابقون إلى حفظه، ويتبارون في تلاوته، والنبي - ويسمعون منه والنبي - ويسمعون منه علم العرآن في الصلوات الجهرية وغيرها مع بيان أحكامه وكشف معانيه. وقد شارك النساء الرجال في هذه المنافسة والشرف العظيم.

وكان حفظ القرآن وكتابته يسيران جنباً إلى جنب، ليلتقي المكتوب بالمحفوظ، فكلاهما توثيق للآخر.

لقد كان الحفظة كثيرين جداً، قتل منهم في «بئر معونة» قُرابة سبعين، وكتاب الوحي بلغ عددهم تسعة وعشرين كاتباً، منهم الخلفاء الخمسة الأوائل.

وهكذا تواتر نقل القرآن حفظاً وكتابةً من جيل إلى جيل في مشارق الأرض ومغاربها حتى وصل إلينا مصوناً من أي تحريف، منزهاً عن أي تغيير، سالماً من أي نقص.

وما خوف أبي بكر وعمر - رضى الله عنها - حين استحرَّ القتل بالقراء يوم اليهامة ، إلا من زيادة الحرص على القرآن وحفظه ، لأن طريقة أدائه لا تتأتى إلا عن طريق التلقين والرواية .

ولا يشك أحد في أن محمدا - على الله عنه، وأخبر أن الله أوحى به إليه، وأن من اتبعه أخذه عنه حفظا وكتابة بشكل متواتر، ثم أخذ عنهم، حتى وصل إلينا.



# الكناب المقدس لدى النصّاري

#### تعریفــــه:

يدعي النصارى أن كتابهم المقدس هو مجموعة الأسفار الإلهية التي كتبت بإلهام «الروح القدس» خلال الحقبة الزمنية الممتدة من القرن السادس عشر قبل الميلاد، حتى آخر القرن الأول بعده.

#### أقسامـــه:

يقسم كتابهم المقدس إلى قسمين كبيرين:

العهد القديم - أو العتيق - وقد يطلق عليه مجازاً «التوراة».

العهد الجديد. وقد يطلق عليه مجازاً «الإنجيل».

وسندرس كلٌ قسم على حدة:

## ١ — العهد القديم:

وينزعمون أن هذا القسم وصل إليهم بوساطة الأنبياء النين كانوا قبل عيسى - عليه الصلاة والسلام - ويعرفون منه أخبار العالم في عصوره الأولى وأجياله القديمة، كما يعرفون منه البشارات بالأنبياء اللاحقين، والشرائع الاجتماعية، وغير ذلك من شعر وحكمة ومواعظ.

#### أجزاء العهد القديم:

يتألف هذا القسم من ستة وأربعين سِفْراً. منها خمسة أسفار تسمى التوراة.

والتوراة كلمة عبرية، تأتي بمعنى التعليم أو الشريعة. أما خمسة الأسفار فهي ما يلي:

#### أ\_سفر التكوين أو الخليقة:

ويبحث عن قصة الخليقة وقصة نوح - عليه الصلاة والسلام - وعن السلالات البشرية. وينتهى بسرد قصة يوسف ابن يعقوب - عليهما الصلاة والسلام - .

#### ب ـ سفـر الخروج:

ويروي قصة نشأة موسى - عليه الصلاة والسلام - وظهوره، وما وقع له في مصر، وخروجه منها على رأس بني إسرائيل، إلى أن يصل إلى احتلال فلسطين وارتحال موسى - عليه الصلاة والسلام -.

ج ـ سفر الأحبار أو اللاويين

د ـ سفـر العـدد.

ه ـ سفر التثنيـة أو الاستثنـاء.

وتبحث هذه الأسفار في أمور دينية واجتماعية ومواعظ ووصايا وتشريعات.

أما ما تبقى من أسفار العهد القديم، فهو خليط عجيب

من الروايات والقصص التاريخية والاجتماعية والسياسية والأخلاقية. وهي تفتقر بمجملها إلى الأمانة والجدية.

ومن الجدير بالذكر أن نسخة التوراة لدى اليهود تخالف نسخة التوراة لدى النصارى، وأن بعض الأسفار الهامة عند اليهود مرفوضة عند النصارى لعدم اعتقادهم بصحة الوحي فيها.

وكذلك، فإن نسخة التوراة لدى طائفة السامرة من اليهود مخالفة لنسخة جمهور اليهود، ولنسخة النصارى أيضاً. كما أن بعض طوائف النصارى لا يسلمون بجميع هذه الأسفار.

فالتوراة إذاً نسخ متعددة، لا يُعرف لواحدة منها شبه سند من الرواة.

وقد بحث علماء التاريخ عن مصدر التوراة، وتقصَّوا حقيقة ما ورد فيها. وكان الحافز بهم لذلك ما يزخر به هذا الكتاب من قصص وروايات بلغت من الغرابة حد الأساطير.

ولما كثرت المكتشفات العلمية الحديثة، وظهرت للوجود حقائق تاريخية كانت مجهولة، انكشف الستار عن كثير من الأحداث التاريخية التي شيّد اليهودُ أكثرها عبر الزمن.

هذا. ويرى كثير من العلهاء المعاصرين أن التوراة كتبت بعد قرون عديدة من عهد موسىٰ \_ عليه الصلاة والسلام \_.

#### ٢ — العهاد الجاديا:

ويزعم النصارى أن هذا القسم كتب بالإلهام بعد عيسى عليه الصلاة والسلام \_ ويتألف من سبعة وعشرين سفراً ، منها الأناجيل الأربعة المعترف بها لديهم وهي :

ا \_ إنجيل متى . ويتألف من سبعة وعشرين إصحاحاً . ب ب انجيل مرقس . ويتألف من ستة وعشرين إصحاحاً .

ج \_ إنجيل لوقا . ويتألف من أربعة وعشرين إصحاحاً . د \_ إنجيل يوحنا . ويتألف من واحد وعشرين إصحاحاً ويُدكر في هذه الأناجيل \_ كما يدعون \_ خلاصته حياة السيد المسيح \_ عليه الصلاة والسلام \_ وتعاليمه التي تشتمل على العقيدة .

ولفظ الإنجيل مختص بهذه الكتب. وقد يطلق مجازاً على مجموع كتب العهد الجديد كما مر.

والإنجيل كلمة يونانية «  $E \dot{V} \otimes \dot{V} \otimes \dot{V} \otimes \dot{V} \otimes \dot{V}$  تأتي بمعنى البشارة والتعليم، كما تأتي بمعنى الإخبار بخبر.

أما ما تبقى من أسفار العهد الجديد فتشتمل على أعمال لبعض مقدسيهم ورسائل لهم. كما تُعنى أيضاً بالناحية التعليمية التي تبين ديانتهم.

هذا. والنصارى مختلفون في هذه الأناجيل، فلا يسلم جميعهم بها، وأكثرهم رفضاً لكثير منها طائفة البر وتستانت(١).

## أين الإنجيل الذي أنزل على عيسى ؟

الشواهد متضافرة على أن الله تعالى أنزل على عيسى \_ عليه الصلاة والسلام \_ الإنجيل، وأنه كتاب فيه هدى ونور.

قال تعالى: ﴿أَلَمَ. الله لا إله إلا هو الحي القيوم. نزّل عليك الكتاب بالحق مصدقاً لما بين يديه، وأنزل التوراة والإنجيل من قبل هدى للناس. وأنزل الفرقان ﴿ [سورة آل عمران].

وقال سبحانه: ﴿ وقفّينا على آثارهم بعيسى ابن مريم مصدقاً لما بين يديه من التوراة. وآتيناه الإنجيل فيه هدى ونور، ومصدقاً لما بين يديه من التوراة. وهدى وموعظة للمتقين ﴾ [سورة المائدة ٤٦].

فأين هذا الإنجيل؟

إن الإنجيل الذي أتى به المسيح - عليه الصلاة

<sup>(</sup>۱) انظر إظهار الحق ص ٥١ – ٥٥ و ٥٧ - ٥٧، الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح لابن تيمية ١/٣٩ - ٣٩ ، محاضرات في النصرانية لمحمد أبوزهرة ص٣٩ – ٣٩ و ٢٠، المفسدون في الأرض لـ س. ناجي ص ٩ – ١٠ و ١٤، المسيح عيسى ابن مريم ص ٤٦ ـ ٤٨ نشرته دار الكتب بالقاهرة، العهد الجديد المطبوع بلبنان \_ حريصا سنة ١٩٦٤ المقدمة ص أ ـ ب، قصص الأنبياء لعبد الوهاب النجار.

والسلام ـ وسلّمه إلى تلاميذه، وأمرهم أن يبشروا به لا يوجد الآن. وليس هو أحد الأناجيل الأربعة الآنفة الذكر بإقرارهم. فهو ضائع. والدليل على ذلك من كتبهم ما يلى:

ا ـ جاء فى إنجيل مرقس الإصحاح الأول: وبعدما أسلم يوحنا، جاء يسوع إلى الجليل يُكْرِز ببشارة ملكوت الله ويقول: قد كمل الزمان وأقترب ملكوت الله، فتوبوا وآمنوا بالإنجيل.

فجاءت كلمة الإِنجيل بلا إضافة لأحد.

ب ـ وجاء في رسالة بولس إلى الرومانيين:

١-١ من بولس \_\_\_ المدعو ليكون رسولاً المفروز لإنجيل
 الله، الذي سَبَق فوعد به على ألسنة أنبيائه في الكتب المقدسة .

اـ الله الـذي أعبده ـ وفى بعض النسخ أخدمه ـ بروحي في التبشير بإنجيل ابنه، يشهد لي بأني أذكركم بلا انقطاع ـ ـ ـ ـ

٥١-٦٦ لأكون خادماً للمسيح يسوع لدى الأمم، وأقوم بخدمة إنجيل الله المقدسة.

ج \_ وجاء في رسالته إلى أهل تسالونيكي:

٢-٨ هكذا إذا كنا حانين إليكم، كنا نرضى أن نعطيكم
 لا إنجيل الله فقط، بل أنفسنا أيضاً \_\_

١-٩ فإنكم تذكرون أيها الإِخوة تعبّنا وكدّنا إذ كنا نَكْرِز

لكم ـ وفي بعض النسخ نبشركم ـ بإنجيل الله .

فهذه النصوص التي تُسلّم بها الكنيسة تبين أن المسيح عليه الصلاة والسلام - جاء بكتاب هو الإنجيل. ولاشك أن الإنجيل المذكور في هذه النصوص وفي غيرها، ليس واحداً من الأناجيل الأربعة، لأنها لا تضاف إلاّ إلى أصحابها باتفاق النصارى، ولأن المسيح - عليه الصلاة والسلام - قد وَعَد بهذا الإنجيل، ولم يكن واحد منها قد وجد في عهده بالاتفاق، وليس من المعقول أن يعظ هو بأقوال تلاميذه أو من بعدهم.

إذاً. ضاع إنجيل المسيح الذي فيه هدى ونور على مر النزمان، وتمسّك النصاري بكتب ألفها أناسٌ نسبت إليهم وأضيفت لهم.

ولو أن هذا الكتاب وصل إلينا كما كتبه \_ ولا يكتب إلا ما أنزل إليه \_ لكان من أهم الكنوز وأغلاها(١).

## لمحة عن الأناجيل والأدوار التي مرت بها:

فُقِد إنجيل المسيح ولم يعدله وجود، وإنها يوجد الآن قصص ألفها التلاميذ وغير التلاميذ، لم تسلم من المسخ والتحريف بالزيادة والحذف، كها هو واضح لدى مقارنتها ببعضها.

<sup>(</sup>۱) انظر إظهار الحق ۱/۰۱، وقصص الأنبياء للنجار ص۳۹۹، المسيح عيسى ابن مريم ص٤٩-٥١ و٦٩، محاضرات في النصرانية ص٥٥-٥٥، العهد الجديد لبنان حريصا المقدمة صأ والرسائل ص٢٩٣٠ و٢٠٤، العهد الجديد جمعية الكتاب المقدس ص٣٣١.

ويطلق اسم الإنجيل عرفاً الآن على هذه القصص التي وجدت بعد زمان المسيح - عليه الصلاة والسلام - تقص أحواله وأعماله وأقواله التي وعظ بها، ومعجزاته التي أجراها الله على يديه.

ومكان الأناجيل في النصرانية مكان القطب والعماد، لأنها تشتمل على أخبار المسيح من وقت الحمل إلى وقت الصلب - كما يزعمون - وقيامته من قبره بعد ثلاث ليال، ثم رفعه بعد أربعين ليلة، وهي بهذا تشتمل على عقيدة ألوهية المسيح - بزعمهم - والصلب والفداء.

والأناجيل المقدسة عندهم الآن والتي تعترف بها الفرق النصرانية وتأخذ بها هي الأربعة الآنفة الذكر. والتي لم يُكتب شيء منها في زمن المسيح، ولكن بعد انتهاء أمره من الأرض، قام بعض التلاميذ وكتبوا قصصاً كثيرة، وكل واحد منهم يسمي ما كتبه إنجيلاً.

وقد كثرت الأناجيل كثرة فاحشة حتى أربت على المائة، ويروي التاريخ أنه كانت هنالك أناجيل أخرى أخذت بها فرق قديمة في العصور الغابرة، وراجت عندها، بحيث لم تعتنق كل فرقة إلا إنجيلها. ونذكر منها على سبيل المثال ما يلي:

١ عند كل من أصحاب مرقيون وأصحاب ديصان
 إنجيل نخالف بعض هذه الأناجيل.

٢ ــ ولأصحاب ماني إنجيل يخالف هذه الأربعة، وهو الصحيح عندهم.

۳ ــ هنـاك إنجيـل يقال له إنجيل السبعين، يُنسب إلى تلامس. والنصاري ينكرونه.

٤ \_ هناك إنجيل اشتهر باسم التذكرة.

وإنجيل سرن تهس.

7 ـ وهناك إنجيل يسمى إنجيل الصبوة أو الطفولة . ذكرت فيه الأشياء التي صدرت من المسيح في طفولته . وهو ينسب لبطرس عن مريم

٧ – الإنجيل الأغنسطي، وقد طمست رسومه وعفت آثاره، وهو يبتدىء بمقدمة تندد بمقدسهم بولس، وينتهى بخاتمة فيها مثل ذلك التنديد.

٨ ــ وهناك إنجيل برنابا الذي سأتكلم عنه قريباً.

إذاً. لقد كثرت الأناجيل كثرة عظيمة، كما أجمع على ذلك مؤرخو النصرانية. ثم بعد أن أفاق النصارى من الاضطهادات التي توالت عليهم. نظروا في تلك القصص فهالهم أمرها.

وفى أواخر القرن الثاني، أو أوائل القرن الثالث، اختارت الكنيسة من بينها القصص التي لا تتعارض مع نزعتها، وسلمت بها، وجعلتها قانونية، ورفضت ما يخالف رغبتها، وأجبرت

الناس على قبولها ولاحقت من يعارض، وتم لها ما أرادت.

ولم تكترث لما بين مضامين هذه الأربعة من التخالف والتناقض، مادام ذلك لا يخالف المنزع العام الذي قصدته، رغم ما فيها من انقطاع في السند، وعدم العلم التام بالمؤلف الحقيقي أو المترجم، ومبلغ أمانته على الدين وحرصه على الصدق، كما لا توجد نسخة بخط تلميذ من التلاميذ، ولا ما يضمن شبهة صحة فيها. فإنجيل متى على سبيل المثال يذكرون في تعريفه ما يلي: «كتب متى إنجيله باللغة الأرامية عومي فرع عن العبرية ـ ثم نقله إلى اليونانية هو أو غيره» فمن هو المترجم؟ هذه جهالة في السند لأقدم أناجيلهم، وليس ثمة نسخة أصلية باللغة الأرامية عندهم.

هذا. ولاختلاف مصنفي الأناجيل اختلفت مصنفاتهم اختلافاً يفضي إلى أن أحد الأقوال صادق وما عداه كاذب. وبعضهم يذكر في إنجيله حالات أو عجائب لا يذكرها الآخر، وكثيراً ما يُروى الخبر الواحد في إنجيل ما بعبارة تناقض بالزيادة والنقصان ما ذكر في الآخر.

ويـذكـر بعض المؤرخين أنه لم توجد عبارة تشير إلى وجود إنجيل متى ومرقس ولوقا ويوحنا قبل آخر القرن الثاني. وأول من ذكر هذه الأناجيل الأربعة أرينوس سنة ٢٠٩م.

وقد بحث بعض الباحثين المحققين من علماء أوروبا في الأناجيل الأربعة، فتبين لهم أنه لا يعرف متى كتبت، ولا بأي لغة ألفت. وقال بعضهم: إن مؤ لفيها غير معروفين، واتهم بعضهم بولس \_ الذي كان يهودياً \_ بوضع أكثرها. بل منهم من جعل تعاليمها مأخوذة من الوثنية. كما في دائرة المعارف الفرنسية وغيرها(۱).

#### كلمة عن إنجيل برنابا:

إنجيل برنابا من الكتب التي لا يعترف بها النصارى، بل يدعون أنه حديث عهد في الوجود، أخرجته يد مرتد عن النصرانية جد خبير بالتوراة اللاتينية، يصف شتى نواحي الحياة الدينية والمدنية والمتاريخية والجغرافية والاجتاعية في عهد المسيح عليه الصلاة والسلام - على ما رأى بعينه في بيئته الإيطالية في القرن السادس عشر.

ويرى الدكتور خليل سعادة أن كاتبه يهودي أندلسي، اعتنق الدين الإسلامي بعد تنصّره واطلاعه على أناجيل النصاري.

<sup>(</sup>۱) محاضرات في النصرانية ص٣٨-٣٩، قصص الأنبياء للنجار ص٣٩٩، المسيح عيسى ابن مريم ص٥٦ و٢٩-٧٠ و٩٠، مقدمة العهد الجديد المطبوع في حريصا لبنان ص جـ-، إظهار الحق ٢٠/٧-٨، مقدمة إنجيل برنابا للدكتور خليل سعادة ص١٣٠.

لكن يذكر التاريخ أمراً أصدره البابا جلاسيوس الأول الدي جلس على الأريكة البابوية سنة ٤٩٢م يعدد فيه أسهاء الكتب المنهي عن مطالعتها، وفي عدادها كتاب يسمى إنجيل برنابا. وأقوال العلماء والمؤرخين والمحققين تترى في تحريم قراءة أناجيل كثيرة، ومصادرة الكنيسة لها.

إذاً فالإنجيل كان موجوداً قبل ظهور محمد عليه - بزمن طويل، فإنه ولد سنة ٥٨٠م تقريباً.

وأول من عثر على النسخة الإيطالية هوكريمر أحد مستشاري ملك بروسيا. ولا تزال هذه النسخة محفوظة في مكتبة البلاط الملكي في فينا حتى الآن.

وفي أوائل القرن الثامن عشر وُجدت نسخة أخرى أسبانية . ويقول الدكتور خليل سعادة: إن الأسبانية ترجمة حرفية عن الإيطالية إلا في مواضع قليلة .

وقد اكتشف النسخة الإيطالية راهب لاتيني اسمه فرامرينو. وكان هذا الراهب قد عثر على رسائل لإيرينايوس، وفي عدادها رسالة يندد فيها بالقديس بولس، وأنه أسند تنديده هذا إلى إنجيل القديس برنابا. فأصبح الراهب من ذلك الحين شديد الشغف بالعثور على هذا الإنجيل. واتفق أن أصبح حيناً من الدهر مقرباً من البابا سكتس الخامس. وحدث يوماً أنها دخلا معاً مكتبة البابا، وأخذت البابا سنة من النوم، فأحب

فرامرينو أن يقتل الوقت بالمطالعة، فكان الكتاب الأول الذي وضع يده عليه هو هذا الإنجيل، فكاد يطير فرحاً، وخبأه في أحد ردنيه، ولبث إلى أن استيقظ البابا، فاستأذن بالانصراف، ثم طالع الكتاب بشوق عظيم، فاعتنق الإسلام.

هذا. ومن الملاحظ أنه لم يرد ذكر لهذا الإنجيل في كتابات مشاهير المسلمين في الأعصر القديمة والحديثة، حتى في مؤلفات من انقطع منهم إلى الأبحاث والمجادلات الدينية ممن تصدوا لمناقشة النصارى مثل ابن تيمية وتلميذه ابن القيم وابن حزم الأندلسي والشهرستاني وغيرهم. مع أن إنجيل برنابا أمضى سلاح لهم في تلك المناقشات، حتى إنه لم يرد له ذكر في فهارس الكتب العربية القديمة عند العرب أو العجم. وإذا كان المسلمون هم الذين وضعوه فمتى استفادوا منه؟ وإذا لم يستفيدوا منه فلم وضعوه؟!

فالكتاب إذاً نصراني، ونسخته الأولى وجدت في جو نصراني خالص(١).

علمًا بأن برنابا هو أحد تلاميذ المسيح الاثني عشر.

<sup>(</sup>١) مقدمة إنجيل برنابا للدكتور خليل سعادة، ومقدمة الناشر السعيد محمد رشيد رضا، مقدمة العهد الجديد للقس جورج فاخوري المطبوع في حريصا بلبنان، محاضرات في النصرانية لمحمد أبو زهرة ص٥٩-٦٣.

# بشارات موسى بمحرت بصلى المعالية

قال الله تعالى: ﴿ وَاخْتَارُ مُوسَىٰ قُومَهُ سَبْعَيْنُ رَجُّلًّا لميقاتنا، فلما أخذتهم الرجفة قال: ربّ لوشِئت أهلكتهم من قبل وإياي، أتهلكنا بها فعل السفهاء منا، إن هي إلا فتنتك، تَضل بها من تشاء، وتهدي من تشاء، أنت ولينا، فاغفر لنا وأرحمنا وأنت خير الغافرين • وأكتب لنا في هذه الدنيا حسنة و في الآخرة، إنا هُدنَا إليك. قال: عذابي أصيب به من أشاء، ورحمتي وسعت كلُّ شيء، فسأكتبها للذين يتقون ويؤتون الزكاة والذين هم بآياتنا يؤمنون الذين يتبعون الرسول النبي الأمي الذي يجدونه مكتوباً عندهم في التوراة والإنجيل، يأمرهم بالمعروف وينهاهم عن المنكر، ويحل لهم الطيبات ويحرم عليهم الخبائث، ويضع عنهم إصرهم والأغلال التي كانت عليهم، فالذين آمنوا به وعرزوه ونصروه، واتبعوا النور الذي أنزل معه، أولئك هم المفلحون، [سورة الأعراف 001,701,701].

أمر الله سبحانه موسى - عليه الصلاة والسلام - أن يختار من قومه بني إسرائيل سبعين رجلًا، ويأتي بهم إلى الميقات الزماني والمكاني الذي عينه الله سبحانه ليتوبوا إلى الله ويعتذروا من عبادة العجل.

فلما أتوا إلى المكان طلب ناس منهم أن يروا ربهم ـ وعلى أثر هذا الطلب أخذتهم الرجفة، فتهافتوا إلى أديم الأرض، وهم ينظرون إلى بعضهم.

طلب موسى - عليه الصلاة والسلام - العفوع اصدر - فأخبره الله سبحانه بأن رحمته سيجعلها للذين يتصفون بهذه الصفات؛ وهم أمة محمد - عليه - الذين يتقون الإشراك بالله، وكبائر الذنوب، ويؤتون الزكاة، ويؤمنون بآيات الله، ولا يعارضون فيها، ولا يتعتون في الاقتراح بعد إيانهم.

وهم النبي الأمي محمداً على النبي الأمي محمداً على النبي الأمي محمداً على النبي الأمي محمداً على القرى وهي يعرف الكتابة، ومن أمة أمية هي العرب، ومن أم القرى وهي مكة المكرمة. والذي لم تزل صفته في كتبهم في التوراة والإنجيل يعرفها علماؤهم وأحبارهم. ومنها ما يلي:

المرهم بالمعروف وينهاهم عن المنكر في كل شيء.
 العيات ويحرم عليهم الخبائث، من مأكل ومشرب وملبس وغير ذلك.

" — يضع عنهم إصرهم والأغلال التي كانت عليهم، من العهد الذي كان الله أخذه على بني إسرائيل، والتشديد الله ي كان في دينهم، من تحريم السبت، وتحريم الشحوم والعروق وغير ذلك من الأمور الشاقة، لأنه جاء بالتيسير والساحة.

فمن آمن به وعظمه ومنعه من أعدائه وجاهد معه، واتبع القرآن الذي أنزل عليه، فهو فائز في الدنيا والآخرة.

وكأن الله سبحانه يباهي بمحمد على وأتباعِه أتباع موسى - عليه الصلاة والسلام - ويوبخهم على ما فعلوه وطلبوه، قبل وجود محمد - على ماكثر من (١٥٠٠) عام ويصفهم بأنهم ليسوا على شاكلتهم، بل يقولون: سمعنا وأطعنا غفرانك ربنا وإليك المصير.

هذا. وفي الغالب أن الأنبياء يبشر بعضهم ببعض. والنبي المتقدم إذا أخبر عن النبي المتأخر لا يُشترط التفصيل في أخباره وصفاته، بل يكون على الغالب بشكل مجمل، ولاسيها عند العوام.

أما الخواص فقد يصير جلياً عندهم بوساطة القرائن، وقد يبقى خفياً عليهم أيضاً لا يعرفون مصداقه إلا بعد مجيئه وإخباره أن المتقدم قد بشربه، وبعد ظهور صدقه بالمعجزات وعلامات النبوة. وآنئذ يصير جلياً بلا ريب لكل منصف.

والنصوص الواردة في التوراة والإنجيل معظمها إشارات تحتاج إلى تأمّل. وكان علماؤهم يجادلون ويشوشون وجه الدلالة فيها بإلقاء الشبهات، ثم ازداد الأمر غموضاً بنقل هذه الكتب

من لغة إلى لغة(١). ونحن سنحلل بعض النصوص لنرى وجه الدلالة فيها إن شاء الله.

هذا. وإن استشهادنا بنصوص من أسفار العهد القديم أو أناجيل العهد الجديد ليس إقراراً بصحة الكتاب، أو اعترافاً بأنه الوحي الصحيح الذي أنزله الله سبحانه على موسى وعيسى - عليها الصلاة والسلام - والذي فيه هدى ونور. بل إنا هو من قبيل إقامة الحجة، ليزداد الذين آمنوا إيهاناً مع إيانهم.

## البشارات الموجودة في العهد القديم:

اشتملت التوراة بأسرها على دِلالات وآيات تدل على أن شريعة محمد - على الله وصدق ولكنهم حرفوا وغير وا، إما تحريفاً من حيث الكتابة والصورة، وإما من حيث التفسير والتأويل.

ومع ذلك لا يخلو الكتاب الذي بين أيديهم من بشارات بالرغم مما اعتوره من التحريف والتشذيب. وهذه بعض البشارات:

<sup>(</sup>١) إظهار الحق ٢١٦/٢-٢٢٠، قصص الأنبياء ص٢٩٣، الملل والنحل ٢١٢/١ .

# البشكارة الأولى

جاء في سفر التثنية الإصحاح الشامن عشر قول موسى لبني إسرائيل:

م الله على الربُّ إلهُك نبياً من وسطك، من إخوتك، مثلي، له تسمعون.

١٧ \_ قال لي الرب: نِعمَ ما قالوا ـ وفي بعض النسخ المترجمة: قد أحسنوا فيها تكلموا ـ

١٨ ـ وسوف أقيم لهم نبياً مثلك، من بين إخوتهم، وأجعل كلامي في فمه، ويكلمهم بكل شيء آمره به - وفي بعض النسخ بكل ما أوصيه به -

19 \_ ومن لم يطع كلامه الذي يتكلم فيه باسمي، فأنا أكون المنتقم من ذلك.

٢٠ \_ أما النبي الذي يجترى بالكبرياء، ويتكلم في السمى ما لم آمره به، بأن يقوله، أم باسم آلهة أخرى فليقتل.

يزعم اليهود أن هذه البشارة ليوشع بن نون عليه السلام -.

ويزعم النصارى أنها للسيد المسيح - عليه السلام -. فلنحلل هذا النص لنرى هل تنطبق البشارة على يوشع أوعلىٰ المسيح أوعلى محمد ـ ﷺ ـ:

ا — جاء فى الجملة الشامنة عشرة: «سوف أقيم» بصيغة الاستقبال. ويوشع بن نون كان حاضراً عند موسى، وهو فتاه. ولما مات هارون ـ عليه الصلاة والسلام ـ في حياة موسى، أصبح يوشع وصيء موسى والقائم بالأمر من بعده، فهو من أنبياء بني إسرائيل في ذلك الوقت، فكيف يصدق عليه هذا اللفظ؟!

ب - وجاء فيها لفظ «نبياً» ويزعم النصارى أن المسيح إله، أو ابن إله، وهو مؤلف في زعمهم من ناسوت ولاهوت، وقد اتحد اللاهوت بالناسوت، فصار إلها له إرادة مستقلة، وهو بنفس الوقت الأقنوم الثاني من الأقانيم الثلاثة، التي تشكل بمجموعها إلها واحداً - تعالى الله عما يقولون علواً كبيراً -

إذا. فالمسيح في زعمهم إله، وليس نبياً، فلا تتحقق فيه البشارة. إلا أن يكابروا ويتعنتوا فيقولوا: هو نبي بناسوته، إله بلاهوته. وهذا تعسف. وآنئذ نسألهم: هل له إرادتان أو إرادة واحدة؟ فإن قالوا: له إرادتان فقد ناقضوا أنفسهم، وإن قالوا: إرادة واحدة فقد أوجبوا الحجة عليهم.

ج ـ جاء في الجملة الخامسة عشرة من قول موسى: «مثلي».

وفي الجملة الثامنة عشرة من قول الرب: «مثلك» في خطابه لموسى.

أي إن هذا النبي المنتظريشابه موسى في أوصافه ويهاثله. ولا توجد مماثلة أو مشابهة بين يوشع وموسى - عليها الصلاة والسلام - لأن موسى صاحب كتاب وشريعة جديدة، مشتملة على أوامر ونواه. ويوشع لم يكن كذلك، بل هو تابع لشريعة موسى.

وكذك لا توجد مماثلة بين موسى والمسيح - عليها الصلاة والسلام - لأن شريعة موسى كاملة مشتملة على الحدود والتعزيرات، وأحكام الطهارة والمحرمات وغير ذلك. بخلاف المسيح، فإنه لم يكن صاحب شريعة كاملة مستقلة. وما جاء به خال من كل هذه الأمور، كما تشهد بذلك الأناجيل الأربعة التي يعترفون بها؛ ففي إنجيل متى على سبيل المثال الإصحاح يعترفون بها؛ ففي إنجيل متى على سبيل المثال الإصحاح المأفسرة ١٧: لا تظنوا أني جئت لأنقض الناموس أو الأنبياء. ما جئت لأنقض، بل جئت لأكمل.

والنصاري يأخذون معظم أحكامهم من العهد القديم كما هو معروف.

ولأن موسى كان رئيساً مطاعاً في قومه، أمرهم بالجهاد وجاهد معهم، وحارب أعداءه وانتصر عليهم. ولم يكن المسيح كذلك. بل إن من تعاليمه كما يزعمون: من ضربك على خدك

الأيمن، فأدر له خدك الأيسر. من استلب منك الرداء فاترك له القميص. صلوا من أجل لاعنيكم(١).

ولأن موسى - عليه الصلاة والسلام - تزوج وله أولاد، ومات على الفراش، ودفن في القبر، ولم يصلب. والمسيح عليه الصلاة والسلام - لم يتزوج، وبالتالي ليس له أولاد، وفي زعمهم أنه مات مصلوباً، ثم قام من قبره.

أما محمد عليه الصلاة والسلام في أمور كثيرة أهمها ما يلى :

١ ــ كونه عبد الله ورسوله، فهو نبي، وهو من أب وأم،
 وقد تزوج وله أولاد، ومات على الفراش، ودفن في القبر.

٢ ــ كونــه صاحب شريعــة، وشــريعتـه كاملة، فهي مشتملة على نظام متكامل للحياة دينياً ودنيوياً.

٣ \_ كونه مطاعاً في قومه مأموراً بالجهاد، جاهد مع أصحابه، وحارب أعداءه وانتصر عليهم.

فالبشارة إذاً تصدق على محمد على الممل صدق، وتنطبق عليه أتم انطباق. قال تعالى: ﴿إِنَا أُرْسِلْنَا إِلَيْكُم رسولاً

<sup>(</sup>١) أين هذه التعاليم من فعل النصارى الذين استعمروا البلدان وظلموا أهلها، بل أين هي من محاكم التفتيش التي أحرقت البشر وهم أحياء باسم المسيح. وكل من جاور النصارى وخالطهم يعرف حقدهم وتعصبهم. أما المبشرون فوجه مبتسم وقلب مخادع حاقد. راجع في ذلك «التبشير والاستعمار» للدكتورين عمر فروخ ومصطفى الخالدي.

شاهداً عليكم كما أرسلنا إلى فرعون رسولاً ﴿ [سورة المزمل ١٥].

هذا. ولا يصح أن يكون يوشع أو المسح عليها السلام - هو المبشر به ويها لل موسى - عليه الصلاة والسلام - بدليل أن الجملة العاشرة من الإصحاح الرابع والثلاثين في سفر التثنية تنص على ما يلي: ولم يقم بعد ذلك نبي في بني إسرائيل مثل موسى يعرف الرب وجها لوجه - أي كلمه وأوحى إليه بشرع -.

فمن هوإذاً النبي المنتظر الذي يكلمه الله، ولم يظهر حتى الآن؟! علماً بأن المسيح آخر الأنبياء في بني إسرائيل، وقد مضى على القوم أكثر من ١٩٨٠ سنة لم يقم فيها نبي سواه وسوى يحيى بن زكريا ـ عليهم الصلاة والسلام ـ فلم قاطعهم الله هذه المقاطعة، وهجرهم هجراً غير جميل؟!

ومحمد \_ على الله الله ليلاً من المسجد الحرام بمكة الى المسجد الأقصى بالقدس، ثم عرج إلى السموات العلى حيث تنقطع علوم الخلائق، وهناك كلمه ربه وفرض عليه وعلى أمته الصلاة.

ومن ناحية أخرى، فقد كان اليهود الذين عاصروا المسيح ـ عليه السلام ـ ينتظرون نبياً آخر مبشراً به. وكان هذا المبشر به المنتظر غير المسيح، بدليل أنهم سألوا يحيى ـ يوحنا ـ: أأنت

المسيح؟ ولما أنكر سألوه: أأنت إيلياء؟ ولما أنكر سألوه: أأنت النبي المنتظر الذي أخبر به موسىٰ؟

وجاء في الإصحاح السابع من إنجيل يوحنا ٠٤-١٤: وإن قوماً من الجمع لما سمعوا كلامَه قالوا: هذا في الحقيقة هو النبي. وقال آخرون: هذا هو المسيح.

وفي الإصحاح الأول منه: فسألوه وقالوا له: ما بالك تُعمّد إن كنت لست المسيح ولا إيلياء ولا النبيّ؟

والألف واللام في لفظ «النبي» للعهد الذهني، والمراد به النبي المعهود الذي أخبر عنه موسى \_ عليه الصلاة والسلام \_.

د \_ جاء في الجملة الخامسة عشرة «نبياً من وسطك من إخوتك، مثلي له تسمعون».

وفي الجملة الثامنة عشرة «من بين إخوتهم».

ولاشك أن الأسباط الاثني عشر كانوا حاضرين في ذلك الموقت مع موسى - عليه الصلاة والسلام - ولو كان المقصود أن النبي المبشر به منهم ، لقيل في الكلام: «منهم» ولم يُقل «من إخوتك» ولا «من بين إخوتهم» ويوشع والمسيح - عليها السلام - كانا من بني إسرائيل ، فلا تصدق هذه البشارة عليها. لأن الاستعال الحقيقي لهذا اللفظ يقتضي ألا يكون المبشر به له علاقة الصلبية أو البطنية بالمبشرين ، وهم بنو إسرائيل . بل من فرع آخر غير فرعهم ، وهو ما لا يمكن أن يكون إلا من إسهاعيل فرع آخر غير فرعهم ، وهو ما لا يمكن أن يكون إلا من إسهاعيل - عليه الصلاة والسلام - .

ه — ورد أيضاً في الجملة الشامنة عشرة: «وأجعل كلامي في فمه».

وهــذا التعبـيريشـيرإلى أن ذلـك النبي ينـزل عليه الكتاب، وأنه لا يتكلم من تلقاء نفسه أو هواها، بل بوحي من الله، وأنه يكون أمياً حافظاً للكلام.

ومحمد \_ على الله تعالى : ﴿ وما ينطق عن الهوى ، إن هو إلا وحي يوحى ﴾ [سورة النجم ٤] وكان أمياً حافظاً. قال سبحانه وتعالى : ﴿ سنقرئك فلا تنسى ﴾ [سورة الأعلى : ﴿ الله على ٢] .

هذا. ولم يدّع أحد من أبناء إسماعيل ذلك سوى محمد - عليه ولم يقم نبي أمي سواه منذ خلق الله الدنيا إلى اليوم.

و — وجاء فيها أيضاً: «ويكلمهم بكل شيء آمره به».

ومحمد على الله به، فبلغ الرسالة وأدى الأمانة ونصح الأمة .

قال تعالى: ﴿ياأيها الرسول بلغ ما أنزل إليك من ربك، وإن لم تفعل فها بلغت رسالته والله يعصمك من الناس﴾ [سورة المائدة ٦٧]. وقال سبحانه: ﴿وأنزلنا إليك الذكر لتبين للناس ما نزل إليهم ولعلهم يتقون﴾ [سورة النحل ٤٤].

ز \_ جاء في الجملة التاسعة عشرة: «ومن لم يطع كلامه الذي يتكلم فيه باسمي، فأنا أكون المنتقم من ذلك».

فقد دل النص على أن من يعصي ذلك النبي المبشربه، ولا يطيع كلامه الذي هو وحي من عند الله، فإن الله سبحانه سيكون هو المنتقم منه. وهذا يدل على تعظيم ذلك النبي وتأييده، لأن الله سبحانه أضاف الانتقام إلى نفسه، وعقبه بالفاء التي تفيد الترتيب من غير تراخ زمني، فلابد أن يتميز هذا النبي بصفات لا توجد في غيره من الأنبياء.

ولا يمكن أن يراد بالانتقام هنا محض العذاب في الآخرة، لأنه عام يشمل من خالف أي نبي من الأنبياء، كما أنه متأخر إلى وقت يعلمه الله. بل يظهر والله أعلم أن المراد بالانتقام هنا الانتقام التشريعي الذي يشمل الجهاد الذي تكون فيه العاقبة لذلك النبي وللمتقين الذين معه، كما يشمل إقامة حدود الله على من تعداها.

وأما إهلاك الأمم السابقة بعذاب الاستئصال في الدنيا فلم يكن انتقاماً منهم لمجرد كفرهم بالله وتكذيبهم أنبياءه، بل لأنهم سألوا الآيات وتحدوا بها، ولما جاءتهم لم يؤمنوا وأصروا واستكبر وا استكباراً. فكان من الاعتبار أن الذين لا يهتدون إذا جاءتهم الآيات المقترحة أن يغلظ الأمر عليهم، وينزل بهم عذاب الاستئصال.

ومما تقدم يكون النبي المبشر به موحى إليه بكلام من عند الله ، الله فيه تشريع تفصيلي ، ومأموراً بالجهاد مؤيداً بنصر الله ، ومأموراً بإقامة الحدود والقصاص . ومحمد علي الله عليه الحدود والقصاص .

\_ فقد أنزل الله عليه القرآن تبياناً لكل شيء، وهو بدوره قد بين للناس ما نزل إليهم، وما كان ينطق عن الهوى، بل يتبع ما يوحى إليه، ويتكلم باسم الله.

\_ وأمر بالجهاد في المدينة المنورة؛ فإن المسلمين كانوا بمكة مستضعفين مضطهدين، فلما أسلم الأنصار أمر رسول الله \_ عَلَيْهُ \_ من كان بمكة من المسلمين أن يهاجروا إلى المدينة. فهاجروا وأعزهم الله بعد تلك الذلة، وفي ذلك يقول سبحانه: ﴿واذكروا إذ أنتم قليل مستضعفون في الأرض تخافون أن يتخطفكم الناس فآواكم وأيدكم بنصره ﴾ [الآية ٨/٢٦] فلما اجتمع المهاجرون والأنصار في المدينة شرع الله هم الجهاد. وكانوا قبل ذلك قد نهوا عنه وقيل لهم كما في الآية: ﴿ كَفُوا أيديكم ﴾ [٤/٧٧]، وأنزل الله سبحانه: ﴿ كتب عليكم القتال وهـ و كره لكم، وعسى أن تكرهـ وا شيئاً وهو خير لكم، وعسى أن تحبوا شيئاً وهو شر لكم ، والله يعلم وأنتم لا تعلمون ﴾ [٢/٦٦]. فبذلوا أنفسهم وأموالهم في سبيل الله، فشكر الله لهم ذلك، ورضى عنهم، ونصرهم على من عاداهم، مع قلتهم وضعفهم، وكثرة عدوهم وقوته.

\_ وأيده الله بنصره وبالمؤمنين، وألقى الرعب في قلب

عدوه. عن جابر بن عبدالله \_ رضى الله عنه \_ قال: قال رسول الله \_ عن جابر بن عبدالله \_ رضى الله عنه \_ قال: قال رسول الله \_ علي . الله \_ علي الله \_ علي الله \_ علي الله ـ علي ـ علي

نصرت بالرعب مسيرة شهر ـ وفي رواية: نصرت بالرعب على العدو بين يدى مسيرة شهر ـ

وجعلت لي الأرض مسجداً وطهوراً، فأيها رجل من أمتي أدركته الصلاة فليصل.

وأحلت لي الغنائم، ولم تحل لأحد قبلي.

وأعطيت الشفاعة.

وكان النبي يبعث إلى قومه خاصة، وبعثت إلى الناس عامة \_ أخرجه البخاري ومسلم والنسائي \_.

وفي رواية لمسلم: وختم بي النبيون.

وعن عبدالله بن عمر - رضى الله عنها - بعثت بين يدي الساعة مع السيف، وجعل رزقي تحت ظل رمحي، وجعلت الذلة والصّغار على من خالف أمري، ومن تشبه بقوم فهو منهم - أخرجه أحمد في المسند وحسنه الحافظ ابن حجر، وأخرج البخاري بعضه تعليقاً، وله شاهد عند ابن أبي شيبة -.

وحيث يظهر الكفار ويغلبون، فإنها ذلك لذنوب المؤمنين التي أوجبت نقص إيامهم، فإذا تابوا نصرهم الله، كها قال سبحانه: ﴿ولا تهنوا ولا تحزنوا وأنتم الأعلون إن كنتم مؤمنين﴾ [الأية ٣/ ١٣٩] بيد أن العاقبة تكون للمؤمنين.

عن سلمة بن نفيل الكندي \_ رضي الله عنه \_ أن رسول الله \_ على الحق، الله \_ على الحق، الله \_ على الحق، ويرزقهم منهم حتى تقوم الساعة، وحتى يأتي وعد الله) \_ أخرجه أحمد والنسائي \_.

ويتجلى ذلك عندما ينزل عيسى - عليه الصلاة والسلام - إلى الأرض، فيحكم بشريعة محمد - ويجاهد المشركين ويقيم الحدود.

عن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: قال رسول الله - عن أبي هريرة - رضي الله عنه نال ينزل فيكم ابن مريم حكماً مقسطاً، فيكسر الصليب ويقتل الخنزيز ويضع الجزية، ويفيض المال حتى لا يقبله أحد. ثم يقول أبو هريرة - رضي الله عنه -: اقرؤ وا إن شئتم: ﴿ وإن من أهل الكتاب إلا ليؤمنن به قبل موته ﴾ [الآية] أخرجه البخاري ومسلم والترمذي.

وفي رواية لمسلم: والله لينزلن ابن مريم حكماً عادلاً، فليكسِرن الصليب، وليقتُلن الخنزير، وليضعن الجزية، ولتتركن القِلاص(١)، فلا يسعى عليها ولتذهبن الشحناء والتباغض والتحاسد، وليُدْعَوُن إلى المال فلا يقبله أحد.

وفي رواية أبي داود أن رسول الله \_ ﷺ \_ قال: ليس بيني وبينه \_ يعني عيسىٰ \_ نبي ، وإنه نازل، فإذا رأيتموه فاعرفوه،

<sup>(</sup>١) القِلاص: جمع قلوص، وهي الناقة.

فإنه رجل مربوع إلى الحمرة والبياض، ينزل بين ممصرتين (١)، كأن رأسه يقطر وإن لم يصبه بلل، فيقاتل الناس على الإسلام، في لله في في لل الصليب، ويقتل الخنزير، ويضع الجزية، ويهلك الله في زمانه الملل كلها إلا الإسلام، ويهلك المسيح الدجال، ثم يمكث في الأرض أربعين سنة، ثم يتوفى ويصلي عليه المسلمون.

\_ وقد أقام الحدود والقصاص ونهى عن تعطيلها، وحض صاحب الحق على العفو.

عن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: قال رسول الله - عن أبي هريرة - رضي الله عنه الأرض من أن يمطروا - على أخرجه النسائي وابن ماجة وأحمد .

وعن عبد الله بن عمروبن العاص \_ رضي الله عنها \_ أن رسول الله \_ ﷺ \_ قال: (تعافوا الحدود فيها بينكم، فها بلغني من حد فقد وجب) أخرجه أبو داود والنسائي.

وكان من حكمة الله تعالى ورحمته أن لا يهلك قوم خاتم الأنبياء بعذاب الاستئصال، مع أن المشركين من أهل مكة سألوا رسول الله \_ عن آيات كثيرة. وقد بين سبحانه أنه إنها منعه أن يرسل بها أن كذب بها الأولون، فيستحقون عذاب

<sup>(</sup>١) محصرتين: يقال: ثوب ممصر: إذا كان فيه صفرة خفيفة يسيرة.

<sup>(</sup>٢) وفي سنده في الروايتين جرير بن يزيد بن جرير بن عبد الله البجلي وهوضعيف. وفي السرواية الأولى أيضاً عيسى بن يزيد الأزرق لم يوثقه غير ابن حبان، انظر جامع الأصول مع التعليق ٣/٣٥. ألا فلينظر أهل الكتاب إلى هذه الدقة في التوثيق، وليأتوا بمثلها وإلا. . .

الاستئصال كما استحق من قبلهم. فإن الآيات توجب إقامة الحجة عليهم، والحجة قائمة بغيرها، فإن ما أتى به النبي الحجة عليهم، والحجة فقد أظهر الله سبحانه على يدي رسوله من الآيات ما هو أعظم من آيات من قبله من الأنبياء. روى المفسرون وأهل الحديث عن ابن عباس - رضي الله عنها - أنه قال: سأل أهل مكة رسول الله - على يزرعوا. فقيل لهم الصفا ذهباً، وأن ينحي عنهم الجبال حتى يزرعوا. فقيل له: إن شئت نستأني بهم، وإن شئت نؤتيهم الذي سألوا، فإن كفروا هلكوا كما هلك من قبلهم. فقال: بل أستأني بهم، فأنزل الله: ﴿ وَما منعنا أن نرسل بالآيات إلا أن كذب بها الأولون . . . الآية ﴿ [٧١/ ٥٩].

واكتفى سبحانه وتعالى بتعذيب بعضهم بأنواع من العذاب كما قال سبحانه: ﴿قل هل تربصون بنا إلا إحدى الحسنين؟ ونحن نتربص بكم أن يصيبكم الله بعذاب من عنده أو بأيدينا ﴾ [٩/٢٥] فأخبر جل جلاله أنه يعذب الكفار تارة بأيدي المؤمنين بالجهاد والحدود كما سلف، قال سبحانه: ﴿قاتلوهم يعند بهم الله بأيديكم ويخزهم وينصركم عليهم ويشف صدور قوم مؤمنين ﴾ وتارة بغير ذلك، كالمستهزئين ﴿ويشف صدور قوم مؤمنين ﴾ وتارة بغير ذلك، كالمستهزئين ﴿ [٥/٥٩] الني عليه النبي عليه النبي عليه الله عليه كلباً من كلابه، فافترسه الأسد.

وكان في ذلك الاستيناء إيهان كثير منهم كأبي سفيان وعكرمة بن أبي جهل. ولو أهلكهم لبادوا ولم يبق لهم ذرية تؤمن. فكان في إرسال خاتم النبيين - على الحكمة البالغة والمنن السابغة ما لم يكن في رسالة غيره من الأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين.

ح ـ جاء في الجملة العشرين: أما النبي الذي يجترىء بالكبرياء، ويتكلم في اسمي ما لم آمره به، بأن يقوله، أم باسم آلهة غيري فليقتل.

وعليه، فالنبي الذي ينسب إلى الله ما لم يأمره به يقتل، أي نهايته القتل.

ولـولم يكن محمـد \_ عَلَيْهُ \_ نبياً حقاً لكان قد قتل . ولكن لم يستطيع أحد قتله ، رغم المحاولات الكثيرة من قريش ومن يهود ومن المنافقين وسائر المشركين في مكة والمدينة .

ومصداق هذا المعنى قوله سبحانه: ﴿ ولو تقول علينا بعض الأقاويل لأخذنا منه باليمين، ثم لقطعنا منه الوتين ﴾ [سورة الحاقة ٤٤].

وقوله تعالى: ﴿يا أيها الرسول بلغ ما أنزل إليك من ربك، وإن لم تفعل فما بلغت رسالته، والله يعصمك من الناس ﴾ [سورة المائدة ٦٧].

واليهود يعلمون ذلك حق العلم.

عن أبي هريرة \_ رضى الله عنه \_ قال: لما فتحت خيبر، أهديت لرسول الله \_ عَلِي عَلَي مِشَاةٌ فيها سُمَ ، فقال رسول الله \_ ﷺ \_: اجمعوا لي من كان هاهنا من اليهود، فجُمعوا له. فقال رسول الله \_ عَلِيْهُ \_: إني سائلكم عن شيء، فهل أنتم صادقيّ عنه؟ قالوا: نعم ياأبا القاسم. فقال لهم رسول الله - على -: من أبوكم؟ قالوا: فلان. قال: كذبتم، بل أبوكم فلان. قالوا: صدقت وبرررت. فقال: هل أنتم صادقيّ عن شيء إن سألتكم عنه؟ قالوا: نعم ياأبا القاسم، وإن كذبناك عرفت، كما عرفته في أبينًا. قال لهم: من أهل النار؟ قالوا: نكون فيها يسيراً ثم تَخْلُفُونَا فِيهَا. قال رسول الله \_ عَلَيْهُ \_: اخسؤ وا فيها، والله لا نخلُفكم فيها أبداً. قال: هل أنتم صادقي عن شيء إن سألتكم عنه؟ قالوا: نعم ياأبا القاسم. قال: هل جعلتم في هذه الشاة سماً؟ قالوا: نعم. قال: فما حملكم على هذا؟ قالوا: أردنا إن كنت كاذباً نستريح منك، وإن كنت صادقاً لم يضرك. \_ أخرجه البخاري بالسند المتصل \_.

وعن أنس بن مالك \_ رضي الله عنه \_ أن امرأة يهودية أتت رسول الله \_ على إبشاة مسمومة ، فجيء بها إلى رسول الله \_ على ذلك فقالت: أردت الأقتلك. فقال: ما كان الله ليسلطك على ذلك . \_ أخرجه البخاري ومسلم وأبو داود \_ .

وفي رواية أبي داود عن جابر ـ رضي الله عنه ـ قالت: قلت إن كان نبياً فلن تضره، وإن لم يكن نبياً استرحنا منه، فعفا عنها(۱).

وقد ادعى النبوة في زمنه وبعده ناس كثيرون، وكان نهايتهم القتل، مثل مسيلمة الكذاب وغيره.

<sup>(</sup>١) انظر هذه البشارة في إظهار الحق ٢/ ٢٣٩ ـ ٢٤٥، محمد رسول الله لبشرى ص٥٥ ـ ٢٠٠ ، الملل والنحل للشهر ستاني ٢/ ٢١١، قصص الأنبياء للنجار ص٢٩٣ ـ ٢٩٤ و ٢٩٧ ، محمد في الكتب المقدسة لمحمد رواس قلعه جي ص٢٨ .

### البشكارة الثانية

جاء في سفر التثنية في الإصحاح الثاني والثلاثين مايلى: ٢١ — هم - أي بنوإسرائيل - أغاروني بغير إله، وأغضبوني بمعبوداتهم الباطلة. وأنا أيضاً أغيرهم بغير شعب، وبشعب جاهل أغضبهم.

فبنوا إسرائيل أغضبوا الله وأغاروه، بعبادتهم للمعبودات الباطلة، ومنها العجل، ولذلك فإن الله سبحانه سوف يعاقبهم ويغيرهم، وذلك باصطفاء واختيار الشعب الآخر الذي هو عندهم جاهل محتقر.

ولاشك أن المقصود بالشعب الجاهل العرب، لأنهم كانوا في غاية الجهل والضلال، ولم يكن عندهم اتجاه إلى العلم، سواء كان من العلوم الشرعية أو العلوم العقلية أو التجريبية، وكان معظمهم أمياً لا يقرأ ولا يكتب، وكانوا يعبدون الأصنام ويتدون البنات، ويغير بعضهم على بعض. . . كما كانوا محتقرين لدى اليهود، لكونهم من أولاد جارية إبراهيم - عليه السلام - «هاجر» .

وأوفى الله بها وعد، فبعد أن كان بنو إسرائيل أفضل العالمين في زمانهم، استبدل بهم قوماً غيرهم، وهم العرب

الأميون، فبعث فيهم رسولاً منهم، أمياً مثلهم، فهداهم من الصلال وجمعهم من الشتات، وألف بين قلوبهم على الحق والخير. قال سبحانه: ﴿هو الذي بعث في الأميين رسولاً منهم يتلو عليهم آياته ويزكيهم، ويعلمهم الكتاب والحكمة، وإن كانوا من قبل لفي ضلال مبين ﴾ [الجمعة: ٢].

كما فضل أمته على سائر الأمم. قال سبحانه: ﴿كنتم خير أمة أخرجت للناس تأمرون بالمعروف وتنهون عن المنكر وتؤمنون بالله ﴾ [سورة آل عمران: ١١٠].

هـــذا. ويــؤيــد ذلـك ما جاء فى المـزامير: الحجر الذي رفضه البناؤ ون صار حجر الزاوية. لذلك أقول لكم: إن ملك الله ينزع منكم، ويُعطى لأمة تحمل ثهاره.

وقد نزع منهم، وحَملت ثهاره أمة محمد \_ عَلَيْ \_ فأخرجت الناس من عبادة العباد إلى عبادة الله الواحد، ومن جور الأديان إلى عدل الإسلام وسهاحته.

 اللبنة؟ فأنا اللبنة وأنا خاتم النبيين (رواه البخاري ومسلم بالسند المتصل)(١).

أي فكنت أنا اللبنة وختمت الأنبياء» .

<sup>(</sup>١) وروى البخارى ومسلم والترمذي عن جابر ـ رضى الله عنه ـ نحوه، ومسلم عن أبي سعيد، والترمذي عن أبي بن كعب وقال: حديث حسن صحيح أهـ .
انظر إظهار الحق ٢ / ٢٤٩ ـ ٠ ٢٥٠ ، محمد رسول الله لبشرى .

#### البشكارة الثالث

جاء في سفر التثنية في الإصحاح الثالث والثلاثين مايلي :

جاء الرب من سيناء، وأشرق لنا من ساعير، واستعلن ـ وفي بعض النسخ: واستعلىٰ ـ من جبل فاران، ومعه ألوف الأطهار

فمجيئه من طورسيناء: إنزاله التوراة على موسى . - عليه السلام - وقد كلمه ربه في جبل الطور، حيث ناداه من واديه الأيمن في البقعة المباركة من الشجرة، وهذا الأمر متفق عليه .

وإشراقه من ساعير: إنزاله الانجيل على عيسى ـ عليه السلام ـ وساعير جبل ببلاد الشام بجانب بيت لحم، وهى القرية التى ولد فيها السيد المسيح ـ عليه السلام ـ وبعضهم يطلق على أرض الجليل التى فيها مدينة الناصرة، ساعير، ويسمى جبالها جبال ساعير(۱).

واستعلانه \_ أو علوه \_ من جبل فاران : إنزاله القرآن على عمد \_ على -، وفاران أحد الجبال المحيطة بمكة ، وهو الذي فيه

<sup>(</sup>١) ورد في التوراة أن نسل العيص كانوا سكاناً بساعير، وأمر الله موسى أن لا يؤذيهم .

غار حِراء، حيث نزل الوحى على رسول الله \_ ﷺ \_ أول مرة . وليس حول مكة جبال كثيرة .

وليس هناك خلاف بين المسلمين وبين أهل الكتاب في أن فاران هي مكة .

جاء في سفر التكوين في الباب الحادي والعشرين في حال إسهاعيل ـ عليه السلام ـ مايلي :

٢٠ ــ وكان الله معه، ونها وسكن في البرية، وصار شاباً يرمي السهام .

۲۱ ــ وسكن برية فاران، وأخذت له أمه امرأة من مصر.

ولاشك أن اسماعيل هوجد النبى ـ على ـ وأن سكناه كانت بمكة بواد غير ذي زرع. وذلك المكان يسمى برية فاران إلى اليوم .

وقد اعترف اليهود بأن الوحي هو المراد في طور سيناء، فلابد أن يكون الأمر كذلك في ساعير وفاران. ولم ينزل بعد السيح - عليه السلام - كتاب في برية فاران أو جبالها إلا على محمد بن عبد الله - عليه أن المراد من استعلانه بفاران إرسال محمد - عليه وظهوره .

فيكون الله سبحانه ذكر الجبال الثلاثة حقاً، وذكر الكتب المنزلة على الترتيب الزماني، فذكر إنزال التوراة ثم الإنجيل ثم

القرآن. كما قال سبحانه: ﴿ أَلَمُ الله لا إِله إِلا هو الحي القيوم. نزل عليك الكتاب بالحق مصدقاً لما بين يديه، وأنزل التوراة والإنجيل من قبل هدى للناس، وأنزل الفرقان ﴾ [سورة آل عمران].

وتلك الأماكن الشلاثة أقسم الله بها فى القرآن حيث قال تعالى : ﴿وَالْتَيْنُ وَالْزِيْتُونُ، وَطُورُ سَيْنِيْنَ. وَهَذَا الْبِلْدُ الْأُمِيْنَ. لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانُ فَي أُحْسَنُ تَقُويُم ﴾ [سورة التين] .

فأقسم سبحانه بالتين والزيتون، والمراد الأرض المقدسة التي نبت فيها ذلك، ومنها بعث المسيح وأنزل عليه الإنجيل.

وأقسم بطور سينين وهو الجبل الذي كلم الله فيه موسى وناداه من شاطىء الوادى الأيمن .

وأقسم بالبلد الأمين، مكة، وهو البلد الذي أسكن فيه إبراهيمُ ابنه إسهاعيلَ وأمةً هاجر.

قال الشهرستاني في الملل والنحل: ولما كانت الأسرار الإلهية والأنوار الربانية في الوحي والتنزيل على مراتب ثلاث: مبدأ ووسط وكهال، والمجيء أشبه بالمبدأ، والظهور أشبه بالوسط، والإعلان أشبه بالكهال، عبرت التوراة عن طلوع صبح الشريعة والتنزيل بالمجيء من طور سيناء، وعن طلوع

الشمس بالظهور على ساعير، وعن البلوغ إلى درجة الكمال بالاستواء والإعلان على فاران اهر (١).

واليهود بأسرهم مجمعون على أن فى التوراة بشارة بواحد بعد موسى \_ عليه الصلاة والسلام \_ وإنها يفترقون فى تعيين ذلك الواحد أو فى الزيادة عليه . ولذلك هاجر قسم كبير منهم من أوطانهم ببلاد الشام إلى تلك البقاع فى الجزيرة العربية ، وأقاموا القلاع والحصون فى الأرض الواقعة بين حرتين ، وفيها نخل ، فإنها دار هجرة رسول الله المنتظر ، نبيّ آخر الزمان ، لنصرته إذا ظهر ، فلما ظهر ، وأعلن الحق بفاران ، وهاجر إلى دار هجرته هجروه وتركوا نصرته .

قال ابن إسحاق: وحدثني عاصم بن عمروبن قتادة عن رجال من قومه: قال: إن مما دعانا إلى الإسلام مع رحمة الله وهداه لنا، لما كنا نسمع من رجال يهود، كنا أهل شرك أصحاب أوثان، وكانوا أهل كتاب عندهم علم ليس عندنا، وكانت لا تزال بيننا وبينهم شرور، فإذا نلنا منهم بعض ما يكرهون قالوا لنا: إنه قد تقارب زمان نبى يبعث الآن نقتلكم معه قتل عادٍ وإرم. فكنا كثيراً ما نسمع ذلك منهم. فلما بعث الله رسوله وإرم.

<sup>(</sup>١) إظهار الحق ٢٠٠/٢، الملل والنحل ٢١٣/١، محمد رسول الله لبشرى، الجواب الصحيح لابن تيمية .

أجبناه حين دعانا إلى الله وعرفنا ما كانوا يتوعدوننا به ، فبادرناهم إليه ، فآمنا به وكفروا به وكذبوه ، ففينا وفيهم نزلت هؤلاء الآيات من سورة البقرة : ﴿ ولما جاءهم كتاب من عند الله مصدقا لما معهم ، وكانوا من قبل يستفتحون على الذين كفروا ، فلما جاءهم ما عرفوا كفروا به ، فلعنة الله على الكافرين ﴾ [٨٩] .

وقال سبحانه: ﴿الله تيناهم الكتاب يعرفونه كما يعرفونه كما يعرفون أبناءهم، وإن فريقاً منهم ليكتمون الحق وهم يعلمون ﴿ [البقرة: ١٤٦] .

### البشارة الرابعت

جاء في سفر التكوين الإصحاح السابع عشر:

٠٠ \_ وعلى إسماعيل استجيب لك، هوذا أباركه، وأكثره كثيراً جداً، فسيلد اثني عشر رئيساً، وأجعله لشعب

وهذا وعد من الله لإبراهيم في حق اسماعيل - عليها الصلاة والسلام - فقوله: لشعب كبير يشير إلى محمد - والناه لم يكن في ولد إسماعيل من كان لشعب كبير غيره. إذ رسالته عامة. قال الله سبحانه: ﴿ وإذ يرفع إبراهيم القواعد من البيت وإسماعيل، ربنا تقبل منا إنك أنت السميع العليم. ربنا واجعلنا مسلمين لك، ومن ذريتنا أمة مسلمة لك، وأرنا مناسكنا، وتب علينا، إنك أنت التواب الرحيم. ربنا وابعث فيهم رسولاً منهم يتلواعليهم آياتك، ويعلمهم الكتاب والحكمة ويزكيهم، إنك أنت العزيز الحكيم ﴿ [سورة البقرة: والحكمة ويزكيهم، إنك أنت العزيز الحكيم ﴾ [سورة البقرة: 177].

وكأن هذا الوعد لإبراهيم مواساة له، عندما رأى ابنه اسماعيل وأمه هاجر مطرودين أمام عينيه، يُقيمان بواد غير ذى زرع من أجل سارة .

جاء في سفر التكوين في الإصحاح الحادي والعشرين مايلي :

١٣ ـ وابن الجارية سأجعله أُمّة، لأنه نسلك .

هذا إذاً إسماعيل جد محمد \_ على وهو ابن الجارية هاجر، والأمة العظيمة هي أمة محمد \_ علي الله عليه المعليمة على المادة العليمة المادة العليمة المادة المادة العليمة المادة العليمة المادة المادة العليمة المادة المادة العليمة العليمة العليمة العليمة المادة العليمة المادة العليمة المادة العليمة المادة العليمة العليمة المادة العليمة العليمة

قال الشهرستانى فى الملل والنحل: واليه ود معترفون بهذه القضية، إلا أنهم يقولون: أجابه بالملك دون النبوة والرسالة. وقد ألزمتُهم - أى من ناحية الحجة - أن الذي سلمتم به، أهو ملك بعدل وحق أم لا ؟ فإن لم يكن بعدل وحق، فكيف يمن على إبراهيم بملك فى أولاده، هو جور وظلم!! في يمن على إبراهيم بملك فى أولاده، هو جور وظلم!! وإن سلمتم القول والصدق من حيث الملك، فالملك يجب أن يكون صادقاً فيها يقوله. وكيف يكون الكاذب على الله صاحب عدل وحق ؟ إذ لا ظلم أشد من الكذب على الله، ففى تكذيبه تجويره، وفى التجوير رفع المنة بالنعمة(١). اه.

<sup>(</sup>۱) الملل والنحل ۲۱۲/۱۳۳۳، إظهار الحق ۲۰۱/۲، محمد رسول الله لبشرى ص٧٤، قصص الأنبياء للنجار ص٢٩٣

# البشكارة الخامسة

جاء في سفر حجي الإصحاح الثاني مايلي :

7 \_ لأنه هكذا قال رب الجنود: هي مرة بعد قليل، فأزلزل السموات والأرض والبحر واليابسة.

٧ \_ وأزلزل كل الأمم، ويأتى مشتهى كل الأمم، فأملأ
 هذا البيت عدلاً. قال رب الجنود.

 $\Lambda = \frac{1}{2}$  الفضة ولي الذهب. يقول رب الجنود .

عجد هذا البيت الأخير يكون أعظم من مجد الأول.
 قال رب الجنود. وفي هذا المكان أعطي السلام. يقول رب الجنود.

ولو حللنا هذا النص لوجدنا فيه مايلي :

(أ) إن الله سيزلزل كل الأمم على يد الذي تشتهيه وتحبه كل الأمم .

(ب) عود المجد إلى بيت المقدس على يد مشتهى كل الأمم .

(ج) إعطاء السلام والأمان والمجد في البيتين الأول والثاني .

فمن هو مشتهى كل الأمم ؟ .

قال الدكتور محمد رواس قلعه جي في كتابه: «محمد في الكتب المقدسة» (١): إن كلمة مشتهى كل الأمم المذكورة هي «محدوت» باللغة العبرية، أي محمود كل الأمم محدوت» أي الذي حاشية الأصل العبري «مشتهى كل الأمم محدوت» أي الذي تحمده كل الأمم، ولاشك أن هذا يعني محمداً أو أحمد أو محموداً. فالتوراة صرحت بأسم محمد «محدوت» لكن الترجمة أبعدت لفظ محمد لتضع مكانه مرادفاً يصرف الذهن عن اسم محمد .

عن جبير بن مطعم - رضى الله عنه - قال: سمعت رسول الله - يقول: «لي خمسة أسهاء: أنا محمد، وأنا أحمد، وأنا الماحي الذي يمحو الله بي الكفر، وأنا الحاشر الذي يحشر الناس على قدميّ، وأنا العاقب. (أخرجه البخاري ومسلم ومالك في الموطأ والترمذي بالأسانيد المتصلة). والعاقب: الذي ليس بعده شيء، وقد سهاه الله رؤ وفاً رحيها.

وعن أبى موسى الأشعرى \_ رضى الله عنه \_ قال : كان رسول الله \_ على \_ يسمى لنا نفسه أسهاء ، فقال : «أنا محمد وأنا أحمد وأنا المقفّي ونبى التوبة ونبي الرحمة » . (رواه مسلم بالسند المتصل) .

<sup>(</sup>١) انظر ص١٥ و٣٧ .

وقد تحققت الأمور الشلائة على يد رسول الله - على وعلى يد أمته من بعده، وعم الأمان في البيتين. قال سبحانه: «هو الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق، ليظهره على الدين كله ولو كره المشركون [سورة: التوبة ٣٣].

وقال تعالى: ﴿ولقد كتبنا في الزبور من بعد الذكر أن الأرض يرثها عبادي الصالحون. إن في هذا لبلاغاً لقوم عابدين وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين [سورة الأنبياء: ٥٠١-١٠٧].

### البشكارة السّادك

جاء في سفر التكوين في الإصحاح التاسع والأربعين مايلي :

فلا يزول القضيب من يهوذا والمدبر من فخذه، حتى يجيء الذي له الكل، وإياه تنتظر الأمم .

وفى نسخة ثانية : فلا يزول القضيب من يهوذا والرسم من تحت أمره، إلى أن يجيء الذى هو له، وإليه تجتمع الشعوب .

والمعنى: لا يزول الحكم من يهوذا، ولا من الراسم الدى هوعيسى عليه السلام - حتى يجيء الذى له وإليه تجتمع الشعوب.

وهذه علامة صريحة ودلالة واضحة على أن المراد من ذلك هو سيدنا محمد \_ عليه لله الشعوب ما اجتمعت قط إلا إليه .

قال الله تعالى: ﴿وإن يريدوا أن يخدعوك، فإن حسبك الله هو الذي أيدك بنصره وبالمؤمنين، وألف بين قلوبهم، لو أنفقت ما في الأرض جميعاً ما ألفت بين قلوبهم، ولكن الله ألف بينهم إنه عزيز حكيم ﴾ [سورة الأنفال: ٢٦-٣٣].

وفى حديث جابر - رضى الله عنه - السابق : وكان النبى يبعث إلى قومه خاصة ، وبعثت إلى الناس عامة . اه وكان من أصحابه الرومي والفارسي والحبشي وغير ذلك(١).

<sup>(</sup>١) إظهار الحق /٢٥٢ -٢٥٣ و٢٦٩ -٢٦٦، محمد رسول الله، لبشرى ص٧٥-٧٦ و٨١-٨٦، قصص الأنبياء للنجار ص٣٩٨-٣٩٧، محمد في الكتب المقدسة لمحمد رواس ص١٥ و٣٧.

## البشارة السّابعت

جاء في سفر دانيال الإصحاح الثاني: في تعبير رؤيا الملك بختنصر:

المالك، يبعث إله السهاء، مملكة لن تنقضي أبداً، وملكها لا يُعطىٰ لشعب آخر، وهي تسحق وتُفني جميع المالك، وهي تثبت إلى الأبد.

وقد أعطى الله سبحانه السلطة لمحمد وأمتِه، ففتحوا شرقاً وغرباً، وقضوا على الدولتين العُظْميين في ذلك الوقت الفرس والروم. ثم تقدموا نحو أوربا تارة عن طريق الأندلس حتى وصلوا إلى بواتيه في فرنسا، وتارة عن طريق تركيا شمالاً.

وهـذه السلطـة لاتفنى أبـداً، وإن اعـتراهـا الـوهن والضعف، بيد أنها لا تمحق، بل تبقى مرهوبة الجانب.

عن المغيرة بن شعبة - رضى الله عنه - قال . قال رسول الله - يَنْ لا يزال ناس من أمتي ظاهرين ، حتى يأتيهم أمر الله وهم ظاهرون» - رواه البخارى ومسلم بالاسانيد المتصلة - .

وعن ثوبان \_ رضى الله عنه \_ قال رسول الله \_ قال رسول الله \_ وعن ثوبان طائفة من أمتي ظاهرين على الحق، لا يضرهم

من خذلهم، حتى يأتى أمر الله وهم كذلك» ـ رواه مسلم والترمذي وأبو داود وبالأسانيد المتصلة ـ .

فهذه هي السلطة الأبدية التي لا تنقضي ، وملكها لا يُعطى لشعب آخر ، وسيظهر كمالها عن قريب بإذن الله في زمن المهدي ونزول المسيح عيسى ابن مريم \_ عليه الصلاة والسلام \_

عن ابن عباس \_ رضى الله عنه \_ قال : قال رسول الله \_ عنه \_ قال : قال رسول الله \_ عنه \_ قال : قال رسول الله \_ عَيْم \_ : «لن تهلك أمة أنا أولها، ومهديًّا أوسطها، والمسيح آخرها» \_ أخرجه أبو نُعيم \_

وقال سبحانه: ﴿ يريدون ليطفئوا نور الله بأفواههم والله متم نوره ولو كره الكافرون. هو الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله ولو كره المشركون ﴾ [سورة الصف: ٨-٩].

والمسلمون اليوم بلغ بهم الأمر من الضعف ما بلغ، ومع ذلك تجد رهبتهم في قلوب أعدائهم على اختلاف أنواعهم، وهم يخافون من أي تحرك باسم الإسلام، ويتكاتفون على ما بينهم من الاختلاف لاحتواء ذلك وتطويقه والقضاء عليه.

والتبشير المخادع باسم المسيح والرحمة والمحبة قائم على قدم وساق في إفريقية وآسيا، تموله الدول الغربية وتحرسه بجيوشها وأساطيلها سابقاً، وبعملائها حالياً، وهم يخافون من امتداد الإسلام وانتشاره مع أنه يقوم على جهود فردية، وهم

يعترفون بأن الإسلام يغلبهم في إفريقية السوداء. فيجتمعون ويكيدون، والله من ورائهم محيط(١).

<sup>(</sup>١) انظر كتاب الاستعمار الفرنسي في أفريقيا السوداء لفيليب فوندونسي رئيس الاستخبارات الفرنسية في إفريقية سابقاً. والتبشير والاستعمار للدكتورين فروخ والخالدي .

# البشارة النامنة

جاء في سفر أشعيا في الإصحاح الثاني والأربعين:
١ \_ هوذا عبدي الذي أعضده، مختاري الذي سُرّت به نفسي، وصفت عليه روحي، فليخرج الحق للأمم.

٣ \_ لا يصيح ولا يسمع في الشارع صوته . . . .

٤ \_ لا يكل ولا ينكسر حتى يضع الحق في الأرض.
 وتنتظر الجزائر شريعته .

وجاء أيضاً: الذي جعله الله عهداً للشعب، ونوراً للأمم، ليفتح عيون العمي، ليخرج من الحبس المأسورين، من بيت السجن، الجالسين في الظلمة اه.

وبتحليل هذا النص نجد أن هذه الصفات تتمثل في محمد \_ على - بجلاء ووضوح :

(أ) فمحمد - على اختاره الله واصطفاه، وأيده بنصره، ليخرج الحق للأمم كلها.

عن واثلة بن الأسقع - رضى الله عنه - قال : سمعت رسول الله عليه يقول : «إن الله اصطفى كنانة من ولد إسماعيل، واصطفى قريش بني هاشم، واصطفى من قريش بني هاشم، واصطفانى من بني هاشم» (رواه مسلم والترمذى) .

وعن المطلب بن وداعة \_ رضى الله عنه \_ أن رسول الله حلق والله \_ قال : «أنا محمد بن عبد الله بن عبد المطلب. إن الله خلق الخلق، فجعلني في خيرهم، ثم جعلهم فرقتين، فجعلني في خير فرقة، ثم جعلهم قبائل، فجعلني في خيرهم قبيلة، ثم جعلهم بيوتاً، فجعلني في خيرهم بيتاً وخيرهم نفساً». (رواه المترمذي وقال : حديث حسن صحيح). فهو \_ عليه \_ خيار من خيار من خيار. وربك يخلق مايشاء ويختار .

(ب) ومحمد على كان لا يرفع صوته فى الكلام من غير حاجة، وضحكه التبسم. قال سبحانه: ﴿فبها رحمة من الله لنت لهم، ولوكنت فظاً غليظ القلب لانفضوا من حولك . [سورة: آل عمران 109].

وعن عائشة \_ رضى الله عنها \_ : أن النبى \_ عَلَيْهُ \_ كان يَحدث حديثاً، لو عده العاد لأحصاه. (رواه البخارى ومسلم والترمذى) .

(ج) ومحمد - على الله الله الله الله ولم ينكسر حتى وضع الحق فى الأرض، رغم ما اعتراه من الشدائد والإيذاء. قال سبحانه : فاصبر كما صبر أولوا العزم من الرسل ولا تستعجل لهم . [الأحقاف ٢٥]. أي داوم على الصبر واستمر عليه. علماً بأنه ما أوذي أحد فى الله كما أوذي رسول الله - على اله .

(د) ومحمد \_ عليه الله ليضىء الطريق للناس، ويخلصهم مما هم فيه. قال سبحانه: ﴿ يِاأَيُهَا النبي إنا أرسلناك

شاهـداً ومبشـراً ونـذيراً، وداعياً إلى الله بإذنه وسراجاً منيراً ﴾. [سورة الأحزاب ٤٥].

وقال أيضاً في سورة الأعراف كها سبق في الآية : ﴿ويضع عنهم إصرهم والأغلال التي كانت عليهم ﴾.

عن عطاء بن يسارقال: لقيت عبد الله بن عمروبن العاص - رضى الله عنها - فقلت: أخبر في عن صفة رسول الله - على التوراة فقال: أجل والله، إنه لموصوف في التوراة ببعض صفته في القرآن: ﴿ياأيها النبي إنا أرسلناك شاهداً ومبشراً ونذيراً وحرزاً للأميين، أنت عبدي ورسولي، سميتك المتوكل، ليس بفظ ولا غليظ ولا سخّاب في الأسواق، ولا يدفع السيئة بالسيئة ولكن يعفو ويصفح، ولن يقبضه الله حتى يقيم به الملة العوجاء، بأن يقولوا: لا إله إلا الله، ويفتح به أعيناً عمياً، وآذاناً صهاً، وقلوباً غلفاً. (رواه البخارى والطبرى).

#### البشارة الناسعت

جاء فى سفر أشعيا في الإصحاح الثانى والأربعين : 9 ـ وأنا مخبر أيضاً بأحداث قبل أن تحدث، وأسمعكم إياها .

١٠ - سبحوا للرب تسبيحة جديدة، تسبيحة من أقاصي الأرض، راكبين في البحر وملؤه، والجزائر وسكانها.

11 ـ لترفع البرية ومدنها صوتها فى البيوت التى سكنها قيدار، سبحوا ياسكان الكهف، من رؤ وس الجبال يصيحون. \_ وفى بعض النسخ: ياسكان سالع \_.

۱۳ ـ الـرب كجبـار، يخرج مثـل رجـل مقـاتل، يهوش الغير، يصوت ويصيح على أعدائه، يتقوىٰ.

ولنحلل الآن هذا النص:

بعد أن أخبر أشعيا \_ عليه السلام \_ قومه عن أمور قد أتت، نَبَّههم إلى أنه سيخبرهم عن أمور تحدث في المستقبل .

والمراد بالتسبيحة الجديدة: العبادة على النهج الجديد الذي ستأتى بها الشريعة المحمدية، ليس غير. وتعميمها على سكان أقاصي الأرض وأهل الجزائر والمدن والبراري: إشارة

إلى عموم رسالته \_ على \_ ولفظ «قيدار» أقوى إشارة إليه \_ على - لأنه \_ عليه الصلاة والسلام \_ من أولاد قيدار بن إسماعيل، كما هو معروف . والبرية التي سكنها قيدار هي الجزيرة العربية ، وكانت مساكن أولاد إسماعيل .

وقوله: «في رؤ وس الجبال يصيحون» إشاره إلى العبادة المخصوصة التي تؤدى في الحج والعمرة، حيث يرفع الآلاف بل الملكيين من الناس أصواتهم بالتلبية والتكبير والدعاء. «لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك، إن الحمد والنعمة لك والملك، لا شريك لك».

ومن المعلوم أنه تسن التلبية كلما صعدوا مرتفعاً، أو هبطوا وادياً، أو التقوا بركب آخر، أو انعطفوا في طريقهم. ويستحب رفع الصوت في ذلك من غير إفراط. ومن المعلوم أيضاً أن الحجاج يقفون في عرفة، ويبيتون بمني ليالي وأياماً، ومنى كلها جبال ووديان

وفى الجملة العاشرة: «من أقاصي الأرض راكبين فى البحر وملؤه، والجزائر وسكانها» وهي إشارة إلى مجيء الحجاج والمعتمرين من كل مكان مها بعد. كما هي الحال الآن حيث يأتي المسلمون من كل مكان لأداء الحج أو العمرة براً وبحراً وجواً.

قال تعالى: ﴿وأذن فى الناس بالحج يأتوك رجالاً، وعلى كل ضامر، يأتين من كل فج عميق﴾. [سورة الحج ٢٧).

أما ما ورد فى بعض النسخ «ياسكان سالع» فهي إشارة إلى الأنصار الذين هاجر إليهم رسول الله على ألم المنورة فاستقبلوه ونصروه. لأن سالع، هو جبل سُلْع بفتح السين وسكون اللام - الذي يقع قرب المسجد النبوي من الجانب الغربي للمدينة المنورة، يمر بأحد جانبيه شارع السيح، وبالآخر شارع سلطانة.

فهذه الصفات إنها تنطبق على محمد على وأمته، فهم الذين يكبر ون الله بأصوات مرتفعة في أذانهم للصلوات الخمس وعلى الأماكن المرتفعة.

عن جابر بن عبد الله \_ رضى الله عنه \_ قال : كنا مع رسول الله \_ ﷺ \_ إذ علونا كبرنا، وإذا هبطنا سبحنا، فوضعت الصلاة على ذلك . (رواه أبو داود وغيره) .

وهم أيضاً يكبرون الله بأصوات عالية مرتفعة في عيديهم الفطروالنحرفي الصلاة والخطبة وفي أيام منى يكبر الحجاج وسائر أهل الأمصار عقيب الصلاة، كما يكبرون على هديهم وأضاحيهم، وليس هذا لأحد من الأمم غير المسلمين.

وقوله: «كجبار يخرج مثل رجل مقاتل \_\_\_ يصوت ويصيح على أعدائه يتقويٰ» يشير إلى مضمون الجهاد إشارة

جسنة ، فجهاد هذا النبي المنتظر ، وجهاد من تبعه يكون خالصاً لله وبأمره لإعلاء كلمته خالياً من أي غرض دنيوي ، ومن حظوظ النفس وهواها . كما يشير إلى التكبير عند بدء القتال وبعده . وهكذا كان الصحابة \_ رضى الله عنهم \_ يقاتلون لله ، فهم جند الله ، يقاتل الله بهم أعداء ويؤ يدهم بنصره . وكذلك من تبعهم بإحسان . ويكبر ون عند لقاء عدوهم . وقد اشتهروا بذلك .

ولفظ: «الجبار» يشير إلى قوته وقهره للأعداء، ومحمد ولفي نبى الرحمة ونبى الملحمة. كما قال سبحانه: «محمد رسول الله، والنين معه أشداء على الكفار رحماء بينهم، تراهم ركعاً سجداً يبتغون فضلاً من الله ورضوانا سيهاهم في وجوههم من أثر السجود، ذلك مثلهم في التوراة. ومثلهم في الإنجيل كزرع أخرج شطأه، فآزره فاستغلظ فاستوى على سوقه، يعجب الزراع ليغيظ بهم الكفار (۱).

وهذا قليل من كثير، وغيض من فيض مما في تلك الأسفار من البشارات بالنبي المنتظر الذي هو من ولد إسماعيل عليه السلام - بالرغم مما اعتورها من التحريف القصدي وغير القصدي .

<sup>(</sup>۱) قصص الأنبياء للنجار ص٣٩٨-٣٩٧، إظهار الحق ٢ / ٢٦١-٢٦٢، محمد رسول الله لبشرى ص٧٧، المسيح ابن مريم لعبد الحميد جودة السحار، الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح.

قال عبد الوهاب النجار في كتابه قصص الأنبياء : وقد بشر اليهود بمحمد عليه أنبياء كثير ون، منهم :

- داود في المزامير **٥٥** ـ ١١٠ ـ ١٤٩ .

- أشعيا في الإصحاحات ٨ - ٩ - ٢٦ - ٥٥ - ٤٢ -

. \_ 70 \_ 7. \_ 00 \_ 02 \_ 07 \_ 01 0. \_ 27

- دانيال في الإصحاح ٢ - ٧ .

- حبقوق في الإصحاح ٣.

- زكريا في الإصحاح٣.

ـ ملاخي في الإصحاح ٣.

# بشارات عيسني بمحت بصلى اسرعلبه وكم

قال الله تعالى: ﴿وإذ قال عيسى ابن مريم يابني إسرائيل إني رسول الله إليكم، مصدقاً لما بين يدي من التوراة، ومبشراً برسول يأتي من بعدي اسمه أحمد. فلما جاءهم بالبينات، قالوا: هذا سحر مبين ﴾. [سورة الصف٦].

لم تزل الأنبياء تبشر برسول الله - على وتصفه لأممها في الكتب، وتأمرهم باتباعه ونصره ومؤازرته إذا بعث .

قال ابن عباس - رضى الله عنها - ما بعث الله نبياً إلا أخذ عليه العهد؛ لئن بعث محمد - على - وهوحي ليتبعنه، وأخذ عليه أن يأخذ على أمته؛ لئن بعث محمد على وهم أحياء ليتبعنه وينصرنه. وكان أول ما اشتهر الأمر في أهل الأرض على لسان إبراهيم الخليل والدِ الأنبياء بعده - عليهم الصلاة والسلام - حين دعا لأهل مكة أن يبعث الله فيهم رسولاً منهم، ثم على لسان عيسى ابن مريم - عليه الصلاة والسلام -.

عن خالد بن معدان عن أصحاب رسول الله - على انهم قال و الله على الله الله أخبرنا عن نفسك والله و الله أخبرنا عن نفسك والسلام ورأت أمي حين وبشرى عيسي - عليه الصلاة والسلام - ورأت أمي حين حملت بي كأنه خرج منها نور أضاءت له قصور بصرى من أرض

الشام» (رواه ابن إسحاق بسنده، قال ابن كثير: إسناده جيد وله شواهد اه وروى أحمد نحوه).

فمن الأغراض التي جاء عيسى ابن مريم لتقريرها البشارة باقتراب ملكوت السموات والأرض، أي الشريعة الإله يسة التبي يرسل الله بها النبي الأمى كما سيأتى إن شاء الله . . ولذلك خاطب بني إسرائيل قائلاً : إنى رسول الله إليكم، وقد بشرت التوراة بي، وأنا مصداق ما أخبرت عنه، وأنا أبشركم بمن بعدي، ألا وهو الرسول النبي الأمي العربي المكي أحمد.

فعيسى خاتم أنبياء بنى إسرائيل، وقد أقام فى ملئهم مبشراً بمحمد، وهو أحمد خاتم الأنبياء والمرسلين الذى لا رسالة بعده ولا نبوة. فلها جاء أحمد المبشّر به فى الأعصار المتقادمة اتهموه بالسحر وغيره.

وكان المسيح عيسى عليه السلام يعبر عن المبشَّر به بلفظ النبي، وبلفظ مسيّا(١)، وبلفظ أحمد فارقليط كها سنرى ذلك في البشارات التالية :

<sup>(</sup>١) مسيّا: كلمة آرامية تعني رسول. والمسيح: كلمة عربية معناها الملك أو النبي، وهو لقب لابن مريم، أما عيسى فاسم العلم له، وبالعبرية يشوع أي المخلص، لتخليصه لكثير من الناس من آثامهم وضلالهم.

انظر قصص الأنبياء للنجار ص٣٧٦ و٣٩٨\_ ٣٩٨.

# البشك الأولى

جاء في إنجيل يوحنا الإصحاح الرابع عشر قول المسيح ـ عليه السلام ـ لأتباعه :

• ١ \_ إن كنتم تحبونني فاحفظوا وصاياي .

١٦ \_ وأنا أطلب من الأب \_ أي الله \_ فيعطيكم «فارقليط» آخر، ليثبت معكم إلى الأبد .

٢٦ ــ وأما الفارقليط روح القدس الذي سيرسله الأب
 باسمي، فهو يعلمكم كل شيء، ويذكركم بكل ما قلته لكم.

۲۹ ــ والآن قد قلت لكم قبل أن يكون، حتى إذا كان تؤمنون .

وفى الإصحاح الخامس عشر:

٢٦ ــ ومــتى جاء الفـــارقليــط الـــذى أرسله إليكم من
 الأب، روح الحق الذى ينبثق من الأب، فهو يشهد لي

٧٧ \_ وأنتم أيضاً تشهدون، لأنكم معي من الابتداء .

وفي الإصحاح السادس عشر:

٧ \_ لكني أقول لكم الحق، إنه خير لكم أن أنطلق، لأنه إن لم أنطلق، لا يأتيكم الفارقليط، فأما إن انطلقت، فإني أرسله إليكم .

٨ \_ ومتى جاء، فه ويوبخ العالم \_ وفي بعض النسخ

يبكّت ـ العالم على خطيئته، وعلى بِرِ وعلى دينونة .

١٢ ــ وعندي أيضاً أشياء كثيرة أقولها لكم، غير أنكم لا تطيقون حملها الآن.

١٣ ــ ولكن متى جاء هوروح الحق فإنه يعلمكم الحق،
 لأنه لا يتكلم من عند نفسه، بل كل ما يسمع يتكلم به،
 ويخبركم بأمور آتية .

١٤ ـ إنه سيمجدني، لأنه يأخذ ممالي ويخبركم .

إن المسيح - عليه السلام - لفت انتباه السامعين إلى أن ما سيلقيه عليهم ضروري وهام واجب الحفظ والرعاية ، فشوقهم إلى ذلك بقوله : إن كنتم (تحبونني) فاحفظوا (وصاياي). وذلك لما علم بالتجربة وبنور النبوة أن الكثيرين من بني إسرائيل ينكرون النبي المبشربه ، فأكد ذلك بتلك الفقرة ، ثم أخبر بمجيئه : وأنا أطلب من الله فيعطيكم فارقليط آخر . ولنبحث الآن عن معنى كلمة «فارقليط» ثم لنحلل

النص : تهرب النصارى من حقيقة هذه الكلمة :

فى الأناجيل المترجمة إلى العربية المطبوعة فى لندن فى السنوات ١٨٢١ - ١٨٣١م ورد لفظ الفارقليط، كما أثبته في الأعلى .

وفى كتاب العهد الجديد الصادر عن جمعيات الكتاب المقدس في الشرق الأدنى عام ١٩٦٣م ورد بدلاً من فارقليط

لفظ «المعزّي» وهو اسم فاعل مشتق من العزاء بمعنى الصبر وتخفيف المصاب ونحو ذلك .

وفى كتاب العهد الجديد الصادر عن المطبعة البولسية فى حريصا بلبنان عام ١٩٦٤م والذى يذكرون فى مقدمته أنه نقله عن اليونانية وعلق عليه القس جورج فاخوري، وقدمه إلى البطريرك مكسيموس الرابع. وجدتُ فيه كلمة «المحامي» بدلاً من الفارقليط، وبدلاً من المعزّي. ويعلق القس على ذلك فيقول فى الحاشية: وهذا المحامي المعزي الذى يقيم فى الكنيسة إلى الأبد، ويكون شِبْه روح لها، هو الروح القدس، الأقنوم الثالث من الثالوث الأقدس اه.

ولا نريد الآن أن نخوض في معنى الأقانيم وتكوّنها وتميزها عن بعضها. فإن ابن تيمية \_ رحمه الله \_ يقول في كتاب الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح: سألت أكثر من عشرين قسيساً عن معنى الأقانيم ؟ فأجابوني بأكثر من عشرين جواباً(١).

<sup>(</sup>١) مما تعلمه الكنيسة للطلاب النصارى في كتاب الديانة المسيحية الذي يدرس في المرحلة الثانوية في سورية، في السبعينيَّات من السنوات الميلادية مايلي: نؤمن بإله واحد رب واحد، مكون من ثلاثة أقانيم، كل أقنوم إله مستقل له إرادة متميزة اهو وهذا وربي في الحساب بديع.

وسألتُ بعض من يتحرش بالمسلمين، ويتصدى للتبشير بينهم: كيف يكون المسيح \_ عليه السلام \_ إلها أوزّباً، وقد ولَدَتْه مريم؟؟ فأين كان قبل أن يولد؟ فأجاب: إنها ولدت الناسوت واتحد باللاهوت، فصار الأقنوم الثاني. فعرّجتُ على بعض صفات الله سبحانه =

ولكن من المعروف عند المحققين من المترجمين أن الكلمة في أي لسان من الألسن لها معنى حرفي ولها جوّ. وعلى المترجم أن ينتبه إلى كليها عند الترجمة، وإلا وقع في خطأ جسيم. ولا أدري أى المعنيين راعى القس جورج، وهويترجم أقدس كتاب عندهم، ثم أقره عليه البطريرك. وإذا كانوا يترجمون الأناجيل بلغة العصر، فإن كلمة محامي تعني في لبنان وسورية وسائر البلاد العربية ذلك الرجل الذي درس القانون في كلية الحقوق، ثم تمرن عند محام قديم، بعد أن سجل اسمه لدى النقابة، ثم أصبح يدافع عن أي شخص يدفع له أجراً سواء أكان على حق أم لا، إلا من رحم ربك، فإن تعجب فعجب قولهم إنه عامي !!

وعلى كل حال يرى النصارى أن الفارقليط أو المعزي أو المحامي هو الروح القدس، الأقنوم الثالث الذي وعد المسيح تلاميذه بأن ينزل عليهم، ويقيم معهم في الكنيسة إلى الأبد

<sup>=</sup> قائلاً: ألا تقرمعي بأن الإله يجب أن يكون متصفاً بكل كهال منزهاً عن كل نقصان؟ فقال: بلى . قلت: إذا كان المسيح إلها أورباً ، فكيف يخرج من مكان ضيق قذر ، ونحن نعلم أن الناس تعظ المتكبر فتقول له: انظرمم خلقت ، ومن أين خرجت . فالولادة انتقاص ينزه الإله عنها . فكرر قوله: إنها ولدت الناسوت دون اللاهوت . قلت: فهل تعني أن المسيح ولد ميتاً بدون روحه «اللاهوت» ، ثم جرى الاتحاد بينها؟! فبهت الذي كفر.

وعلى كل ٍ من شاء زيادة في هذا المضهار فليراجع كتاب الله واحد أم ثالوث لمحمد مجدي مرجان .

ويكون شبه روح لها . ولنبحث الآن عن أصل الكلمة ومعناها :

يقول العلامة رحمة الله بن خليل الهندي: إن من عادة أهل الكتاب أن يترجموا الأسهاء، ولا يبقوها على لفظها. وعيسى عليه السلام كان يتكلم الآرامية المشتقة من العبرية، واللفظ العبري مفقود. إذاً لم يبق شك في أن يوحنا ترجم اسم المبشربه إلى اليونانية، حسب عادتهم. ثم إن المترجمين إلى العربية عربوا اللفظ اليوناني بـ«فارقليط».

ثم يذكر رحمه الله أنه قد وجد رسالة صغيرة باللغة الأردية لبعض القسس طبعت في كلكتا، يدّعي مؤلفها أنه يحقق في لفظ فارقليط. وملخص كلامه: أن هذا معرب من اليوناني وأن الصحيح فيه «PARACLETE» «باراكليت» وهو بمعنى المعزي والمعين والوكيل والشافع. ويدعي بأن علماء المسلمين التبس الأمر عليهم، ففهم وا أن اللفظ في الأصل «PERACLYTE» «بيراكلوت» ومعناه قريب من محمد أو أحمد. فقالوا: إن عيسى بشر بمحمد عليهما الصلاة والسلام ..

ويرد الشيخ ـ رحمه الله ـ على ذلك فيقول: إن التفاوت بين اللفظين يسير جداً، وإن الحروف اليونانية كانت متشابهة، فتبديل بير اكلوت بباراكليت قريب القياس، ثم رجح أهل

التثليث هذه النسخة أى التى فيها «باراكليت» على النسخ الأخرى - أي التى فيها «بيراكلوت» - ومثل هذا الأمر منهم ليس بعيد اه . وعلى كل إن كانت الكلمة في الأصل «بيراكلوت» بمعنى محمد أو أحمد أو محمود، فإن عيسى - عليه السلام - قد بشر بمحمد - عليه السراحة ، كما هو الحال في إنجيل برنابا ، وكما هو صريح الآية في القرآن ﴿ومبشراً برسول يأتي من بعدي اسمه أحمد وإن سلمنا أنها كانت «باراكليت» بمعنى المعزّي والمعين والوكيل والشافع ، فإن عيسى - عليه السلام - قد كنّي عن رسول الله محمد - والنه على المعانى كلها تصدق عليه .

ذكر الشيخ عبد الوهاب النجار في كتابه قصص الأنبياء أنه كان في سنة ١٨٩٤م طالباً في دار العلوم، وكان يجلس بجانبه في درس اللغة العربية العلامة الكبير الدكتور كارلو نلينو المستشرق الإيطالي، وكان يحضر اللغة العربية بتوصية من الحكومة الإيطالية، فانعقدت بينها أواصر الصحبة المتينة. يقول: وفي ليلة السابع والعشرين من شهر رجب سنة يقول: وفي ليلة السابع والعشرين من شهر رجب سنة ١٣١١ه خرجنا بعد المحاضرة وسرنا --- ثم قلت له: ما معنى «بيراكلوتس» ؟ فأجابني بقوله: القسس يقولون معناها المعزي. قلت: إني أسأل الدكتور كارلونلينو الحاصل على الدكتوراة في آداب اللغة اليونانية القديمة ولست أسأل قساً. فقال: إن معناها: الذي له حمد كثير. فقلت: هل يوافق ذلك أفعل التفضيل من فعل حمد ؟ فقال: نعم. فقلت: إن

رسول الله - على اسمائه أحمد. فقال: ياأخى أنت تحفظ كثيراً. ثم افترقنا. وقد ازددت بذلك تثبتاً في معنى قوله تعالى، حكاية عن المسيح - عليه السلام -: ﴿ومبشراً برسول يأتي من بعدى اسمه أحمد ﴾.

وذكر عبد الحميد جودة السحار في كتابه المسيح ابن مريم أن «فارقليط» لفظة يونانية ترجمتها جمعية التوراة الأمريكية بالمعزّي، وترجمها المسلمون بأحمد، ثم يقول: ووضح القسيس عبد الواحد داود الأشورى العراقي في كتابه الإنجيل والصليب الكلمات اليونانية التي في التوراة والإنجيل بمعنى أحمد وإسلام

هــذا. وذكر الشيخ رحمة الله الهندى في «إظهار الحق» أن بعض النصاري ادّعوا قبل ظهور محمد على وأنه مصاديق لفظ «فارقليط» مثل «منتس» الذي ادعى أنه الفارقليط الذي وعد عيسى بمجيئه. وتبعه أناس كثير ون. فعلم أن انتظار الفارقليط كان في القرون الأولى للنصاري، وكان بعضهم يدعي أنهم مصاديق ذلك، وكان بعض النصاري يقبلون دعاويهم اه.

ولاشك أن أهل الكتاب من يهود ونصارى كانوا ينتظرون خروج نبي قبل ظهور محمد \_ ﷺ \_ وسأذكر شواهد على ذلك في آخر الكتاب إن شاء الله . أما الآن فلنحلل النص لنرى انطباقه

التام على رسول الله محمد \_ ﷺ \_:

(أ) جاء في الجملة السادسة عشرة: وأنا أطلب من الأب ـ أي الله ـ فيعطيكم فارقليط آخر.

يدعى النصارى أنه روح القدس كها سلف. ولا صحة لادعائهم، لأن هذا الروح كها يعتقدون متحد بالأب مطلقاً، وبالابن من ناحية لاهوته، لا من ناحية ناسوته، اتحاداً حقيقياً، فلا يصدق في حقه أنه فارقليط آخر، بخلاف النبي المبشر به.

ثم إن كان معناه المعزّي والوكيل والشفيع كما يقولون، فإن هذه الأمور من خواص النبوة، لا من خواص هذا الروح المتحد.

كما ورد فى الجملة نفسها أنه يقيم إلى الأبد. وقد حفظ الله سبحانه القرآن صحيحاً سليماً دون غيره من الكتب. قال سبحانه: ﴿إِنَا نحن نزلنا الذكر وإنا له لحافظون ﴾. [سورة الحجر٩].

(ب) جاء في الجملة السادسة والعشرين : فهويعلمكم كل شيء، ويذكركم بجميع ما قلته لكم .

وبالفعل، فإن رسالة محمد - على الشمل جميع نواحى الحياة من علاقة الفرد بالفرد إلى علاقة الأمة بغيرها من الأمم سلماً وحرباً. قال سبحانه: ﴿ما فرطنا في الكتاب من شيء ﴾. [سورة الأنعام ٣٨]. وعن سلمان - رضى الله عنه - وقال له

المشركون: إنه علمكم نبيكم كل شيء حتى الخِراءة! قال: أجل، لقد نهانا أن يستنجي أحدنا بيمينه، أو يستقبل القبلة بغائط أوبول، ونهى عن الروثة والعظام، وقال لا يستنجي أحدكم بدون ثلاثة أحجار - أخرجه الخمسة إلا البخارى واللفظ لمسلم -.

وقد ذكر النبي \_ على النصارى بكل ما قاله عيسى بن مريم وما جاء به من التوحيد الخالص، ونهاهم عن التثليث والغلوفي الدين. قال سبحانه: ﴿ وإذ قال الله ياعيسى ابن مريم أأنت قلت للناس اتخذوني وأمي إلهين من دون الله. قال سبحانك ما يكون لي أن أقول ما ليس لي بحق ﴾ . [المائدة ١١٦].

وعن أبى هريرة \_ رضى الله عنه \_ قال : سمعت رسول الله \_ على الله \_ على الله \_ على الله ـ الله ـ على الدنيا والآخرة ليس بيني وبينه نبي ، والأنبياء إخوة ، أبناء علات ، أمهاتهم شتى ، ودينهم واحد» . (رواه البخاري ومسلم وأبو داود) .

ولم يثبت من رسائل العهد الجديد أن الحواريين كانوا قد نسوا ما قاله عيسى، ثم أتى هذا الروح النازل فذكرهم به .

(ج) جاء فى الجملة التاسعة والعشرين : والآن قد قلت لكم قبل أن يكون، حتى إذا كان تؤمنون . وهذا يدل على أن المراد به غير الروح القدس كما يزعمون . كما أن عدم الإيمان ما

كان مظنوناً منهم وقت نزوله. أما إذا حملنا النص على النبي المبشر به، فإن الكلام يكون حسناً، وفي محله.

(د) جاء فى الإصحاح الخامس عشر فى الجملة السادسة والعشرين: فهويشهد لى. وفى السابعة والعشرين: وأنتم تشهدون، لأنكم معى من الابتداء.

وبالفعل فقد شهد محمد على النبوة، وأمر المسلمين بالإيهان به، وبرآه مما نسب إليه من الألوهية، وبرآ أمه من تهمة الزنى التي ألصقها بها يهود. قال سبحانه: ﴿لقد كفر السنين قالوا إن الله هو المسيح ابن مريم، وقال المسيح يابني إسرائيل اعبدوا الله ربي وربكم، إنه من يشرك بالله فقد حرم الله عليه الجنة، ومأواه النار، وما للظالمين من أنصار .

﴿لقد كفر الذين قالوا إن الله ثالث ثلاثة، وما من إله إلا إلى واحد، وإن لم ينتهوا عما يقولون ليمسَّن الذين كفروا منهم عذاب أليم ﴾. [٧٣] .

﴿أَفَلَا يَتُوبُونَ إِلَى الله ويستغفرونه والله غفور رحيم﴾.[٧٤].

﴿ما المسيح ابن مريم إلا رسول قد خلت من قبله الرسل وأمه صديقة كانا يأكلان الطعام. انظر كيف نبين لهم الآيات، ثم انظر أنى يؤفكون ﴿. [٧٥].

أما ما يزعمون أنه الروح، فلم يشهد بشيء بين يدي أحد، لأن تلاميذ المسيح الذين نزل عليهم الروح - كما يدعون - كانوا محتاجين إلى هذه يدعون - كانوا معم يشهدون أن عيسى - عليه السلام - ما أخبر عن نفسه إلا أنه رسول يبشر بنبي يأتي من بعده اسمه أحمد. أما من بعدهم فقد التبس عليهم الأمر.

(ه) جاء في الإصحاح السادس عشر الفقرة السابعة: إنه خير لكم أن أنطلق، لأنه إن لم انطلق لا يأتيكم الفارقليط...

(و) وجاء في الفقرة الثامنة من الإصحاح نفسه: ومتى جاء، فهو يوبخ العالم على خطيئته...

 لعدم إيهانهم بعيسى - عليه السلام - واتهامهم أمه بالزنى . وبكّت النصارى على تثليثهم وقولهم إن الله هو المسيح ابن مريم كما سلف . بعكس الروح ، فإن توبيخه لا يصح . وما كان التوبيخ هدف التلاميذ بعد نزوله ، لأنهم كانوا يدعون إلى المسيحية بالوعظ والترغيب .

(ز) جاء فى الفقرة الثانية عشرة من الإصحاح السادس عشر: وعندي أيضاً أشياء كثيرة أقولها لكم، غير أنكم لا تطيقون حملها الآن.

وبنو إسرائيل لا يحتملون تلقى الشريعة الأبدية من عيسى - عليه السلام - لأن التطور البشري لا يسمح لهم أن يتلقوها، فإنهم يحتاجون إلى إعداد وتربية تمتد زمناً ليكونوا متهيئين لتلقى آخر الشرائع. أما عندما تصل البشرية إلى النضوج العقلى، والتفتح الديني المناسب، فإن الله سبحانه يرسل لهم خاتم الرسل بخاتمة الشرائع إلى جميع الناس. وهذا ما كان.

أما الروح النازل - كما يقولون - فلم يزد أيَّ حكم من الأحكام على ما جاء به عيسى - عليه السلام -.

(ح) جاء في الفقرة الثالثة عشرة : ومتى جاء روح الحق، فإنه يعلمكم جميع الحق لأنه لا يتكلم من عند نفسه، بل كل ما يسمع يتكلم به.

ومحمد \_ عَلَيْهِ \_ ما كان يتكلم من عند نفسه ، بل يجعل الله كلامه في فمه ، ويكلم الناس بها يوحيه الله إليه من أمر أو نهي \_ كها سلف في البشارة الأولى من بشارات العهد القديم . قال سبحانه : ﴿قل ما كنت بدعاً من الرسل ، وما أدري ما يفعل بي ولا بكم ، إن أتبع إلا ما يوحي إلي ، وما أنا إلا نذير مبين ﴾ . [سورة الأحقاف ٩] .

﴿ وقال سبحانه : ﴿ وما ينطق عن الهوى إن هو إلا وحي يوحي ﴾ . (١) [سورة النجم ٤] .

(ط) وجاء في الفقرة نفسها: ويخبركم بأمور آتية:

وما الذى أخبر به الروح للحواريين أو لغيرهم من الأمور الغيبية الآتية ؟ لم يحدث هذا. أما محمد على وفقد أخبر عن أمور كثيرة ستقع في المستقبل، منها ما وقع، فأتت كما قال. ومنها مالم يقع حتى الآن، والمسلمون ينتظرون وقوعها، والأحاديث التالية فيها مصداقية ذلك:

ا \_ عن حذيفة بن اليان \_ رضى الله عنهما \_ قال : قام فينا رسول الله \_ على \_ مقاماً ، فما ترك شيئاً يكون من مقامه ذلك إلى قيام الساعة إلا حدثه ، حفظه من حفظه ، ونسيه من نسيه ، قد علمه أصحابي هؤلاء ، وإنه ليكون منه الشيء قد نسيته ،

<sup>(</sup>١) إظهار الحق /٢٩٧-٢٩٨ ، محمد رسول الله لبشرى ص٦٦-١٠٦ ، محمد في الكتب المقدسة ص١٠٦-١٠١ ، قصص الأنبياء للنجار ص٣٩٨-٣٩٧ ، المسيح ابن مريم لعبد الحميد جودة السحار .

فأراه فأذكره كما يذكر الرجل وجه الرجل إذا غاب عنه، ثم إذا رآه عرفه \_ أخرجه البخاري ومسلم وأبو داود \_ .

Y - وعن عمروبن أخطب - رضى الله عنه - قال: صلى رسول الله - على الفجر وصعد على المنبر، فخطبنا حتى حضرت الظهر، فنزل فصلى، ثم صعد المنبر، فخطبنا حتى حضرت العصر، ثم نزل فصلى، ثم صعد المنبر حتى غربت الشمس، فأخبرنا بها كان، وبها هو كائن إلى يوم القيامة. قال: فأعلمنا أحفظنا - أخرجه مسلم -.

٣ – عن جابربن سمرة وأبي هريرة - رضى الله عنها - قال رسول الله - على الله عنها حوالا : قال رسول الله - على الله على كسرى فلا كسرى بعده ، وإذا هلك قيصر فلا قيصر بعده ، والذي نفسي بيده ، لتنفقن كنوزهما في سبيل الله - رواه البخاري ومسلم - .

وقد أنفقت كنوزهما في سبيل الله بعد موت النبي - على ووزعت على أصحابه - رضى الله عنهم - فاجتمعت أكوام من المال أمام عمر - رضى الله عنه - في مسجد رسول الله - على فجعل يقلبها ويبكى، ثم وزعها .

عند النبي - وعن عدي بن حاتم - رضى الله عنه - قال: بينا أنا عند النبي - عَلَيْ - إذ أتاه رجل فشكا إليه الفاقة، ثم أتاه آخر

فشكا إليه قطع السبيل. فقال: ياعدي هل رأيت الحيرة؟ قلت: لم أرها، وقد أنبئت عنها. قال: إن طالت بك حياة

لترين الظعينة ترتحل من الحيرة حتى تطوف بالكعبة، لا تخاف أحداً إلا الله تعالى \_ قلت فيم بيني وبين نفسى : فأين دعار طيَّءٍ الذين سعروا البلاد ؟ \_ ولئن طالت بك حياة لتفتحن كنوز كسرى. قلت: كسرى ابن هرمز؟ قال: كسرى بن هرمز. ولئن طالت بك حياة لترين الرجل يخرج ملء كفه من ذهب أو فضة، يطلب من يقبله منه، فلا يجد أحداً يقبله منه، وليلقين الله أحدكم يوم يلقاه، وليس بينه وبينه حجاب ولا ترجمان يترجم له، فيقولن: ألم أبعث إليك رسولاً فيبلغك؟ فيقول: بلى يارب. فيقول: ألم أعطك مالاً وأفضل عليك ؟ فيقول: بلي. فينظر عن يمينه فلا يرى إلا جهنم، وينظر عن يساره فلا يرى إلا جهنم. قال عدي: فسمعت النبي - علي - يقول: اتقوا النارولوبشق تمرة، فمن لم يجد شق تمرة، فبكلمة طيبة. قال عدي : فرأيت الظعينة ترتحل من الحيرة حتى تطوف بالكعبة لا تخاف إلا الله، وكنت فيمن افتتح كنوز كسرى ابن هرمز، ولئن طالت بكم حياة لترون ما قال النبي أبو القاسم -عَيْلِيَّةً \_: يخرج ملء كفه \_ أخرجه البخاري \_.

وقد حدث هذا، فكان الرجل في عهد عثمان - رضى الله عنه - وفي عهد عمر بن عبد العزيز يخرج زكاة ماله، فلا يجد من يقبلها منه، لغناهم عن ذلك وورعهم الذي يمنعهم من الطمع.

• \_ وعن أبي ذر الغفارى \_ رضى الله عنه \_ قال : قال رسول الله \_ على \_ : إنكم ستفتحون مصر، وهي أرض يسمىٰ فيها القيراط، فاستوصوا بأهلها خيراً، فإن لهم ذمة ورحماً \_ أخرجه مسلم \_ .

7 ـ وعن حذیف ـ ورضی الله عنه ـ قال : قال رسول الله ـ وعن حذیف ـ و رضی الله عنه ـ قال : قال رسول الله ـ و تكون النبوة فیكم ما شاء الله أن تكون، ثم یرفعها الله إذا شاء أن یرفعها . ثم تكون ما شاء الله أن تكون، ثم یرفعها إذا شاء أن یرفعها . ثم یکون ملکاً عاضاً ، فیكون ماشاء الله أن یكون ، ثم یرفعها إذا شاء الله أن یکون ، ثم یرفعها إذا شاء الله أن یرفعها . ثم تكون ماشاء الله أن تكون ، ثم یرفعها إذا شاء أن یرفعها . ثم تكون خلافة علی منهاج النبوة . ثم سكت ـ أخرجه أحمد فی المسند وصححه العراقی من طریقه ، وأخرجه البزار والطیالسی بأتم منه ، وروی الطبرانی فی الأوسط بعضه ، قال الهیثمی : ورجاله ثقات ـ .

٧ \_ وعن أبى قبيل قال: كنا عند عبد الله بن عمروبن العاص \_ رضى الله عنه \_ وسئل أي المدينتين تفتح أولاً، القسطنطينية أو رومية ؟ فدعا عبد الله بصندوق له حلق، قال: فأخرج منه كتاباً. قال: فقال عبد الله: بينها نحن حول رسول الله \_ على الله \_ على الله ـ على المدينتين تفتح أولاً، أقسطنطينية أو رومية ؟ فقال رسول \_ على المسند وابن أبى تفتح أولاً. يعنى قسطنطينية \_ أخرجه أحمد في المسند وابن أبى

شيبة والدارمي والحاكم وصححه ووافقه الذهبي، والمقدسي وحسنه \_.

ولقد فتحت القسطنطينية على يد السلطان العثماني محمد الشاني المعروف بالفاتح، ولنعم الأمير أميرها ولنعم الجيش جيشها، وسماها «إسلام بول» أي مدينة الإسلام. أما روميه، فهي روما عاصمة إيطاليا اليوم مقربابا النصارى الكبير «الفاتيكان» فلتفتحن بإذن الله، كما أن الشمس تشرق كل يوم، بيد أنه لا يعلم ذلك الوقت إلا الله.

۸ ـ وعن أبى هريرة ـ رضى الله عنه ـ أن رسول الله ـ قال : لا تقوم الساعة حتى يقاتل المسلمون اليهود، فيقتلهم المسلمون، حتى يختبىء اليهوديّ وراء الحجر والشجر. فيقول الحجر أو الشجر: يامسلم ياعبد الله هذا يهودي خلفي، تعال فاقتله. إلا الغرقد، فإنه من شجر اليهود ـ رواه البخارى ومسلم ـ.

9 \_ وعن عبد الله بن عمر \_ رضى الله عنها \_ أن النبي \_ على \_ قال لتقاتلن اليهود، فلتقتلنهم، حتى يقول الحجر: يامسلم هذا يهودي، فتعال فاقتله \_ أخرجه البخارى ومسلم والترمذى \_.

ومن تقدير الله سبحانه أن الأوربيين عرضوا على اليهود أن يقيموا دولتهم في استراليا، فرضي بعضهم وأبى أكثرهم، ثم

عرضوا عليهم أن يقيموا دولة في إفريقية ، فرضى بعضهم وأبى أكثرهم . وأصروا على فلسطين ، فاجتمعوا من شتى بقاع الدنيا فيها ، ولا يزالون يتوافدون ويجتمعون . ولا يعلم إلا الله متى يخلص المسلمون في جهادهم حتى يكون لله وبأمره خالصاً من أية شائبة ليتحقق وعد الله . وإنّ ذلك لكائن بإذن الله كما أن الشمس تشرق كل يوم ، ولن تقف دونه قوة .

ومن الطــريف ما حدثني به فلسطيني أنهم يكثــرون من زراعة شجر الغرقد للزينة. والله غالب على أمره.

## البشكارة الثانكة

جاء في إنجيل متى الإصحاح الثالث:

ا \_ وفي تلك الأيام جاء يوحنا المعمدان \_ أي يحيى \_ يُكرز في برية اليهودية .

٢ ـ قائلًا: توبوا إلى الله، لأنه قد اقترب ملكوت السموات.

وفي الإصحاح الرابع:

۱۲ ــ ولما علم يسوع أن يوحنا اسلم انصرف إلى الجليل.

۱۷ ــ ومن ذلك الـزمان ابتدأ يسوع يكرز ويقول: توبوا
 إلى الله، لأنه قد اقترب ملكوت السموات.

٢٣ ــ وكان يسوع يطوف كل الجليل، ويعلم في مجامعهم ويكرز ببشارة الملكوت.

وفي الإصحاح السادس في بيان الصلاة التي علمها المسيح لتلاميذه وفيها: «ليتقدس اسمك، ليأت ملكوتك».

وفي الإصحاح العاشر: ولما أرسل الحواريين إلى البلاد الإسرائيلية للدعوة والوعظ وصاهم بوصايا، منها هذه الوصية: وفيها أنتم ذاهبون أكرزوا قائلين: إنه قد اقترب ملكوت السموات.

وجاء في إنجيل لوقا الإصحاح التاسع:

٢ - وأرسلهم - أي التلاميذ - ليكرزوا بملكوت الله.
 وفي الإصحاح العاشر:

٨ ـ وأية مدينة دخلتموها وقبلوكم، فكلوا مما يقدم لكم.
 ٩ ـ واشفوا المرضى الذين فيها، وقولوا لهم: قد اقترب منكم ملكوت الله.

فظهر أن كلًا من يحيى وعيسى والحواريين بشر باقتر اب ملكوت الله أو ملكوت السموات.

والنصاري يحملون ذلك على أنه طريقة النجاة التي ظهرت بشريعة عيسى، وشيوع الديانة النصرانية في جميع أنحاء العالم.

وهذا غير صحيح لأنه خلاف الظاهر من نصوصهم:

ا ـ فعيسى بشربالألفاظ التي بشربها يحيى . فعلم أن الملكوت كما لم يظهر في عهد يحيى ، كذلك لم يظهر في عهد عيسى ـ عليه السلام ـ ولا في عهد الحواريين . بل كل منهم مُبشربه مُخبر عن فضله متر ج لمجيئه . فلا يكون المراد بملكوت السموات طريقة النجأة التي ظهرت بشريعة عيسى ، وإلا لما قال عيسى والحواريون وغيرهم : إن ملكوت السموات قد اقترب . بل كانوا يقولون : قد ظهر أو ابتدأ . ولما كان علم التلاميذ أن يقولوا في الصلاة : وليأت ملكوتك . ولا يزال النصارى حتى يقولوا في الصلاة : وليأت ملكوتك . ولا يزال النصارى حتى

الآن يرددونها، وبخاصة قبل الطعام. ولوكان الأمركما يقولون لعدلوا عن ذلك إلى الشكر.

ب \_ إن لفظ ملكوت السموات يدل على أن هذا الملكوت يكون في صورة القوة والجهاد والحكم، لا في صورة المسكنة، وأن مبنى قوانينه لابد أن يكون كتاباً سهاوياً، لا حكماً علمانياً تُبعد عنه الكنيسة.

فالصحيح أن ملكوت السموات الذي بشربه يحيى وعيسى والحواريون هوطريقة النجاة التي ظهرت بشريعة محمد \_ على لأن كل هذه الأمور تصدق على الشريعة المحمدية، ولا تنطبق إلا عليها.

وليس المراد بذلك شيوع الديانة النصرانية في جميع أنحاء العالم كما يدّعون، لأن ذلك ترده النصوص والتشبيهات التي وزدت في أناجيلهم ومنها ما يلي:

جاء في إنجيل متى الإصحاح الثالث عشر:

يشبه ملكوت السموات إنساناً زرع زرعاً جيداً في الله -

٣١ \_ ثم قدم لهم مثلاً آخر قائلاً: يشبه ملكوت السموات حبة خردل أخذها إنسان وزرعها في حقله.

٣٧ ــ وهي أصغر جميع البذور، ولكن متى نمت، فهي أكبر البقول، وتصير شجرة، حتى إن طيور السهاء تأتي وتأوي إلى أغصانها.

فشبه ملكوت السموات بإنسان زارع زرع زرعاً لا بنمو الزراعة وحصادها.

وجاء في الإصحاح الحادي والعشرين بعد بيان التمثيل: لذلك أقول لكم: إن ملكوت الله ينزع منكم ويعطى لأمة تحمل أثماره.

وهذا القول يدل على أن المراد بملكوت السهاوات طريقة النجاة نفسها، لا شيوعها وانتشارها في جميع أنحاء العالم، وإلا لما كان هناك معنى لنزع شيوعها من قوم وإعطائها لأخرين.

فهذا كله يرد تأويلهم، ويثبت البشارة بطريقة النجاة بشريعة محمد \_ ريا \_ .

قال سبحانه: ﴿ محمد رسول الله ، والذين معه أشداء على الكفار ، رحماء بينهم ، تراهم ركعاً سجداً يبتغون فضلاً من الله ورضوانا ، سيماهم في وجوههم من أثر السجود ، ذلك مثلهم في التوراة . ومثلهم في الإنجيل كزرع أخرج شطأه فآزره فاستغلظ فاستوى على سوقه ، يعجب الزراع ليغيظ بهم الكفار ﴾ (١) .

وعلى العموم فإن خير من قام بشرح معظم هذه البشارات، والاستدلال على صحة انطباقها على محمد بن

<sup>(</sup>١) إظهار الحق ج٢ / ٢٧٦-٢٧٣ .

عبدالله - على التأويلات التعسفية والاعتراضات التعسفية والاعتراضات التي أثيرت حول انطباقها على مجيء رسول الله - على العلامة الهندي رحمة الله بن خليل في كتابه إظهار الحق(١).

وقد ذكر بشرى زخاري ميخائيل في كتابه «محمد رسول الله هكذا بشرت الأناجيل» أنه قد اكتشفت فوق هضبة بجوار البحر الميت منذ عدة سنوات مخطوطات قديمة ، تصحح الفكرة السائدة عن ألوهية المسيح . وقد وجدت في أوان فخارية قديمة . وقد اتضح بعد الدراسات والتحاليل أنها جزء من مكتوبات الإبسينين القدماء .

وقد أثارت هذه المخطوطات ثائرة العلماء ورجال الدين في جميع عواصم العالم.

ومما تقرره هذه المخطوطات أن المسيح - عليه السلام - كان مسيّا المسيحيين، وأن هناك مسيّا آخر.

وقد يكون المقصود بالمسيّا الثاني هو نفسه - أي المسيح - عند عودته بالروح، أو أن يكون المقصود به ظهور محمد بن عبدالله - على - لأنه كان يتكلم للحق منصفاً روح المسيح ومدافعاً عنه وعن العقيدة الأصلية التي جاء بها اه.

<sup>(</sup>١) انظر إظهار الحق مطبعة الرسالة ٢/ ٢٣٩-٢٩٧ ، وانظر الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح، لابن تيمية .

هذا. وعلى فرض أن هناك فقرات ليس المقصود بها البشارة برسول الله - على المنه عنه عنه البشارة برسول الله - على الله عنه عنه الله عنه الله عنه عنه الله عنه واضحة لا تحتاج إلى تأويل في أن القادم من نسل إسهاعيل هو النبي المنتظر الذي بشر به موسى وعيسى - عليها الصلاة والسلام - بل لا تحتمل غير ذلك.

### البشكارة الثالث

جاء في إنجيل برنابا في الإصحاح السادس والتسعين ما يلي:

 ١ \_ ولما انتهت الصلاة قال الكاهن بصوت عال: قف يايسوع، لأنه يجب علينا أن نعرف من أنت، تسكيناً لأمتنا.

٢ \_ أجاب يسوع: أنا يسوع ابن مريم من نسل داود،
 بشر مائت، ويخاف الله، وأطلب أن لا يعطى الإكرام والمجد إلا
 لله.

٣ \_ أجاب الكاهن: أنه مكتوب في كتاب موسى أن إلهنا سيرسل لنا مسيّا الذي سيأتى ليخبرنا بها يريد الله، وسيآتي للعالم برحمة الله.

لذلك أرجوك أن تقول لنا الحق، هل أنت مسيًا الله الذي ننظره؟ .

م \_ أجاب يسوع: حقاً إن الله وعد هكذا، ولكني لست هو، لأنه خلق قبلي وسيأتي بعدي(١).

<sup>(</sup>١) لعل صاحب الإنجيل أراد أن محمداً \_ الله على على على عليه السلام عندما أخرج الله سبحانه ذرية آدم من صلبه أمثال الذر، وأخذ عليهم العهود أن لا يشركوا بالله شيئاً ، كما جاء في سورة الأعراف ﴿وإِذْ أَخَذَ ربك من بني آدم من ظهورهم ذريتهم ، وأشهدهم على أنفسهم ؛ ألست بربكم؟ قالوا: بلى . شهدنا أن تقولوا يوم القيامة إنا كنا عن هذا غافلين . أو تقولوا: إنها أشرك آباؤنا من قبل وكنا ذرية من بعدهم ، أفتهلكنا بها فعل المبطلون ﴾ - ١٧٣/ ١٧٢/ .

# ٦ - أجاب الكاهن: إننا نعتقد من كلامك وآياتك على كل حال أنك نبي وقدوس الله.

وهذا أمر مختلف فيه، وللمفسرين فيه قولان:

أ \_ أحدهما أن هذا من باب التمثيل، والمعنى أنه سبحانه نصب لهم الأدلة على ربوبيته ووحدانيته، وشهدت بها عقولهم وبصائرهم التي ركبها فيهم، وجعلها مميزة بين الضلالة والهدى، فكأنه أشهدهم على أنفسهم.

واختار هذا القول الزمخشري وأبو حيان وأبو السعود.

ب \_ والأكثرون على أن هذا من باب الحقيقة وأنه سبحانه قال ذلك للذرية حين أخذهم من ظهور آبائهم، فإنه سبحانه لما خلق آدم أخرج ذريته من صلبه، وهم مثل الذر، وأخذ عليهم العهد بأنه ربهم فأقروا، وشهدوا بذلك. وقد ورد هذا المعنى من طرق كثيرة عن النبى \_ ﷺ \_ وبه قال جماعة من الصحابة.

عن أبي هريسرة - رضى الله عنه - قال: قال رسول الله - عنى أبي هريسرة - رضى الله عنه - قال: قال رسول الله - عنى - لما خلق الله آدم مسح ظهره، فسقط من ظهره كل نسمة هو خالقها من ذريته إلى يوم القيامة، وجعل بين عيني كل إنسان منهم وبيصاً من نور، ثم عرضهم على آدم، فقال: أي رب من هؤلاء؟ قال: هؤلاء ذريتك - الحديث - رواه الترمذي وقال: حسن صحيح ورواه الحاكم في المستدرك وقال صحيح على شرط مسلم ووافقه الذهبي.

واحتلف المفسرون أيضاً في الذين أحرجهم وأخذ عليهم ذلك العهد على قولين:

\_ أحدهما أنه أخرج الأرواح قبل خلق الأجساد، وجعل فيها من المعرفة ما علمت به من خاطبها.

\_ الثاني أنه خلق الأرواح والأجساد معاً في الأرض.

عن ابن عباس - رضى الله عنها - عن النبي - ﷺ -: إن الله أخذ الميثاق من ظهر آدم - عليه السلام - بنعمان يوم عرفة فأخرج من صلبه كل ذرية ذرأها، فنثرها بين يديه، ثم كلمهم قبلًا قال: ألست بربكم. . . الآية – أخرجه أحمد في المسند وابن أبي حاتم والحاكم في المستدرك \_ .

أو لعله أراد أن الله سبحانه قدر له أن يكون نبياً قبل أن يخلق عيسى \_ عليه السلام \_ .

عن أبي هريرة - رضى الله عنه - قال: قالوا: يارسول الله متى وجبت لك النبوة؟ قال: وآدم بين الروح والجسد - رواه الترمذي وقال حسن صحيح، وأخرجه أحمد في المسند من طريقين، قال الهيثمي: رجالهما رجال الصحيح، وأخرجه الطبراني من أحد طريقي أحمد \_ .

٧ \_ لذلك أرجوك باسم اليهودية كلها وإسرائيل أن تفيدنا حباً في الله، بأية كيفية سيأتي مسيّا؟.

٨ ــ أجــاب يسـوع: لعمـر الله الـذي تقف بحضـرته نفسي ، إنى لست مسيّـا الـذي تنتظـره كل قبـائل الأرض ، كما وعد الله أبانا إبراهيم قائلاً: بنسلك أبارك كل قبائل الأرض .

ولكن عندما يأخذني الله من العالم، سيثير الشيطان مرة أخرى هذه الفتنة الملعونة، بأن يحمل عادم التقوى على الاعتقاد بأنى الله أو ابن الله.

١٠ في تنجس بسبب هذا كلامي وتعليمي، حتى الايكاد يبقى ثلاثون مؤمناً.

١١ \_ حينئة يرحم الله العالم ويرسل رسوله الذي خلق
 كل الأشياء لأجله.

١٢ \_ الـذي سيأتي من الجنوب بقوة ، وسيبيد الأصنام .
 وعبدة الأصنام .

١٣ \_ وسينتزع من الشيطان سلطته على البشر.

١٤ ــ وسيأتي برحمة لخلاص الذين يؤمنون به.

١٠ وسيكون من يؤمن بكلامه مباركاً.

وجاء في الإصحاح السابع والتسعين مايلي: \_

غ فقال حينئذ يسوع: إن كلامكم لا يعزيني، لأنه يأتى ظلام حيث ترجون النور.

• \_ ولكن تعزيتي هي في مجيء الرسول الذي سيبيد كل رأي كاذب في، وسيمتد دينه، ويعم العالم بأسره، لأنه هكذا وعد الله أبانا إبراهيم.

٦ - وإن ما يعزيني هو أنه لا نهاية لدينه، لأن الله سيحفظه صحيحاً.

٧ ــ أجــاب الكــاهن: أيأتي رســل آخــرون بعــد مجيء رسول الله؟ .

٨ ــ فأجــاب يســوع: لا يأتي بعــده أنبياء صادقـون
 مرسلون من الله.

١٣ ـ فقال الكاهن: ماذا يسمى مسيّا، وما هي العلامة التي تعلن مجيئه؟.

الله عجيب، لأن الله نفسه سياعجيب، لأن الله نفسه سياه لما خلق نفسه، ووضعها في بهاء سياوي .

10 \_ قال الله: اصبر يامحمد، لأني لأجلك أريد أن أخلق الجنة والعالم وجمعاً غفيراً من الخلائق التي أهبها لك، حتى إن من يبارك يكون مباركاً، ومن يلعنك يكون ملعوناً، ومتى أرسلتك إلى العالم، أجعلك رسولي للخلاص، وتكون كلمتك صادقة، حتى إن السهاء والأرض تمنان، ولكن إيهانك لا يهن أبدا.

١٧ \_ إن إسمه المبارك محمد.

١٨ \_ حينئذ رفع الجمهور أصواتهم قائلين: يا ألله أرسل
 لنا رسولك، يا محمد تعال سريعاً لخلاص العالم(١).

وجاء في الإصحاح الثاني عشر بعد المائة: -

الحنة عندما أنصرف من العالم، أما الآن، فلا أذهب إلى هناك حتى الدينونة.

الله على يقين من أن من يبيعني يقتل باسمى.

الخائن، حتى يظنه كل أحد إياي .

١٦ \_ ومع ذلك، فإنه لما يموت شرميتة، أمكث في ذلك العار زمناً طويلاً في العالم.

۱۷ \_ ولكن متى جاء محمد رسول الله المقدس تزال عني هذه الوصمة (۲).

قال الله سبحانه: ﴿ ما كان محمد أبا أحد من رجالكم ، ولكن رسول الله وخاتم النبيين، وكان الله بكل شيء عليما ﴾ [الأحزاب ٤٠].

<sup>(</sup>١) انظر ص١٤٦-١٤٩ من إنجيل برنابا .

<sup>(</sup>٢) انظر ص ١٧٠ منه .

وقال تعالى في حق اليهود: ﴿وبكفرهم وقولهم على مريم بهتاناً عظيماً. وقولهم إنا قتلنا المسيح عيسى ابن مريم رسول الله، وما قتلوه وما صلبوه، ولكن شبه لهم، وإن الذين اختلفوا فيه لفي شك منه، ما لهم به من علم إلا اتباع الظن. وما قتلوه يقينا ﴾ [١٥٧]. ﴿بل رفعه الله إليه وكان الله عزيزا حكيما ﴾ [النساء ١٥٨].

هذا. وقد جاء في إنجيل برنابا بالإضافة إلى ما ذكرته بسارات كثيرة تذكر اسم محمد \_ على وصراحة ، وتصفه ببعض الصفات كالمظلل بالغمام ومحطم الأصنام وأنه يسجد في أي مكان وغير ذلك ، وقد أحصيتها ، وها أنا أشير إلى أماكنها: \_

- ١ \_ الإصحاح ٣٩ صفحة ٥٨ \_ ٥٩ .
- ٢ الإصحاح ٤٢ صفحة ٢٤ \_ 70 .
- ٣ الإصحاح ٤٣ صفحة ٦٦ \_ ٦٧ .
  - ٤ الإصحاح ٥٨ صفحة ٩١ .
- ٥ \_ الإصحاح ٧٢ صفحة ١١٠ \_ ١١١ .
- ٦ الإصحاح ٨٢ صفحة ١٢٥ \_ ١٢٦ .
  - ٧ الإصحاح ٨٣ صفحة ١٢٨.
  - ٨ الإصحاح ١٢٤ صفحة ١٨٨.
- ٩ \_ الإصحاح ١٣٦ صفحة ٢٠٩ \_ ٢١٠ .
  - ١٠ \_ الاصحاح ١٣٧ صفحة ٢١١ .

- ١١ \_ الإصحاح ١٤٢ صفحة ٢١٨ .
- ١٢ \_ الإصحاح ١٦٣ صفحة ٢٥٢ .
- ١٣ \_ الإصحاح ١٩١ صفحة ٢٨٢ .
- 14 \_ الإصحاح ٢٠٦ صفحة ٢٩٨ .
- ١٥ \_ الإصحاح ٢٠٨ صفحة ٣٠٠ \_ ٣٠١
  - ١٦ \_ الإصحاح ٢١٠ صفحة ٣٠٢ .
- ١٧ \_ الإصحاح ٢١٢ صفحة ٣٠٥ \_ ٣٠٦ .
  - ١٨ \_ الإصحاح ٢٢٠ صفحة ٣١٨ .

قال سبحانه: ﴿وإذ أخذ الله ميثاق الذين أوتوا الكتاب لتبيننه للناس ولا تكتمونه، فنبذوه وراء ظهورهم، واشتروا به ثمناً قليلاً، فبئس ما يشترون ﴿ [سورة آل عمران ١٨٧].

# بقابامن أه الكناب ينتظروالبني

عن عياض - رضى الله عنه - قال: قال رسول الله - عن عياض - رضى الله عنه مقتهم، عربهم وعجمهم الأرض فمقتهم، عربهم وعجمهم إلا بقايا من أهل الكتاب - أخرجه مسلم - .

وذلك لابتعادهم عن الحق وإمعانهم في الضلال، أما بعض أهل الكتاب فقد كانوا ينتظرون خاتم النبيين. ومنهم:

### الراهب بَحِــيرا:

عن علي بن أبي طالب - رضى الله عنه - أن أباه حدثه قال: خرجنا إلى الشام في أشياخ من قريش، وكان معي محمد - على الشرفنا على راهب في الطريق، فنزلنا وحللنا رواحلنا، فخرج إلينا الراهب، وكان قبل ذلك لا يخرج إلينا، فجعل يتخللنا، حتى جاء فأخذ بيد محمد - على - وقال: هذا سيد العالمين. قال: فقال له أشياخ من قريش: وما علمك بها تقول؟ قال: أجد صفته ونعته في الكتاب المنزل، وإنكم حين أشرفتم لم يبق شجر ولا حجر إلا خرله ساجداً، ولا تسجد الجهادات إلا لنبي، وأعرفه بخاتم النبوة، أسفل من غضروف كتفه مثل التفاحة.

ثم رجع فصنع طعاماً فأتانا به، وكان محمد على الله على الله وعليه عامة تظله، فلما دنا وجد القوم قد

سبقوه إلى شجرة، فجلس في الشمس، فهال فيء الشجرة عليه، وضَحَوا في الشمس... وجعل يناشدهم الله أن لا يذهبوا به إلى الروم، ويقول: إن رأوه عرفوه بالصفة وآذوه. ثم قال: أنشدكم أيكم وليه؟ قالوا: هذا \_ يعنوني \_ فها زال يناشدني حتى رددته مع رجال، وزوده الراهب كعكاً وزيتاً \_ أخرجه رزين، وأخرجه الترمذي عن أبي موسى الأشعري \_ رضى الله عنه \_ وقال: هذا حديث حسن غريب. وليس بين الألفاظ كبير اختلاف.

وعند ابن أبي شيبة: ولما بلغ رسول الله - على النبي عشرة سنة خرج مع عمه أبي طالب حتى بلغ بُصرى فرآه بحيرا الراهب واسمه جرجس فعرفه بصفته، فقال: وهو آخذ بيده: هذا سيد العالمين، هذا يبعثه الله رحمة للعالمين. فقال: وما علمك بذلك فقال: إنكم حين أشرفتم من العقبة لم يبق حجر ولا شجر إلا وخر ساجداً، ولا تسجد إلا لنبي، وأقبل وعليه غهامة تظله. وإني أعرفه بخاتم النبوة في أسفل غضروف كتفه مثل التفاحة، وإنا نجده في كتبنا. وسأل أبا طالب أن يرده خوفاً عليه من اليهود ورواه ابن اسحاق - .

### خاتم النبوة:

عن عبد الله بن سرجس \_ رضى الله عنه \_ قال: درت خلف النبي \_ على و فنظرت إلى خاتم النبوة بين كتفيه عند

ناغض كتف اليسرى جُمعاً عليه خيلان كأمثال الثآليل(١) - أخرجه مسلم - .

وعن جابر بن سمرة \_ رضى الله عنه \_ قال: ورأيت الخاتم عند كتفيه مثل بيضة الحمام، يشبه جسده \_ رواه مسلم \_ .

وعند الترمذي عنه \_ رضى الله عنه \_ كان خاتم رسول الله \_ على \_ الذي بين كتفيه غدة حمراء مثل بيضة الحمام . وقال الترمذي : حديث حسن صحيح .

### ورقة بن نوفل وبدء الوحي:

عن عائشة ـ رضى الله عنها ـ قالت: أول ما بدى ابه رسول الله ـ على الوحي الرؤيا الصالحة في النوم، وكان لا يرى رؤيا إلا جاءت مثل فلق الصبح، ثم حبب إليه الخلاء، وكان يخلو بغار حراء، فيتحنث فيه ـ وهو التعبد ـ (٢) الليالي ذوات العدد قبل أن ينزع إلى أهله ويتزود لذلك، ثم يرجع إلى

<sup>(</sup>١) ناغض الكتف: طرف العظم العريض، الذي في أعلى طرف. الخيلان: جمع خال، وهو الشامة.

<sup>(</sup>٢) التحنث: التعبد، وهو أن يفعل فعلاً يخرج من الحنث، وهو الاثم. غَطّه: إذا حطه بشدة كما يغطه في الماء، إذا بالغ في حطه فيه. الجهد: بفتح الجيم المشقة، وبضمها الطاقة. وقيل هما لغتان. الكل: الأثقال والحوائج المهمة. الناموس: المرادبه الوحي وهو جبريل - عليه السلام - وأصل اللفظ: صاحب سر الملك الذي لا يحضر إلا بخير، بعكس الجاسوس. الجذع: الشاب.

خديجة \_ رضى الله عنهـا \_ فيتزود لمثلها، حتى جاءه الحق ـ وفي رواية: حتى فجأه الحق \_ وهوفي غار حراء، فجاءه الملك فقال: اقرأ قال: قلت: ما أنا بقارىء. قال: فأخذني فغطني، حتى بلغ منى الجَهد، ثم أرسلني فقال: اقرأ. فقلت: ما أنا بقارىء. قال: فغطني الثانية حتى بلغ منى الجهد ثم أرسلني، فقال: اقرأ. فقلت: ما أنا بقارىء؟! فأخذني فغطنى الثالثة حتى بلغ منى الجهد، ثم أرسلني فقال: ﴿ اقرأ باسم ربك الذي خلق، خلق الإنسان من علق، اقرأ وربك الأكرم الذي علم بالقلم علم الإنسان ما لم يعلم ﴿ فرجع بها رسول الله \_ على -يرجف فؤاده، فدخل على خديجة بنت خويلد فقال: زملوني زملوني. فزملوه حتى ذهب عنه الروع. فقال لخديجة ـ رضى الله عنها \_ وأخبرها الخبر: لقد خشيت على نفسى . فقالت خديجة: كلا، أبشر، فوالله لا يخزيك الله أبداً، إنك لتصل الرحم، وتصدُّق الحديث، وتحمل الكل، وتكسب المعدوم، وتقري الضيف وتعين على نوائب الحق. فانطلقت به خديجة، حتى أتت به ورقة بن نوفل بن أسد بن عبد العُزىٰ بن قُصى ـ وهو ابن عم خديجة أخى أبيها \_ وكان امرءاً تنصّر في الجاهلية ، وكان يكتب الكتاب العِبراني، فكتب من الإنجيل بالعبرانية ما شاء الله أن يكتب، وكان شيخاً كبيراً قد عمى. فقالت له خديجة: ياابن عم اسمع من ابن أخيك. فقال له ورقة: يا ابن أخى ماذا ترى؟ فأخبره رسول الله \_ علي حبر ما رأى. فقال له

ورقة: هذا الناموس الذي نزل الله على موسى ، ياليتني فيها جَذَعاً. ليتني أكون حياً إذ يخرجك قومك. فقال رسول الله - عَلَيْهُ -: أو مخرجيَّ هم؟ قال: نعم لم يأت رجل بمثل ما جئت به إلا عودي ، وإن يدركني يومك أنصرك نصراً مؤ زراً. ثم لم ينشب ورقة أن توفي ، وفتر الوحى - رواه البخارى ومسلم - .

## سلمان الفارسي:

قال ابن اسحاق: وحدثني عاصم بن عمر بن قتادة الأنصاري عن محمد بن لبيد عن عبد الله بن العباس قال: حدثني سلمان الفارسي من فيه قال: كنت رجلًا فارسياً من أهل أصبهان من أهل قرية يقال لها «جي» وكان أبي دهقان أهل قريته، وكنت أحبُّ خلق الله إليه. واجتهدت في المجوسية حتى كنت قطن النار الذي يوقدها لا يتركها تخبوساعة. قال: وكان لأبي ضيعة عظيمة، فخرجت أريد ضيعته التي بعثني إليها، فمررت بكنيسة من كنائس النصاري، فسمعت أصواتهم وهم يصلون، فدخلت عليهم أنظر ما يصنعون. فلما رأيتهم أعجبتني صفتهم في صلاتهم، ورغبت في أمرهم، وقلت: هذا والله خير من الدين الذي نحن عليه. ثم قلت لهم: من أين أصْلَ هذا الدين؟ قالوا: بالشام. فرجعت إلى أبي وقد بعث في طلبي وشغلته عن عمله كله. فلما جئته قال: أين كنت؟ قال: قلت له: يا أبت مررت بنصاري يصلون بكنيسة فأعجبني ما رأيت من دينهم، فوالله مازلت عندهم حتى غربت الشمس. قال: أي بني ليس في ذلك الدين خير، دينك ودين آبائك خير منه. قال: قلت له: كلا والله إنه لخير من ديننا. فخافني فجعل في رجلي قيداً، ثم احتبسني في بيته. قال: وبعثت إلى النصارى وقلت لهم: إذا قدم عليكم ركب من الشام فأخبر وني بهم. قال: فقدم ركب من الشام تجار من النصارى فأخبر وني بهم، فلها أرادوا الرجعة إلى بلادهم خرجت معهم حتى قدمت الشام، فلم قدمتها قلت: من أفضل أهل هذا الدين؟ قالوا: الأسقف في الكنيسة. قال: فجئت فقلت له: إني قد رغبت في هذا الدين وأحببت أن أكون معك وأخدمك في كنيستك وأتعلم منك وأصلى معك. قال: ادخل، فدخلت معه. ثم مات. وجاؤ وا برجل فجعلوه مكانه، فما رأيت رجلًا أفضل ولا أزهد في الدنيا ولا أرغب في الآخرة ولا أدْأبَ ليلًا ونهاراً منه. قال فأحببته حباً شديداً، فأقمت معه زماناً، ثم حضرته الوفاة. فقلت له: إنى قد كنت معك فأحببتك، وقد حضرك ما ترى من أمر الله، فإلى من توصي بي وتأمرني؟ قال: أي بني والله ما أعلم اليوم أحداً على ما كنت عليه، لقد هلك الناس، وبدلوا وتركوا أكثر ما كانوا عليه، إلا رجلًا بالموصل وهو فلان، وهو على ما كنت عليه فالحق به. فلما مات وغُيّب لحقت بصاحب الموصل،

فأقمت عنده، فوجدته خير رجل على أمر صاحبه، فلم يلبث أن حضرته الوفاة، فسألته إلى من توصي بي وبم تأمرني؟ قال: يابني والله ما أعلم رجلًا على مثل ماكنا عليه إلا رجلًا بنصيبين وهو فلان. فلما مات وغيب لحقت بصاحب نصيبين فأخرته خبري. فقال: أقم عندي، فأقمت عنده، فوجدته على أمر صاحبيه، فأقمت مع خير رجل، فوالله ما لبث أن نزل به الموت، فلما حُضُر قلت له: إلى من توصي بي وبم تأمرني؟ قال: يابني والله ما أعلم بقى أحد على أمرنا آمرك أن تأتيه إلا رجل بعمورية من أرض الروم، فإنه على مثل ما نحن عليه، فلما مات غيب لحقت بصاحب عمورية فأخبرته خبري فقال: أقم عندي . فأقمت عند خير رجل على هدي أصحابه وأمرهم. قال: فاكتسبت حتى صارلي بقرات وغنيمة. قال: ثم نزل به أمر الله ، فلما حُضر قلت له: يافلان إلى من توصى بي وبم تأمرني؟ قال: أي بني والله ما أعلم أصبح اليوم أحد من الناس على مثل ما كان عليه هؤلاء آمرك أن تأتيه. ولكنه قد أظل زمان نبي هو مبعوث بدين إبراهيم ، يخرج بأرض العرب ، مهاجره إلى أرض بين حرتين بينها نخل به علامات لا تخفى ، يأكل الهدية ولا يأكل الصدقة، بين كتفيه خاتم النبوة. فإن استطعت أن تلحق بتلك البلاد فافعل. ثم مات وغيب، قال: ومكثت بعمورية ما شاء الله أن أمكث، ثم مربى نفر من

«كلب» تجار، فقلت لهم: احملوني إلى أرض العرب وأعطيكم بقراتي هذه وغنيمتي هذه. قالوا: نعم. حتى إذا بلغوا وادي القرى ظلموني، فباعوني على رجل يهودي عبداً. فكنت عنده ورأيت النخل، فرجوت أن يكون البلد الذي وصف لي صاحبي. فبينها أنا عنده، إذ قدم عليه ابن عم له من قريظة فابتاعني منه فاحتملني إلى المدينة، فوالله ماهو إلا أن رأيتها فعرفتها بصفة صاحبي، فأقمت بها وبعث رسول الله \_ ﷺ -وأقام بمكة ما أقام لا أسمع له بذكر مما أنا فيه من شغل الرق. ثم هاجر إلى المدينة، فوالله إني لفي رأس عذق لسيدي أعمل له بعض العمل، وسيدي جالس، إذ أقبل ابن عم له حتى وقف عليه فقال: يافلان قاتل الله بني قيلة \_ أي الأوس والخزرج وهم أهل المدينة \_ والله إنهم لمجتمعون بقُباء على رجل قدم عليهم من مكة اليوم يزعم أنه نبي . فلما سمعتها أخذتني العُرَواء - أي الحمى \_ فنزلت عن النخلة فجعلت أقول لابن عمه: ماذا تقول؟ فغضب سيدي فلكمني لكمة شديدة ثم قال: مالك ولهذا؟ أقبل على عملك. وقد كان عندي شيء قد جمعته، فلما أمسيت أخذته وذهبت به إلى رسول الله - عليه وهو بقباء. فدخلت عليه فقلت له: إنه قد بلغني أنك رجل صالح ومعك أصحاب لك غرباء ذووحاجة، وهذا كان عندي للصدقة، فقربته إليه. فقال \_ عَلَيْ \_ كلوا وأمسك يده، فلم يأكل. فقلت

في نفسي: هذه واحدة. ثم انصرفت عنه فجمعت شيئاً، وتحول رسول الله \_ على المدينة، فجئته، فقلت: إني قد رأيتك لا تأكل الصدقة، وهذه هدية اكرمتك بها، فأكل وأمر أصحابه فأكلوا معه منها. فقلت في نفسي: هاتان ثنتان. ثم جئت رسول الله \_ على وهو ببقيع الغرقد، قد تبع جنازة أحد أصحابه، وهو جالس في أصحابه، فسلمت عليه، ثم استدرت أنظر إلى ظهره، هل أرى الذي وصف لي صاحبي. فلما رآني استدبرته، عرف أني اثنت أبي شيء وصف لي، فألقى رداءه عن ظهره، فنظرت إلى الخاتم فعرفته، فأكببت عليه أقبل، فبكى وأبكى. فقال لي \_ على حول، فتحولت فجلست بين يديه، فقصصت عليه حديثى.

## أبوسفيان وهِرَقل:

عن ابن عباس - رضى الله عنها - قال: حدثنى أبو سفيان بن حرب من فيه إلى في . قال: انطلقت في المدة التي كانت بيني وبين رسول الله - عليه - قال: فبينا أنا بالشام، إذ جيء بكتاب من النبي - عليه - إلى هرقل. قال: وكان دحية الكلبي جاء به فدفعه إلى عظيم بصرى، فدفعه عظيم بصرى إلى هرقل. فقال هوقال هوقال هرقال: هل ها هنا أحد من قوم هذا الرجل

الذي يزعم أنه نبى؟ قال أبوسفيان: فقلت: أنا، فأجلسوني بين يديه، وأجلسوا أصحابي خلفي، ثم دعا بترجمانه وقال: قل هؤلاء: إني سائل عن هذا الرجل الذي يزعم أنه نبى ، فإن كذبني فكذبوه. قال أبوسفيان: وايم الله، لولا أن يؤثر علي الكذب لكذبته. ثم قال لترجمانه: سله كيف حسبه فيكم؟ قال قلت: هو فينا ذو حسب، قال: فهل كان من آبائه من ملك؟ قلت: لا، قال: فهل كنتم تتهمونه بالكذب قبل أن يقول ما قال؟ قلت: لا، قال: فهل يتبعه أشراف الناس أوضعفاؤهم؟ قال: قلت: لا بل ضعفاؤهم. قال: أيزيدون أم ينقصون؟ قلت: لا بل يزيدون. قال: هل يرتد أحد منهم عن دينه بعد أن يدخل فيه سَخطةً له؟ قال: قلت: لا. قال: فهل قاتلتموه؟ قلت نعم. قال: فكيف كان قتالكم إياه؟ قال: قلت: يكون الحرب بيننا وبينه سجالًا، يصيب منا ونصيب منه، قال: فهل يغدِر؟ قال: قلت: لا، ونحن منه في هذه المدة، لاندري ما هو صانع فيها ـ قال: والله ما أمكنني من كلمة أدخل فيها شيئًا غير هذه \_ قال: فهل قال هذا القول أحد قبله؟ قلت: لا. ثم قال لترجمانه: قل له: إني سألتك عن حسبه فيكم فزعمت أنه فيكم ذو حسب، وكذلك الرسل تبعث في أحساب قومها. وسألتك: هل كان من آبائه ملك؟ فزعمت أن لا، فقلت: لوكان من آبائه ملك، قلت: رجل يطلب ملك آبائه، وسألتك عن أتباعه:

أضعفاؤهم أم أشرافهم؟ فقلت: بل ضعفاؤهم، وهم أتباع الرسل. وسألتك: هل كنتم تتهمونه بالكذب قبل أن يقول ما قال؟ فزعمت أن لا، فعرفت أنه لم يكن ليدَع الكذب على الناس، ثم يذهب فيكذب على الله. وسألتك: هل يرتد أحد منهم عن دينه بعد أن يدخل فيه سَخطةً له؟ فزعمت أن لا، وكذلك الإيان إذا خالط بشاشة القلوب، وسألتك: هل يزيدون أوينقصون؟ فزعمت: أنهم يزيدون، وكذلك الإيمان حتى يتم، وسألتك: هل قاتلتموه؟ فزعمت أنكم قاتلتموه، فتكون الحرب بينكم وبينه سجالًا، ينال منكم وتنالون منه، وكذلك الرسل، تُبتلى ثم تكون العاقبة لها. وسألتك: هل يغدر؟ فزعمت أنه لا يغدِر، وكذلك الرسل لاتغدِر، وسألتك هل قال هذا القول أحد قبله؟ فزعمت أن لا، فقلت: لوكان قال هذا القول أحد قبله، قلت رجل أئتم بقول قيل قبله. قال: ثم قال: بم يأمركم؟ قلنا بالصلاة والزكاة والصلة والعفاف. قال: إن يك ما تقول حقاً فإنه نبي. وقد كنت أعلم أنه خارج، ولم أك أظنه منكم، ولو أني أعلم أني أخلص إليه لأحببت لقاءه، ولو كنت عنده لغسلت عن قدميه ، وليبلغن ملكه ما تحت قدمي، ثم دعا بكتاب رسول الله \_ عليه و فقرأه فإذا فيه: بسم الله الـرحمن الـرحيم. من محمد رسول الله إلى هرقل عظيم الروم ، سلام على من اتبع الهدى ، أما بعد فإني أدعوك بدعاية الإسلام، أسلم تسلم، وأسلم يؤتك الله أجرك مرتين، فإن توليت فإنها عليك إثم الأريسيين. و ﴿ ياأهل الكتاب تعالوا الى كلمة سواء بيننا وبينكم أن لا نعبد إلا الله ، ولا نشرك به شيئاً ، ولا يتخذ بعضنا بعضاً أرباباً من دون الله ، فإن تولوا فقولوا: اشهدوا بأنا مسلمون ﴾ فلما فرغ من قراءة الكتاب ارتفعت الأصوات عنده ، وكثر اللغط ، وأمر بنا فأخرجنا. قال: فقلت لأصحابي حين خرجنا لقد أمر أمر ابن أبي كبشة ، إنه ليخافه ملك بني الأصفر ، فها زلت موقناً بأمر سول الله \_ على الإسلام \_ رواه البخاري سيظهر ، حتى أدخل الله على الإسلام \_ رواه البخاري ومسلم \_ .

وزاد مسلم في رواية: وكان قيصر لما كشف الله عنه جنود فارس مشى من حمص إلى إيلياء، شكراً لما أبلاه الله . . . فأدخلنا عليه ، فإذا هو جالس في مجلس ملكه عليه التاج، وإذا حوله عظهاء الروم .

وفى رواية للبخاري: ثم كتب هرقل إلى صاحب به برومية ـ وكان نظيره فى العلم ـ وسار هرقل إلى حمص، فلم يَرِمْ حمص حتى أتاه كتاب من صاحبه يوافق رأي هرقل على خروج النبي وأنه نبي. فأذن هرقل لعظهاء الروم في دَسْكُرة له \_ قصر بحمص، ثم أمر بأبوابها فغلقت، ثم قال: يامعشر الروم هل لكم في الصلاح والرشد وأن يثبت ملككم فتبايعوا هذا النبي؟ فحاصوا حَيصة حمر الوحش إلى الأبواب، فوجدوها قد غلقت.

فلما رأى هرقل نفرتهم وأيس من الإيسان قال: ردوهم على . وقال: إنى قلت مقالتي آنفاً أختبر بها شدتكم على دينكم فقد رأيت منكم الذي أحببت، فسجدوا له ورضوا عنه .

## عبد الله بن سلام:

عن أنس بن مالك \_ رضى الله عنه \_ قال: بلغ عبد الله ابن سلام مقدم رسول الله \_ على المدينة ، فأتاه وقال: إنى سائلك عن ثلاث لا يعلمهن إلا نبي: ما أول أشراط الساعة؟ وما أول طعام يأكله أهل الجنة؟ ومن أي شيء ينزع الولد إلى أبيه؟ ومن أي شيء ينزع إلى أخواله؟ فقال رسول الله \_ ﷺ \_ خبرني بهن أنف جبريل، أما أول أشراط الساعة: فنارتجشر الناس من المشرق إلى المغرب. وأما أول طعام يأكله أهل الجنة: فزيادة كبد حوت. وأما الشبه في الولد: فإن الرجل إذا غَشي المرأة، فسبقها ماؤه كان الشبه له، وإذا سبقت كان الشبه لها. قال: أشهد أنك رسول الله، ثم قال: يارسول الله إن اليهود قوم بُهْتٍ، فإن علموا بإسلامي قبل أن تسألهم بهتوني عندك. فجاءت اليهود، ودخل عبد الله البيت. فقال رسول الله - عَلَيْ الله عبد الله بن سلام؟ قالوا: أعلمنا وابن أعلمنا، وأخيرنا وابن أخيرنا. فقال رسول الله \_ ﷺ \_: أفرأيتم إن أسلم عبد الله؟ قالوا: أعاذه الله من ذلك \_ زاد في رواية: فأعاد عليهم، فقالوا مثل ذلك \_ قال: فخرج عبد الله إليهم

فقال: أشهد أن لا إله إلا الله، وأشهد أن محمداً رسول الله، فقال وان شرّنا وابن شرّنا. ووقعوا فيه - زاد في رواية: قال ابن سلام: هذا الذي كنت أخافه يارسول الله - أخرجه البخارى - .

قال تعالى: ﴿وشهد شاهد من بني إسرائيل على مثله، فآمن واستكبرتم﴾.

وهـذا غيض من فيض، ﴿وإن في ذلك لذكرى لمن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد﴾. والحمد لله رب العالمين.



## فهرس الكتساب

| ٣                                     | مقدمــة                           |
|---------------------------------------|-----------------------------------|
| ۸                                     | جاء النبي المنتظر                 |
| <b>, 4</b>                            | شروط صحــة الكتــاب المقدس        |
| 18                                    | الكتاب المقدس لدى النصارى         |
| <b>F7 F7</b>                          | بشارات موسى بمحمد عليه            |
| Y9                                    | البشارات الموجودة في العهد القديم |
| ۳۰                                    | البشارة الأولى                    |
| ٤٦                                    | البشارة الثانية                   |
| ٤٩                                    | البشارة الثالثة                   |
| o <b>દ</b>                            | البشارة الرابعة                   |
| ٠٦                                    | البشارة الخامسة                   |
| oq                                    | البشارة السادسة                   |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | البشارة السابعة                   |
| ٠٤                                    | الشارة الثامنة                    |

| البشارة التاسعة                   | ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
|-----------------------------------|----------------------------------------|
| بشارات عيسى بمحمد عليا            | <b>VY</b>                              |
| البشــــارة الأولى                | V £                                    |
| البشارة الثانية                   | 9 Y                                    |
| البشارة الثالثة                   | 9 A                                    |
| بقايا من أهل الكتاب ينتظرون النبح | 1.0                                    |



الطبعة الثانية ١٤٠٥هـ

