

الدكتوراجشان تباس

# تاريخ الأدب للأندلستي

عُصَنْ رُسِّيَادة قرطبتُ

طبعة ثانية منقحة ومزيدة

حاراة ماهم

چميع الحقوق محفوظة

الكتَّبة الأندُّية

تاريخ الأدب الأندلسي



### هذه الطبعة الثانية

مند مدة غير قصيرة نفدت الطبعة الأولى من هذا الكتاب ، والناشر يراجعني في شأنه وأنا أسوّف وأماطل ، فقد مضت حتى اليوم مدة تقرب من ثماني سنوات ، تكفي لتغيير كثير من النظرات وتتطلب إعادة النظر في كثير من الأمور ، وكنت أحس أن إعادة طبعه تتطلب مني أن أعيد كتابته ، وليس لدي من الوقت ما يجعل ذلك أمراً ممكناً .

وأخيراً وجدت أن التعلل بالمعاذير لم يعد يقنع الناشر أو يرضيه ، فاخترت حلا وسطا ، وقمت بمراجعة الكتاب فحذفت منه ما رأيته غير ضروري وزدت فيه أشياء كثيرة رأيت إضافتها إليه ، وغيرت مسائل لم تعد تثبت للتمحيص بعد ترديد النظر فيها ؛ وعداً لت في ترتيب فصوله ، وأضفت إليه في الملحقات مختارات شعرية جديدة ، بحيث أستطيع أن أقول : إن هذا الكتاب في شكله الجديد يكاد يكون عير ذي صلة قوية بالطبعة السابقة .

على أني قمت بكل ذلك وأنا بعيد عن مصادري وكتبي ، ولهذا أبقيت الإشارات إلى المصادر السابقة على ما هي عليه ، وان كان بعض المخطوط قد طبع ، وبعض المطبوع قد ظهر في شكل علميّ محقق ؛ ومن الحق أن أنوّه , بكتابين جديدين أمد آني بالشيء الكثير في هذه الطبعة وهما :

١ - كتاب التشبيهات من أشعار أهل الأندلس لابن الكتاني

٢ ــ ديوان ابن درّاج القسطلي

فالأول منهما قدَّم نماذج جديدة للدراسة والحكم ، والثاني جعلني أعيد القسم الأعظم من الفصل الذي كنت قد كتبته عن ابن درّاج .

وبعد: لقد كنت أكثر رضي عن هذا العمل لو توفر لي الوقت اللازم الكتابته من جديد ، ولكن هذه أمنية لم أستطع تحقيقها ، فأرجو أن يكون في بعض ما حققته منها بعض الرضى لنفسي وللقراء ، وذلك حقاً هو جهد المقل ، وفي هذا القدر منه لا أشكو التقصير .

استانبول في ١٥ سبتمبر ( أيلول ) ١٩٦٨

إحسان عباس

## مقدمة الطبعة الاولى

هذه فترة من تاريخ الأدب الأندلسي لا يكاد الدارسون يقفون عندها حتى يتجاوزوها عابرين أحببت أن أطيل اللبث في دراستها وأن أجلو بعض الغموض عن نواحيها لعلى أضع في أيدي قراء الأدب صورة منظمة لفترة هامة من فترات الأدب الأندلسي حقيقة باللوس والعناية والتوضيح .

وأنا موقن أن الحوض في كبريات المسائل لا يسلم من النقص ولا يبرأ من الحطأ ، غير أني أرى أنه لا بد للدارسين من أن يكتبوا في الموضوعات العامة مثلما يتوفرون على الموضوعات اللقيقة الحاصة ، بل إني لأعتقد أن أخطائي قد تكون حافزاً للتصحيح والتوجيه ، وبذلك تكون الفائدة المرجوة أكبر من الحطأ . على أني فيما حاولته لم أشأ أن أطلق العنان للأحكام الواهمة بل قيدت نفسي بالنصوص جهد المستطاع ، وحكمت على ما بين يدي دون مغالاة ، حسما تسمح به المصادر المتيسرة .

وقد أصبحت هذه المصادر تسمح بشيء من الحكم الصائب بعد أن أبرزت من مكامنها ونشرت على الناس ، لما تلقاه المكتبة الأندلسية اليوم من عناية الناشرين والمحققين سواء ببعث ما لم ينشر من قبل أو بإعادة نشر ما نشر منذ زمن بعيد . وقد كان إخراج طبقات الزبيدي والجذوة والمغرب - مثلاً - خير معين على الكتابة في هذه الفترة ، كما أن تقريب المخطوطات للدارسين وجمعها في صعيد واحد بهمة معهد المخطوطات التابع للجامعة

العربية يسر للدارسين فرصاً لم تكن متيسرة من قبل وذلل لهم عقبات لم يكن تدليلها سهلاً عليهم .

وسيجد القارىء أني صدّرت هذا الكتاب بمقدمة تاريخية عرضت فيها لبعض الحقائق التي يجب أن يلم بها من يقرأ الأدب الأندلسي ، دون أن أوغل في النواحي التاريخية فهي متشعبة مستقصاة في المصادر . ثم حاولت أن أصور كيف نشأ الشعر الأندلسي في حضن ثلاثة أبعاد : مجالس المؤدبين ومجالس الغناء والبيئة الثقافية ، وكيف اتجه الشعر في تيارين : طريقة العرب وطريقة المحدثين ، وكيف تضاءلت الطريقة الأولى إلى جانب الثانية ، ووقفت عند تبلور الشخصية الأندلسية من الداخل برغم ذلك الانجاه الشديد نحو المشرق ، ورسمت ظلالا صغيرة لتطور الشعر حتى قيام الفتنة البربرية ، ثم صورت ذلك الشعر في مظاهره المكبرى وفي تقليد الشعر المشرقي المحدث . ثم ميزت بعض طبقات الشعراء حسب الزمن ، وترجمت لبعضهم مستقصياً حيث أسعفت المصادر على الاستقصاء ، واستكثرت أحياناً من حشد الأمثلة الشعرية ، دون تحليل ، الاستقصاء ، واستكثرت أحياناً من حشد الأمثلة الشعرية ، دون تحليل ، الاستقصاء ، واستكثرت أحياناً من حشد الأمثلة الشعرية ، ومو صنيع لكي أقرب هذه الأمثلة على القارىء وهي متناثرة متباعدة في المصادر ، وهو صنيع ولكي لا أستقل في الحكم على شيء لا يملك القارىء شواهده ، وهو صنيع ما كنت لأباناً إليه لو توفرت لدينا دواوين أولئك الشعراء .

وبعد ذلك تعرضت لدراسة الفتنة البربرية وأثرها في الأدب وتوزيع الثقافة ونشأة فن التراجم الذاتية وتقوية حركة النقد وترجمت للشعراء الذين تأثروا بها ، ثم عقدت فصلا تحدثت فيه عن الكتابة في الأندلس ، وهو فصل موجز ، لأن صورة الكتابة لم تتضع تماماً إلا في العصر التالي .

وألحقت بهذه الدراسة ملحقات ثلاثة تتصل بها اتصالاً وثيقاً وهي : (١) مجموعة من شعر الغزال لم تنشر من قبل (٢) رسالة ابن حزم في فضل الأندلس (٣) قطعة من ديوان ابن حزم لم تنشر من قبل . وإني لأحس أحياناً أن لابن حزم صورة طاغية على جنبات هذا الكتاب ، وهذا أمر طبيعي في رأبي وأنا أؤرخ هذا العصر، لأن ابن حزم أرخ هذا العصر نفسه على نحو موجز متقطع حبن كتب في تاريخ أمرائه وعلمائه ومؤلفاته وأنساب أهله ، وهو علم أندلسي لا يستطيع الدارس أن يغفله أو يغفل أحكامه ، وهو حجة عند الأندلسيين في الحبر ، وهو إلى ذلك كلة صورة الأندلس نفسها حبن أرادت لذاتها شخصية مستقلة .

ولما تحدثت بأمر هذا الكتاب إلى بعض العارفين لقيت منهم تشجيعاً كثيراً على المضي فيه ، وأنا أشكر لهم ثقتهم في وتفضلهم علي ، وأخص بالذكر منهم أستاذي وصديقي : الدكتور حسين مؤنس والدكتور شوقي ضيف ، فقد أبديا عطفاً مخلصاً على هذه الدراسة . أما أخي الدكتور محمد يوسف نجم فإني أعجز عن أن أقدر العون الذي يبذله حق قدره ، حتى ليتضاءل في جانبه جهدي الأصيل ، ومن حق الصديق ألا تحجب صداقته وجه فضله ، حفظه الله ورعاه . هذا ويطيب لي أن أقدم شكري الجزيل للأستاذ الدكتور صلاح الدين المنجد مدير معهد المخطوطات والأستاذ فؤاد السيد أمين المخطوطات بدار الكتب على مساعدتهما القيمة لي في تسهيل وصولي إلى ما أحتاجه من الأصول .

وإني لأرجو أن يجد هذا الكتاب قبولاً وأن يمنحني ذلك الثقة التي تدفعني إلى تتبع أدوار الأدب الأندلسي بالتاريخ والنقد ، ليكون هذا الكتاب حلقة أولى في سلسلة من عدة حلقات ، والله الموفق .

#### إحسان عباس

جَامِعة الحَرْطُومِ - كَانُونَ الأُولُ ( دَيْسُمَبُرُ ) ٩٩٩٩

# الدولة الأموية بالأندلس

| 70V - AAV               | 144 - 144    | عبد الرحمن الداخل          |
|-------------------------|--------------|----------------------------|
| V47 - VAA               | 14 141       | هشام بن عبد الرحمن         |
| TPV - YYA               | ۰۸۱ – ۲۰۲    | الحكم بن هشام              |
| <b>177</b> — <b>197</b> | * TYX - Y.7  | عبد الرحمن الثاني          |
| 70A - 7AA               | 7VY - 7TA    | محمد بن عبد الرحمن         |
| ۸۸۸ — ۸۸٦               | 7V0 - 7V4    | المنذر بن محمد             |
| 117 - 111               | Y YV.        | عبد الله بن محمد           |
| 411 - 411               | ro r         | عبد الرحمن الناصر          |
| 177 - 471               | 777 - To.    | الحكم المستنصر             |
| 14 - 477                | £ • 7 - 777  | هشام المؤيد                |
| •                       |              |                            |
|                         | يد           | الحجّاب في عهد هشام المزّ  |
|                         |              |                            |
| 1 · · Y - 1 VV          | <b>444</b> – | المنصور بن أبي عامر        |
| 1v = 1x                 | 444 - 444    | المظفر بن المنصور          |
| 14 - 14                 | 444          | عبد الرحمن شنجول ملسم      |
|                         |              | الفتنة البربرية ثم محاولات |
|                         | £1A — 413    | إرجاع الحكم الأموي         |
|                         |              |                            |

# مت رمة عسامة

يستغرق هذا الجزء الحديث عن الأدب الأندلسي ، شعره ونثره ، إبان سيادة قرطبة ، حين كانت الأندلس ولاية تابعة لدمشق (٩٢ – ١٣٨) ثم حين أصبحت دولة مستقلة عن خلافة المشرق يحكمها أمراء فخلفاء من بني أمية (١٣٨ – ٣٩٩) . وفي عهد الحليفة هشام المؤيد أصبح صاحب السلطان الفعلي هو الحاجب ، وذلك ما يسمى في التاريخ الأندلسي باسم والدولة العامرية ، ثم تكون الفتنة البربرية ومحاولات متكررة لاسترداد السيادة الأموية ؛ وكلها تبوء بالإخفاق ويقتسم الطامحون مدن الأندلس ويحكمونها باسم ملوك الطوائف وتضيع سيادة قرطبة بذهاب الحلافة الأموية .

1

كان الفاتحون الأول الذين دخلوا الأندلس مع طارق ومغيث وموسى بن نصير من البربر والعرب ، وكان استيطانهم في البلاد قائماً على استحسان ما يلائمهم من المناطق ولذلك آثر العرب البوادي والمفاوز ، وقد اتخذوا زوجات لهم من أهل البلاد الذين يدعوهم العرب باسم « عجم الأندلس » فإن قسماً كبيراً منهم دخل الإسلام وهم الذين يدعون « المسالمة » ، وقد

١ النفح ١ : ١٣١ .

نشأ الصراع أولا يين العرب والبربر وبين اليمنية والمضرية من العرب أنفسهم ، ثم دخل بلج بن بشر بن عياض القشيري الأندلسي وفي صحبته عشرة آلاف ، ألفان من الموالي والباقي من بيوت العرب ، ويسمى هؤلاء الطالعة الأولى من الشاميين ، أما الطالعة الثانية فهي قليلة العدد وقد وصلت بصحبة أبي الحطار الكلبي . وقد أضاف هؤلاء الشاميون عنصراً جديداً إلى عناصر الحصومة في الأندلس ، إذ اتحد ضدهم البلديون من العرب والبربر ، وأخذوا يحاربونهم ويقولون : بلدنا يضيق بنا فاخرجوا عنا ، ويبدو أنهم يعنون ببلدهم مدينة قرطبة وحدها ، لأن أبا الحطار حين قدم الأندلس فرق الشاميين في الكور فأنزل أهل دمشق بالبيرة وأهل الأردن برية وأهل فلسطين بشذونة وأهل فأنزل أهل دمشق بالبيرة وأهل الأردن برية وأهل فلسطين بشدونة وأهل وأن أهم على أموال أهل الذمة من العجم وهؤلاء هم الذين يسميهم ابن حزم : ومنها كتب مؤلفة والأجناد الستة ، في قوله في رسالة فضل الأندلس : « ومنها كتب مؤلفة في أصحاب المعاقل والأجناد الستة بالأندلس » ، وهذه هي الأقسام التي أصحاب المعاقل والأجناد الستة بالأندلس » ، وهذه هي الأقسام التي أصبحت تسمى أيضاً « كوراً » " وأضيفت إليها غيرها من الكور ، فاستعمال ابن حزم لكلمة الأجناد قد يشير إلى أن الكلمتين مترادفتان في معناهما .

وهؤلاء الشاميون كوّنوا مع الأمويين عصبية واخدة ، وقد تضم كلمة و الأمويين ، في هذه القرينة من كان أمويداً صليبة ومن كان من موالي الأمويين ، ولهؤلاء الموالي مركز اجتماعي رفيع ومنهم بيوت مشهورة بالأندلس مثل بني أبي عبدة وبني شهيد وبني حدير وغيرهم ، وقد نالوا

١ ابن القوطية : ١٧ .

۴ ابن القوطية : ١٩ .

٣ الإحاطة ١ : ١٠٩ .

مقام الحظوة عند أمراء بني أمية ، ودونهم في المنزلة « الحلفاء » ، وهم فتيان القصر في العهد الأموي ، وهم أول من تؤخذ منهم البيعة ا . وكان الشاميون يسمون « السادة » ويرجع هذا التمييز إلى وضعهم في الجندية ، إذ كان الواحد من الشاميين يرزق بعد انقضاء الغزاة عشرة دنانير إن كان من بيوتات العقد ، فإن لم يكن منها رزق خمسة دنانير ، وللواء الغازي من الشاميين مائتا دينار ، وللواء الغازي من الشاميين مائتا دينار ، وللواء الغازي من المشرين مائة . ولم يكن الديوان والكتبة إلا من الشاميين وكانوا أحراراً من العشر ، أما العرب البلديون فيؤدون العشر المشر المشر العشر العشر العشر العشر العشر العشر العشر العشر العشر الحدون العشر العشر العشر العشر العشر المشر المشر المناوية العرب البلديون فيؤدون العشر المشر المناوية العرب البلديون فيؤدون العشر العشر المناوية العرب البلديون فيؤدون العشر المناوية المناوية العرب البلديون فيؤدون العشر المناوية المناوية المناوية المناوية المناوية المناوية المناوية المناوية المناوية العرب المناوية المن

وبالإضافة إلى هذه العناصر من بلديين ومولدين ومسالة وشاميين وأمويين كان هناك عنصران آخران من أهل الذمة هما : اليهود والنصارى الذين لم يسلموا ، أما اليهود فقد وثق المسلمون فيهم عند الفتح وضموهم في كل بلة مفتوح مع حامية إسلامية ، وقد تركوا لهم حرية العقيدة وحرية التنظيم الداخلي للجماعة اليهودية ، وأما أهل اللمة من النصارى فقد ذكرنا كيف أن العرب الشاميين نزلوا على أموالهم ، وكان لهم قضاتهم كما كان لهم مطران مركزه طليطلة ، وحفظ العرب لهم أديرتهم وأكثر كنائسهم ، غير أنه لم يطل بهم الولاة يستشيرونه في كثير من الأمور، وقد ولاه عبد الرحمن القماسة أي جعله قرسياً وهو الذي نصح أبا الخطار يتفريق الشاميين على الكور . وعلى وجه الإجمال كان التسامح مع أهل الذمة هو الطابع العام للسياسة بالأندلس إلاً حين كان النميون يوالون العناصر المعادية للحكم العربي .

أما تملك الفانحين للأرض في الأندلس فقد جرى على وجهين:

١ النفح ١ : ١٨٧ .

٢ الإحاطة ١٠٠١ . ١١٠٠ .

٣ ابن القرطية : ٣٨ .

أ – اعتبر العرب ما فتحوه من الأرض غنيمة ، وهذا ما يدل عليه نص فريد لابن حزم في رسالة التلخيص لوجوه التخليص حيث قال : «هذا مع ما لم نزل نسمعه سماع استفاضة موجب للعلم الضروري أن الأندلس لم تخمس وتقسم كما فعل رسول الله فيما فتح ولا استطيبت أنفس المستفتحين وأقرت لجميع المسلمين كما فعل عمر رضي الله عنه فيما فتح ، بل نفذ الحكم فيها بأن لكل يد ما أخذت . ووقعت فيها غلبة بعد غلبة البربر والأفارقة والمصريين فغلبوا على كثير من القرى دون قسمة ثم دخل الشاميون في طالعة بلج بن بشر بن عياض فأخرجوا أكثر العرب والبربر المعروفين بالبلديين عما كان بأيديهم » أ . وهذا النص دقيق بعض الدقة في القول بعدم تخميس الأرض ، ولكنة غير دقيق فيما يتعلق بإخراج البلديين عن أرضهم ، لأن أبا الحطار أنزل الشاميين على أموال أهل الذمة ، إلا قلة منهم كانت قد سكنت مع البلديين ولم ترتحل من منازل استطابتها .

ب - ثم اعتبرت بقية الأرض التي لم تؤخذ عنوة أرض صلح تؤدى عنها الجزية .

وإلى ابن حزم نرجع مرة أخرى حين نريد أن نتصور توزيع القبائل العربية في الأندلس ، حيث نثر المعلومات المتصلة بهذه المسألة في كتاب الحمهرة . ويتجلى من كلام ابن حزم شدة اختلاط القبائل في المدن الكبيرة أمثال قرطبة وإشبيلية ، وإنها نذكر ثبتاً ببعض القبائل على سبيل التمثيل لا الاستقصاء ليتصور القارىء صلة هذا التوزيع بالحياة الأندلسية عامة ٢ : بنو صخر من غطفان : بناحية قرمونة .

١ رسائل ابن حزم الورقة : ٢٥٠ .

٢ أخذت هذه الحريدة من مواطن متفرقة في كتاب الحمهرة لابن حزم ، و يمكن مقارنتها بما
 جاء في نفح الطيب ١ : ١٣٨ .

بنو مرة : بالبيرة ولهم بإشبيلية بيت واحد وهم بنو عوف بن مرة .

بنو منذر بن الحارث من ثقيف : بباجة .

بنو سلول : جماعة منهم بالموسطة من عمل لبلة .

بنو نمير : بالبراجة .

بنو قشير : بجيان ومنهم بالبيرة عدد .

بنو عقيل : بمنتيشة وجيان ووادي آش .

النمر بن قاسط : بحصن وضاح من عمل رية .

عك : في الحوف شمالي قرطبة .

دوس: بتدمير.

يجيلة : بجهة أربونة .

خثمم : بشذونة ومنهم بالبيرة قوم .

همدان: بالبيرة.

بنو الأشعر : برية .

طيء : ببسطة وتاجلة وغلبار .

عنس : بجهة قلعة بحصب .

خولان : بقرطبة والبيرة .

المعافر : ببلنسية وجيان ومنهم العامريون بقرطبة .

جذام : بشذونة والحزيرة وتدمير وإشبيلية .

لخم : بشلونة والجزيرة وإشبيلية ومنهم بنو عباد وبنو نمارة .

ذو رعين : بالفحص المنسوب إليهم برية .

بنو هوازن : بالقريتين المذكورتين بهما بإشبيلية .

بلي: شمال قرطبة .

بنو عذرة : بدلاية وبجيان منهم ، وبالثغر منهم بنو فوارتش ولهم عدد بسر قسطة . بنو قين : برية عدد عظيم منهم .

بنو خشين : بجيان وأعمال البيرة ومنهم بلبلة عدد .

وبين ابن حزم كذلك أهم بيوتات البربر ومنازلهم بالأندلس وهم بالثغر أكثر من العرب كما أن بعض مواطنهم تكاد تكون مستقلة منعزلة عن مساكن القبائل العربية ، ومنهم أسماء البيوت المشهورة التي سيكون لها دور في التاريخ الأندلسي بعد انقضاء الدولة الأموية مثل : بني رزين وبني ذي النون وبني مضا وبني عميرة ومنهم بنو الزجالي الذين تميزوا أيام الحكم الأموي وغيرهم ٢ .

### ۲

وفي عهد الدولة الأموية ظل ما نسميه «سيادة قرطبة » شيئاً نسبياً ، لأن الحكام لم يستطيعوا أن يضبطوا جميع الجهات الأندلسية ولا انتهت بهم الحروب الحارجية إلى استقرار ، ولذلك كانت تلك السيادة تنبسط حيناً على رقعة واسعة ويتقلص ظلها حيناً آخر . وإذا كان عهد الولاة قد مضى في توسيع الحدود وفي الحروب القائمة على العصبيات فإن عهد الدولة الأموية شغل كثيراً بتثبيت الحدود وبالقضاء على الفتن التي يثيرها الطامحون في الداخل . وقد كان كثير من الثائرين من المولدين والمسالمة ، كما تجددت العصبية بين العرب والمولدين . وفي أيام الأمير عبد الله كانت الأحوال تنذر بتفكك العرب والمولدين . وفي أيام الأمير عبد الله كانت الأحوال تنذر بتفكك الأندلس إلى دويلات صغيرة ، إذ نجم الثوار وذر قرن العصبية في كثير من

١ الحمهرة : ٤٦٣ وما بعدها .

لا من شاء التوسع في دراسة الحياة الاجتماعية في عصر الولاة فليراجع كتاب « فجر الأندلس »
 للدكتور حسين مؤنس ، فهو المؤرخ الحجة في التاريخ الأندلسي .

النواحي . وقد بقيت قطعة من كتاب المقتبس لابن حيان حاصة بحكم الأمير عبد الله تصور هذه الناحية في إسهاب ا . فثار من المولدين عبد الرحمن بن الجليقي ، واتخذ بطليوس دار مملكته وكان يدعو لعصبية المولدين على العرب ، واقتعد بكر بن يحيى بن بكر مدينة شنت مرية بكورة أكشونبة يدعو بمثل دعوة ابن الجليقي ، وكان جده ردلف عجمياً ، وثار محمد من بني قسي المولدين أمراء الثغر وبلغ به الحال أن تملك طليطلة . وثار كذلك السرنباقي صاحب ابن الجليقي ونظيره في التمرد ؛ وكان أشد الثوار شوكة عمر بن حفصون وهو أيضاً من المسالمة ، هذا إلى ثوار آخرين من بيوتات البربر والعرب

واشتعلت الفتنة بين العرب والمولدين بكورة البيرة واجتمع العرب إلى زعامة سوار بن حمدون القيسي ثم إلى سعيد بن جودي من بعده ، وترأس المولدين رجل يدعى و نابل و ونشبت بين العرب والمولدين ثورة أخرى بإشبيلية ، وهكذا ، حتى كان كل شيء ينذر بتصدع أمر الأندلس . ومن هنا نرى أن نواة الانقسام الذي تم بعد الفتنة البربرية كانت موجودة في تكوين الدولة نفسها . ولقد استطاع الناصر أن يحقق للدولة شيئاً من النصر في الداخل والحارج ، وأن ينعم ابنه الحكم بثمرات السلم وينصرف إلى الاهتمام بالعلوم، ولكن ما كاد المنصور بن أبي عامر يقبض على زمام الأمور حتى صرف همة من جديد إلى تحقيق السيادة بالغزو المتواصل ، ومشى ابنه المظفر في آثاره ، ثم عاد الأمر إبان الفتنة إلى الفوضى واشرأبت الميول الانفصالية من جديد . هل كانت طبيعة التفكك ناشئة عن خلل في الإدارة الأموية ؟ هل كانت من كثرة الأعداء الحارجيين ؟ هل نشأت عن عدم الانصهار بين الأجناس من كثرة الأعداء الحارجيين ؟ هل لوضع الحغرافي أثر في كل ذلك ؟ هذه وغيرها المتباينة في الداخل ؟ هل للوضع الحغرافي أثر في كل ذلك ؟ هذه وغيرها

١ نشرت بتحقيق أنطونية ( باريس ، ١٩٣٧ ) .

أسئلة من حق المؤرخ أن يجد الأجوبة عليها ولكن هذه المقدمة الصغيرة تضيق عنها .

على أنَّا بجب أن ننصف هؤلاء الأمويين في أشخاصهم وفي مدى إخلاصهم غير المصطنع ليمثلوا دور الحكام المسؤولين ، العارفين بحدود ما يجب عليهم نحو رعاياهم . فربما كانوا في جملتهم خير مثل للحكام الذين يعملون لخير الرعية دون أثرة واستبداد ، ويغلبون الجانب الديمقراطي على جانب الحكم المطلق ، وينظرون إلى الأمور ـ في الأكثر ـ من خلال العدالة والتقوى أكثر من نظرهم إلى المصالح الذاتية ، ويقدمون جانب الشورى على رأي الفرد .. وإذا استثنينا الحكم الربضي الذي ساءت سيرته في نظر الأتقياء لأنه أوقع يُأْهِلُ الربض حين ثاروا عليه ، فإنَّا نجد المصادر تفيض بالثناء على خصائص العدل في أولئك الحكام ، فكانوا يتحرون أحوال الرعية ، ويجلسون للمظالم، ويقدسون حكم القضاء ، ويحاربون في أنفسهم ما قد يجدونه من هوي جامح ـــ كان عبد الرحمن الداخل على سيرة جميلة من العدل وكان هشام ابنه حسن السيرة متحيزاً للعدل " يحاول التشبه بعمر بن عبد العزيز في سياسته " . وكان يبعث إلى الكور قوماً عدولاً يسألون الناس عن سير العمال . وكان الأمير محمد عظيم الأناة متنزهاً عن القبيح ، يؤثر الحق وأهله ولا يسمع من باغ ٍ ولا يلتفت إلى قول زائغ ، محبوباً في جميع البلدان مراقباً لمصالح الرعية . أما عبد الله فكان مقتصداً في ملبسه وشكله وجميع أحواله ، مشيعاً للصدقات ، عبيًّا للخير وأهله ، كثير الصلاة، دائم الحشوع، شديد الوطأة على أهل الظلم

١ الحذوة : ١٠ .

٢ الحذوة : ١١ .

٣ النفح ١ : ١٦٠ .

**<sup>؛</sup>** ابن عذاري ۲ : ۹۸ .

والحور ، وقد خصص يوماً في الأسبوع يقعد فيه على باب قصره للنظر في الظلامات أ . ومن خلال هذه الأوصاف لهؤلاء الأمراء وغيرهم ، نستشف البساطة في تناول الأمور ، وقلة الانغماس في نعيم الدنيا ، أو إهمال أمور الرعبة ، وقد ظل الأمر كذلك على درجات متفاوتة حتى انقضى عهد الأمويين والعامريين بقرطبة .

٣

ومع تردد السيادة السياسية بين الامتداد والتقلص ، كان هناك شيئان المند بالنمو المطرد ، وهما مدينة قرطبة نفسها في عمرانها وأبهتها ، والطابع الحضاري العام للبلاد الأندلسية . وقد ساعدت طبيعة الأندلس وكثرة خيرانها الزراعية والمعدنية ونشاط تجارنها على ذلك ، كما ساعد عليه الاستمداد من المشرق في شؤون العلم والأدب والحضارة المادية . فكان التجار ينقلون مواد الحضارة المشرقية إلى الأندلس دون انقطاع . وفي أيام عبد الرحمن الثاني دخل الأندلس نفيس الوطاء وغرائب الأشياء من بغداد وغيرها . وعندما قتل محمد الأمين وانتهب ملكه سيق إلى الأندلس كل نفيس غريب وجوهر نفيس من متاعه ٢ . وبقدوم زرياب دخلت الأندلس الموسيقي والأغاني وجوهر نفيس من متاعه ٢ . وبقدوم زرياب دخلت الأندلس الموسيقي والأغاني المشرقية كما دخلها كثير من صور الحضارة وتقاليدها وقواعدها ، والتقت هذه الحضارة مع الثراء ورخص الأسعار والشغف بالعمران فأصبحت قرطبة في هذا العصر تنافس المشرق في روعة عمرانها وفي طمأنينة الحياة في ربوعها ، وبلغت الأوج في الاتساع والتحضر أيام عبد الرحمن الناصر وابنه الحكم حتى

۱ این عداري ۲ : ۲۲۸ – ۲۲۹ .

۲ المفرب ۲ : ۴۹ .

قال ابن حوقل حين زارها في خلافة الناصر (٣٣٧): «هي أعظم مدينة بالأندلس، وليس بجميع المغرب لها عندي شبه، ولا بالجزيرة والشام ومصر ما يدانيها في كثرة أهل وسعة رقعة وفسحة أسواق ونظافة محال وعمارة مساجد وكثرة حمامات وفنادق » أ. واشتهرت بمسجدها الجامع، وبساتينها الكثيرة، وكان لها من الأرباض واحد وعشرون. كما عرفت بكثرة علمائها ومكتباتها ورغبة أهلها في العلوم واقتناء الكتب، وهي بهذا تتميز على سائر المدن الأندلسية.

وأخذت الموجة الحضارية تمتد إلى نواحي الأندلس. ومع أن أكثر المدن الأندلسية كان موجوداً قبل دخول العرب ، فإن أكثر المدن قد اتسع بقدوم المهاجرين وأخذ بحظ من الانتعاش الاقتصادي ، وبنى المهاجرون بعض المدن كالمرية وغرناطة وكثيراً من القلاع ، ولذلك فإن دور هذه المدن في الناحية الأدبية كان أقل من دور قرطبة لأن موجة التفاعل الحضاري كانت تسير وثيدة ، ولم تتسع بحيث تكون عامة ، هذا إلى انجذاب بعض الناس إلى قرطبة لأنها دار الحلافة . ولما زار ابن حوقل بلاد الأندلس ذكر أن بها غير ضيعة فيها الألوف من الناس لم تمدن ، وهم على دين النصرانية ، روم ، وربما عصوا في بعض الأوقات ولحأ بعضهم إلى حصن ، فظال جهادهم لأمهم في علية العتو والتمرد .

ونشط المستوطنون في التعلق بالزراعة ، وجلبوا إلى الأندلس أنواعاً من المزروعات والفواكه المشرقية ، ومع الزمن أصبحت بلاد الأندلس كأنها بستان واحد متصل ، كثيرة المبنى والثمار ، وإذا سافر المرء من مدينة إلى

۱ ابن حوقل ۱ : ۱۱۱

۲ المصدر نفسه .

أخرى ، سار في مناطق عامرة مأهولة تتخللها قرى كثيرة نظيفة مبيضة الدور من الخارج ، ولم يحتج المسافر أن يحمل معه زاداً أو ماء وربما مر في اليوم الواحد على أربع مدائن كبيرة عدا القرى والحصون . وهذا جعل المنتوجات المحلية والمستهلكات اليومية رخيصة الأسعار . ولولا سنوات من القحط والمجاعات لما شاب هذا الرخاء الأندلسي ما يعكره . وقد نوه ابن حوقل بالرخص والسعة والتملك الفاشي في الحاصة والعامة . وأطبت كتب الجغرافيا في تمييز كل بلد أندلسي بما فيه من الحاصلات النباتية والمعدنية والمصنوعات ، وكلها يدل على ما يفيض عن حاجة أهلها .

٤

وإلى جانب هذا النمو الحضاري في المجتمع كان هنالك مظهر آخذ بالتقلص ، ذلك هو الروح العسكرية العربية . ولهذا سببان : الأول : محاولة الحاكمين أن يتخلصوا من العصبية التي كان يثيرها الحنس العربي على ، والزمن . وقد كانت تلك العصبية بين مضر ويمن في عهد الولاة ( ٩٢ – ١٣٨ ) من أسباب ضعف الحكم العربي حينئذ ، فلما جاء عبد الرحمن الداخل ، وقاومته اليمنية وأوقع بها ، استوحش من العرب قاطبة ، وعلم أنهم على دغل وحقد ، فانحرف عنهم إلى اتخاذ المماليك ، وأخذ يشتري الموالي من دغل وحقد ، فانحرف عنهم إلى اتخاذ المماليك ، وأخذ يشتري الموالي من كل ناحية واستكثر منهم ومن العبيد حتى كون جيشاً كبيراً " . ثم كان الحكم الربضي ، فاستكثر أيضاً العبيد حتى كون جيشاً كبيراً " . ثم كان الحكم الربضي ، فاستكثر أيضاً

١ النفح ١ : ٩٧ – ٩٨ .

۲ ابن حوقل ۱ : ۱۰۸ .

٣ النقح ٢ : ٧٠٦ .

من الحدم والحشم حتى بلغ مماليكه خمسة آلاف، ثلاثة آلاف منهم فرسان يسمون «الحرس» لعجمتهم أ. غير أن العصبية لم تمت ، إذ كانت نواة الأجناد ما تزال قبلية ، وكانت الحاجة ماسة إلى إيقاظ هذه العصبية لقاومة ابن حفصون الذي كان يمثل الانتفاضة «العجمية» بالأندلس . وفي عهد الناصر والحكم كثر الصقالبة ، وأصبحوا الحرس الحاص للخليفة ، حتى إذا جاء المنصور نكبهم وقضى على نفوذهم . ولكنه من ناحية أخرى أراد أن يضعف العصبية العربية فجزأ القبائل وجعل في الجند الواحد فرقاً من كل قبيلة ، فخفت الفتن القائمة على العصبية أ . وأسقط المنصور زعماء العرب لئلا ينازعوه السلطة وجند البرابرة والمماليك واستكثر من العبيد وأسرى الحرب واستدعى البربر ورتب من هؤلاء جميعاً جنده آ . غير أن حكام الحرب واستدعى البربر ورتب من هؤلاء جميعاً جنده آ . غير أن حكام الأندلس في محاولتهم القضاء على العصبية العربية أوجدوا عيوباً جديدة تسببت في القضاء على السيادة العامة في الأندلس وفي إشعال الفتنة بين أجناس متنافرة من البرابرة والمولدين وبقايا العرب والإفريقيين السود والصقالبة ، وعلى يد البربر خربت قرطبة في الفتنة .

أما السبب الثاني الذي أدى إلى ضعف الروح العسكرية فهو طبيعة الاستقرار الزراعي وحاجة السكان إلى الابتعاد عن الحرب للانصراف إلى الأعمال العمرانية ، بينا كان الحكام في الأندلس بحاجة إلى جيش قوي على قدم الاستعداد دائماً ، ولذلك ابتعد الأندلسيون \_ نسبياً \_ عن الحرب ، مما حدا بالحلفاء إلى اتخاذ جيش أكثره من العبيد والمرتزقة .

١ المغرب ١ : ٣٩ .

٢ النفح ١ : ١٣٩ .

۴ النفع ۱ : ۱۸۸ .

وقبل أن تنمو قرطبة نمواً بالغاً في أيام عبد الرحمن الناصر ومن بعده كان المظهر الغالب على حياة المدن الأندلسية هو الطابع الريفي . ومن مظاهر هذه الحياة الريفية : البساطة والخشونة والطيبة وعدم التصنع في المعاملات بين الناس والنبز بالألقاب والانتفاع من الجهد اليدوي والزراعي . وكان الكسب الحلال من الزراعة يجتذب إليه كثيراً من العلماء والأتقياء ، ولذلك كثيراً ما نرى المحدثين والفقهاء في هذه الفترة يؤثرون حياة القرية ، وكان من شأن الحلفاء أن يرسلوا في القرى من يستطلع أحوال الناس ويكشف عن أهل العلم والحير منهم ، فإذا احتاجوا إلى رجل في بعض المناصب أرسلوا في طلبه '. فمثلاً أرسل هشام بن عبد الرحمن في طلب مصعب بن عمران أحد الفقهاء الأنقياء ليوليه القضاء فوجده الرسول في ضيعته يعين زوجته على عمل الوشائع وهي تنسج في منسج لها ٢ . وكان محمد بن مسلمة الذي أصبح قاضياً في قرطبة متنزهاً عن الناس ملتزماً للبادية " . وكان طلاب الحديث إذا سمعوا بهذا النوع من العلماء رحلوا إليه في قريته ليسمعوا منه ويكتبوا عنه – كان أحمد بن هشام القرطبي المحدث مستوطناً قرية احتبانة من عمل قبرة فكان طلاب الحديث أمثال ابن بشكوال والفرضي وابن المصعب يسافرون إليه لأخذ الحديث عنه ؛ . وحكى أحدهم أنَّه كان بختلف مع أصحابه إلى إبراهيم

١ قضاة قرطبة : ٣٩ .

٢ قضاة قرطبة : ٤٣.

٣ قضاة قرطبة : ١٣٩ .

السلة : ١٩ .

ابن محمد بن باز إلى المنية فيقرأون عليه وهو يزرع والقفيفة في ذراعه أ . وكان بعض علماء اللغة كالهواري وخصيب يسكن الأرياف ، ويرسل الحلفاء لمؤلاء المتبدين يسألونهم في اللغة أو في شيء من أمور العلم والدين ٢ .

٦

وتميزت الحياة الاجتماعية في هذا المجتمع منذ البدء بالفهم الصحيح للمسؤولية الاقتصادية وتقدير الكسب والتدبير في موازنة الدخل والحرج ، على نحو قد يعده المشارقة بخلا . ولكن هذا الوعي الجيد قد حمى البيئة الأندلسية من الكدية ، لسقوط الاتكال في نظرهم ، كما أبعد عنهم الاغراق في التصوف الاتكالي أو استحداث الدويرات والتكايا . نعم أنشأ الحكم المستنصر داراً سماها دار الصدقة ، ولكن يبدو أن التعرض للصدقات في الأندلس كان قاصراً على كل محتاج معنور . أما القادر على الكسب فكان يتجه إلى حرفة تكفيه وتعينه على الحياة . ولذلك انتعشت روح التعاون هنالك . يتجه إلى حرفة تكفيه وتعينه على الحياة . ولذلك انتعشت روح التعاون هنالك . وهذه هي الروح التي عثلها ابن الكتاني استاذ ابن حزم حين كان يقول لتلامذته : يرى الحراث يحرث له ، والطحان يطحن له ، والنساج ينسج له ، والخياط يرى الحراث يحرث له ، والطحان يطحن له ، والنساج ينسج له ، والخياط شغيط له ، والجزار يجزر له ، والبناء يبني له ، وسائر الناس كل متول شغلا له فيه مصلحة وبه إليه ضرورة ، أفما يستحي أن يكون عيالاً على كل العالم ، لا يعين هو أيضاً بشيء من المصلحة ؟ ه " ويعلق ابن حزم على كل العالم ، لا يعين هو أيضاً بشيء من المصلحة ؟ ه " ويعلق ابن حزم على كل العالم ، لا يعين هو أيضاً بشيء من المصلحة ؟ ه " ويعلق ابن حزم على كل العالم ، لا يعين هو أيضاً بشيء من المصلحة ؟ ه " ويعلق ابن حزم على كل العالم ، لا يعين هو أيضاً بشيء من المصلحة ؟ ه " ويعلق ابن حزم على

١ ألصلة : ٢٣ .

۲ الزبيدي : ۲۸۱ والصلة : ۳۶ .

۳ رسائل ابن حزم : ۷۳ .

هذا بقوله: «ولقد صدق ولعمري إن في كلامه من الحكم لما يستثير الهمم الساكنة إلى ما هيئت له ، وأي كلام في نوع هذا أحسن من كلامه في تعاون الناس ؟ » أ . ولذلك كان الأندلسيون يبتعدون عن كثير من الأمور التي يصبغها المشارقة بلون مثالي . خذ مثلاً حال المؤدب وأخذه للأجر المسمى « الحذقة » فقد كان المشارقة يختلفون حول أخذ الأجر على التعليم ، أما في الأندلس فلم يقفوا عند هذه المسألة ، لأن المؤدب كان يرى أن التعليم وسيلة من وسائل العيش ، يكفيه الاعتماد على بدوات الكرماء أو تقلبات الظروف . .

### ٧

وفي ظل هذا المجتمع كانت المرأة الأندلسية واسعة النفوذ تتمتع بقسط كبير من الحرية . ولا تقل المرأة الأندلسية عن المشرقية في مدى النفوذ السياسي وكانت عجب ذات سلطان واسع في أيام هشام بن عبد الرحمن وظلت تسيطر كثيراً في أيام عبد الرحمن ابنه ، وكان لطروب جارية عبد الرحمن إدلال كثير عليه ولكنا لا ندري مدى أثرها في الحياة السياسية . وقد نقم الناس على القاضي محمد بن زياد خضوعه لامرأته كفات " ، لا لأن هذا الحضوع كان مستهجناً في حد ذاته ، بل لأن القاضي يجب أن يكون فوق الخضوع كان مستهجناً في حد ذاته ، بل لأن القاضي يجب أن يكون فوق هذا المستوى . وفي أيام عبد الرحمن الناصر كانت رسيس مقربة إليه حتى إنّه جعلها تخرج معه في موكبه وهي تلبس قلنسوة وتتقلد سيفاً ، وشق قرطبة إنّه جعلها تخرج معه في موكبه وهي تلبس قلنسوة وتتقلد سيفاً ، وشق قرطبة

۱. رسائل ابن حزم : ۸۳

۲ الزبيدي : ۲۷۸ .

٣ قضاة قرطبة : ٩١ .

على هذه الحال حتى بلغ الزهراء ' ، ولا ننس ما كان لصبح من النفوذ في أيام الحكم وفي جانب من عهد ابن أبي عامر .

وتولت المرأة المناصب أيضاً . فكانت لبى كاتبة للخليفة الحكم بن عبد الرحمن وهي نحوية شاعرة بصيرة بالحساب عروضية خطاطة ٢ . وكانت مزنة كاتبة الحليفة الناصر لدين الله حاذقة في الحط ٢ . وشارك بعضهن في رواية الحديث فكانت غالبة بنت محمد المعلمة تروي الحديث ، وكذلك كانت فاطمة ، وشارك أخريات في الشعر : ومنهن عائشة بنت أحمد بن محمد بن قادم القرطبية ، وكانت تمدح ملوك زمانها وتخاطبهم بما يعرض لها من حاجانها، وقد جمعت لنفسها مكتبة قيمة ؛ وصفية بنت عبد الله الريتي ، ومريم بنت أبي يعقوب الفيصولي ، والغسانية الشاعرة التي كانت تمدح الملوك وعارضت ابن دراج في إحدى قصائده حين مدحت خيران العامري ٤ .

ولعل هذه المكانة التي بلغتها المرأة هي التي نبهت الأندلسيين إلى التساؤل حول علاقة المرأة بالنبوة وأوقعت الجدل بين الفقهاء القرطبيين في هذه المسألة . وكان من أوائل الذين أثاروا القول في هذه المسألة محمد بن موهب القبري جد أبي الوليد الباجي لأمه ، في الأيام العامرية ، فشنع الناس عليه في ذلك ° . وقال ابن حزم في الإشارة إلى الجدل حول هذه المشكلة : « هذا فصل لا نعلمه حدث التنازع العظيم فيه إلا عندنا بقرطبة ، وفي زماننا ، فإن طائفة ذهبت الى إبطال كون النبوة بالنساء جملة ، وبد عت من قال ذلك ، وذهبت طائفة

<sup>﴿</sup> نَقُطُ الْعُرُوسُ : ٧٧ – ٧٤ .

٢ الصلة : ٢٥٣ .

٣ الصلة : ٢٥٣ .

<sup>£</sup> الصلة : ٦٥٣ – ٦٥٧ ، والحذوة : ٣٨٨ وما بعدها .

ه الحذوة : ۵۸ .

إلى القول بأنّه قد كانت في النساء نُبوّة. وذهبت طائفة إلى التوقف في ذلك» . . وقد أبى ابن حزم نفسه أن يقبل إطلاق الحديث القائل بنقص الدبن والعقل في المرأة في كل الأحوال ، وقصره على نقصان حظها في الشهادة وعند الحيض " «إذ بالضرورة ندري أن في النساء من هن أفضل من كثير من الرجال وأتم ديناً وعقلاً غير الوجوه التي ذكر النبي (ص) » " .

### ٨

إن كثيراً مما تقدم يمنح المجتمع الأندلسي لوناً قد يكون فارقاً إلى حد ما، ويقربنا كثيراً من الشعور بالتسامح إزاء الحياة ومظاهر النمو الحضاري، ولكنا ما نكاد نقترب من الدائرة المذهبية والعلمية حتى نصطدم بروح بالغة من التشدد والتزمت ، لقد دخلت المذاهب إلى الأندلس ثم اندحرت أمام مذهب مالك ، فكان أهل الأندلس على مذهب الأوزاعي قبل دخول بني أمية ، ويقال إن الذي أدخله هو صعصعة بن سلام (- ٢٩٢) وكان زهير ابن مالك البلوي فقيها على مذهب الأوزاعي حتى حين أخذ الناس يتحولون عنه ، ثم غلب مذهب مالك مع الزمن لسببين ذكر أحدهما ابن حزم وذكر الثاني ابن خلدون . أما ابن حزم فيقول : مذهبان انتشرا في بدء أمرهما بالرياسة والسلطان ، مذهب أبي حنيفة . . . ومذهب مالك عندنا بالأندلس ، فإن يحيى والسلطان ، مذهب أبي حنيفة . . . ومذهب مالك عندنا بالأندلس ، فإن يحيى

١ الفصل ٥ : ١٧ .

٧ الفصل ٤ : ١٣١ .

٣ ِ الفصل ٤ : ١٣٢ .

٤ ابن القرضي ١ : ١٨١ .

ه المدرنفسة.

ابن بحيىي كان مكيناً عند السلطان مقبول القول في القضاة وكان لا يلي قاض في أقطار الأندلس إلاّ بمشورته واختياره ولا يشير إلاّ بأصحابه ومن كان على مذهبه، والناس سراع إلى الدنيا '؛ ويقول ابن خلدون : إن البداوة كانت غالبة على أهل المغرب والأندلس ولم يكونوا يعانون الحضارة التي لأهل العراق فكانوا إلى أهل الحجاز أميـّل لمناسبة البداوة ٢ . ومن الصعب أن تحدد مّن إهو أول من أدخل مذهب مالك إلى الأندلس ، فمن قائل إنّه زياد بن عبد الرحمن المعروف بشبطون لأنَّه أول من أدخل الموطأ إلى بلده " ، ومن قائل إن الغازي بن قيس دخل الأندلس بالموطل في أيام عبد الرحمن ، وفي ذلك الزمان رحل جماعة من أمثال شبطون كقرعوس بن العباس وعيسى بن دينار وسعيد بن أبي هند وغيرهم ممن رحل إلى الحج في أيام هشام بن عبد الرحمن فلما رجعوا وصفوا من فضل مالك وسعة علمه وجلالة قدره ما عظم به صيته بالأندلس فانتشر فيها رأيه وعلمه ° . وانتشر الفقهاء ببلاد الأندلس على مذهب مالك، وكان بالبيرة سبعة سمعوا كلّهم من سحنون في زمان واحد ٦، وأصبح الفقهاء يدورون حول المدوّنة وكتاب آخر ألّفه العتبي الأندلسي ويسمى العتبية أو المستخرجة ، وضاقت الدائرة فأصبحوا يكرهون الحديث مع أن الحديث أصل في مذهب أستاذهم ، إلا أنَّهم شغلوا بالتفريعات والرأي ، وكان أكثرهم لا يتجاوز رأي مالك وابن القاسم أو أشهب ، وأخذ بعضهم

١ النقح ١ : ٣٣٢.

٢ المقدمة : ٤٤٩ (ط. المكتبة التجارية بمصر ).

٣ النفح ١ : ٣٤٩ .

<sup>؛</sup> ابن القوطية : ٣٤ .

ه النفح ۱ : ۳۵۰ .

٦ ابن الفرضي ١ : ١٣٩ .

يتنقصون أهل الحديث. ويمثل بقي بن محلد التحول إلى الحديث حينئذ ، فقد ملأ الأندلس حديثاً ورواية وانفرد بإدخال مصنف ابن أبي شيبة وكتاب الفقه للشافعي وغير ذلك ، فأنكر عليه أصحابه الأندلسيون ما أدخله من كتب الاختلاف وغرائب الحديث وأغروا السلطان به . غير أن السلطان أيده في موقفه ، ومن روايته انتشر الحديث بالأندلس . ثم تلاه ابن وضاح فصارت الأندلس دار حديث وإسناد ونشأ بها حفاظ مقدمون منهم خالد بن سعد القرطبي الذي كان المستنصر يقول فيه : إذا فاخرنا أهل المشرق بيحيى بن معين فاخرناهم بخالد بن سعد معين فاخرناهم بخالد بن سعد .

وتمذهب بعض الأندلسين بمذهب الشافعي وبعضهم بمذهب داود الظاهري ، وجاء المذهب الحارجي مع بعض المهاجرين من إفريقية وكان النكارية هم الغالبين على خوارج الأندلس "، وعرف بعضهم الاعتزال ومن أوائل القائلين به أحمد بن موسى بن حدير صاحب السكة الذي كان يقول: إن الله عاقل ، وكان ابن مسرة يخلط مذهبه بآراء المعتزلة ويقول بالقدر "، كا كان منذر بن سعيد يتهم بالميل إلى هذا المذهب ، وكان حكم ابنه رأس المعتزلة بالأندلس وكبيرهم وأستاذهم ومتكلمهم وناسكهم أ . وقد واجه فقهاء الأندلس هذا المذهب باستنكار شديد . ولما مات خليل بن عبد الملك فقهاء الأندلس هذا المذهب باستنكار شديد . ولما مات خليل بن عبد الملك ابن كليب، وكان مشهوراً بالقدر لا يتستر به ، أتى أبو مروان ابن أبي عيسى

١ أبن الفرضي ١ : ١٠٨ ، ١٠٩ .

۲ ابن الفرضي ۱ : ۱۵۶ – ۱۵۵ .

٣ الفصل ٤ : ١٩١.

<sup>۽</sup> القصل ۽ ٢٠٧.

ه انظر الفقرة لتالية رقم: ٩.

٣ طوق الحنامة : ٥٥ .

وجماعة من الفقهاء وأخرجوا كتبه وأحرقت بالنار إلا ما كان فيها من كتب المسائل .

وكذلك كان منهم من اتبع المذهب الأشعري ، ومن زعماء هذا المذهب أبو الوليد الباجي الذي ناظر ابن حزم ــ كل هذه المذاهب لم تكن تنافس مذهب مالك حتى قام ابن حزم يناوىء المذاهب جميعاً وينشر القول بالظاهر ويدعو إلى التمسك بالنص الحرفي للكتاب والسنية واستمداد الأحكام منهما وينكر التقليد للأثمة ويبطل الأقيسة الفقهية ، إلى غير ذلك من أمور جعلت مذهبه يوصف بأنه ظاهري ويسمى أتباعه أهل الظاهر .

غير أن الأندلسيين من وجهة عامة كانوا يعادون كل جديد عليهم حتى إلى ثاروا على بقي بن مخلد — كما تقدم — ونسبوه إلى البدعة ورموه بالإلحاد والزندقة وخاطبوا الأمير محمداً في شأنه ، واضطر بقي إلى أن يتستر خوفاً على دمه ٢ . ووسم الفقهاء الأندلسيون كل من درس الفلسفة والمنطق وكتاب المجسطي بالزندقة وحرضوا عليه العامة . وتعقبوا أهل القدر من أتباع ابن مسرة وأحرقوا كتبهم واستتابوهم . وقد أراد ابن حزم — وهو الفقيه العالم — أن يحطم الحاجز القائم دون دراسة المنطق والفلسفة ، فعرض نفسه لهجوم الحصوم ، ولكن ابن حزم نفسه أدركه نوع من التدبن جعله يقلل من قيمة كل علم لا يقرب المرء من الله تعالى ، وحث في رسالتيه : التوقيف على شارع كل علم لا يقرب المرء من الله تعالى ، وحث في رسالتيه : التوقيف على شارع حزم نفسه بسبب هجومه على فقهاء المالكية وإباحته دراسة المنطق والفلسفة وحدًّته في الدفاع عما يراه صواباً — لقي شيئاً غير قليل من الاضطهاد

١ أبن الفرضي ١ : ١٦٥ .

۲ ابن عذاري ۲ : ۱۹۳ .

أدى إلى حرق كتبه. وكان الحسد بين رجال الدين من الأسباب الي تضيق الحرية العلمية . ومع الزمن تعدى الجدل أهل المذاهب الإسلامية وأصبح يقوم بين علماء المسلمين ورجال الدين من أهل الملل الأخرى .

٩

قد ألمعنا في الفقرة السابقة إلى ابن مسرة ، وشيء عن موقف أهل الأندلس منه ومن مذهبه ، ولا بأس أن نتحدث هنا عن الرجل وعن المذهب الذي جاء به إذ انتا ، إذا استثنينا المذهب الظاهري الذي نادى به ابن حزم – وهو مذهب سني – لم نجد مذهباً آخر لقي من مقاومة الأندلسيين ما لقيه مذهب ابن مسرة .

مؤسس هذا المذهب هو أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن مسرة بن نجيح الجبلي ، قرطبي ولمد سنة ٢٦٩ وتتلمذ على أبيه ومحمد بن وضاح الخشي . وفي أوائل أيام عبد الرحمن الناصر — أي سنة ٢٠١ على التحديد — خرج إلى المشرق فاراً بنفسه ، لأنه الهم بالزندقة ، ودخل القيروان فلبث فيها مدة ، وهناك رآه الحشني في مجلس أستاذه أبي جعفر أحمد بن نصر أحد تلامذة سحنون ، قال الحشني : وفسلم وجلس جانباً ، وأنا لا أعرفه ، ولا أحد من المجلس ، فرأيته يقلب بصره في وجوه المتكلمين ، ويديل النظر فيما بينهم ، فعل من قد رسيخ في الصنعة ، وعرف ما نحن فيه ، فلم أشك أنه من أهل العلم . وما فطن بذلك منه غيري ، وغير فتى من أصحابي يعرف بربيع القطان ، وطال المجلس بنا على تلك الحال ، حتى أظهر الشيخ التحرك ، وأومأ إلى القيام ، وتداعى أهل المجلس إلى النهوض ، فكرهت أنا أن أقوم حتى أغرف آخراً من الرجل الداخل علينا ، فثبت . فلما خف المجلس ،

تحول إليه أحمد بن نصر فقال له: يا شاب ، جلست منذ اليوم فهل من حاجة تذكرها ؟ فاندفع محمد بن مسرة بكلام مصنوع إلا أنه حسن من الكلام جيد فقال: أتيتك مقتبساً من نورك ، ومستمداً بعلمك ــ إلى ما يشبه هذا من القول ، وأتى به شبيها بخطبة موجزة ، ولا عهد لأحمد بن نصر بمن يخاطبه بهذا الضرب من الحطاب ، فجعل الشيخ ينظر إليه ويفهم عنه حتى أتى ابن مسرة على ما أحب أن يتكلم به ثم سكت . فكان جواب أحمد بن نصر له في ذلك كله أن قال له : يا شاب هذه الصفة هي في القبور ، رحم الله من كانت هذه صفته . فوضع ابن مسرة يديه في الأرض ثم قام وقمنا في أثره » أ

وذهب بعد ذلك إلى الحجاز فحج غير مرة وزار قبر النبي عليه السلام بالمدينة ، وأقام فيها مدة يتتبع آثار الرسول ، فدله بعض أهل المدينة على دار مارية أم إبراهيم فقصد إليها ، فإذا دويرة لطيفة بين البساتين بشرقي المدينة عرضها وطولها واحد ، قد شق في وسطها بحائط ، وفرش على حائطها خشب غليظ يرتقي إلى ذلك الفرش على نحارج لطيف ، وفي أعلى ذلك بيتان وسقيفة كانت مقعد النبي (ص) في الصيف ، فصلى ابن مسرة في البيتين والسقيفة ثم قاس بشبره تلك الدار ، وبني مثلها لسكناه ، لما عاد إلى الجبل بقرطبة لا . وكان يصحبه في رحلته هذه إلى الحج اثنان من معتقدي مذهبه وهما محمد بن حزم بن بكر التنوخي من أهل طليطلة ويعرف بابن المديني " وأبوب ابن فتح أ، ومعهم أحمد بن غانم وكان أسن من ابن مسرة وحج معه مرتين "،

١ علماء إفريقية : ٢١١ – ٢١٢

۲ التكملة : ۲۲۰

٣ التكملة : ٣٦٥

٤ التكملة : ١٩٩

ه التكملة : ١١

ورافقه أيضاً محمد بن وهب المعروف بابن الصيقل وكان أصغر منه سناً . ويروى أنه اشتغل في الشرق بملاقاة أهل الجدل وأصحاب الكلام والمعتزلة ، ثم انصرف إلى الأندلس ، فأظهر نسكاً وورعاً ، فاختلف إليه الناس وسمعوا منه وانقسموا فيه فريقين ، فريق رآه إماماً في علمه وزهده وفريق طعن عليه ووصف مذهبه بالقبح وسوء المعتقد ٢ .

على أي شيء يقوم مذهب ابن مسرة ؟ يبدو من الأخبار القليلة التي تبقت لدينا عنه أنّه كان يجمع بين بعض مبادىء المتصوفة وبين بعض أصول الاعتزال ، فلم يكن معتزلياً خالصاً ولا باطنياً خالصاً ، فأما المبادىء الاعتزالية التي كان يقول بها فهي قوله بالاستطاعة والوعد والوعيد ورؤية الله ٣ . ويقول ابن حزم : إن ابن مسرة شارك المعتزلة في القول بالقدر ، وكان يقول إن علم الله وقدرته صفتان محدثتان مخلوقتان وإن لله تعالى علمين أحدهما أحدثه جملة وهو علم الكتاب – وهو علم الغيب – كعلمه أنّه سيكون كفار ومؤمنون بالقيامة والجزاء ونحو ذلك ، والثاني علم الجزئيات ، وهو علم الشهادة، وهو كفر زيد وإيمان عمرو ونحو ذلك، فإنّه لا يعلم الله تعالى من ذلك شيئاً حتى يكون ، واستشهد على ذلك بقوله تعالى ﴿ عالم الغيب والشهادة ﴾ أن ذلك شيئاً حتى يكون ، واستشهد على ذلك بقوله تعالى ﴿ عالم الغيب والشهادة ﴾ أن أما المبادىء الباطنية فإنّه بناها على آراء منسوبة لانبذوقليس ، وليست له ، وأما المبادىء الباطنية فإنّه بناها على آراء منسوبة لانبذوقليس ، وليست له ، لابندوقليس الجمع بين معاني صفات الله وأنها كلها تؤدي إلى شيء واحد وأنّه إن وصف بالعلم والجود والقدرة فليس هو ذا معان متميزة تختص بهذه وأنّه إن وصف بالعلم والجود والقدرة فليس هو ذا معان متميزة تختص بهذه

۴

١ التكملة : ٣٢١

٢ أبن الفرضي ٢ : ٤١

٣ المدر نفسه.

غ القصل ٤ : ١٩٨

الأسماء المختلفة ، بل هو الواحد بالحقيقة الذي لا يتكثر بوجه ، وتزعم الفرقة الباطنية أن لانبذوقليس رموزاً قلتما يوقف عليها ، وقد يستنتج مينا جاء في كتب ابن مسرة أن النبوة اكتساب لا اختصاص وأنه قد يجرزها من بلغ الغاية من الصلاح وطهارة النفس ، وإن أنكر بعض أصحابه نسبة هذا القول له ع . وقد أبرز مذهب إن مسرة نظرية ثانوية موجودة في تاسوعات أفلوطين وهي القول بوجود مادة روحانية يشترك فيها جميع الكائنات عدا المذات الإلهية . واعتبرت هذه المادة أول صورة برزت للعالم العقلي الذي يتألف من الجواهر الحمسة الروحانية . وقد دافع إن مسرة عن هذا المذهب يتألف من الجواهر الحمسة الروحانية . وقد دافع إن مسرة عن هذا المذهب يتألف من الجواهر الحمسة الروحانية . وقد دافع ابن مسرة عن هذا المذهب يتألف من الجواهر الحمسة الروحانية . وقد دافع ابن مسرة عن هذا المذهب يتألف من الجواهر الحمسة الروحانية . وقد دافع ابن مسرة عن هذا المذهب يتألف من المواهد المعتزلة والباطنية ؟

واستطاع إبن مسرة أن يجتذب إليه تلامذة كثيرين وعاش مههم في عزلة وكان ، كما تصوره الروايات ، ذا قدرة ساحرة مؤثرة في النفوس ، كما أنه ألف بعض الكتب في مذهبه منها كتاب الحروف ، وكتاب التبصرة ، ويقول ابن الأبار إن ابن مسرة لم يكن يحرج كتاباً إلا بعد أن يتعقبه حولا كاملا ، فلما ألف النبصرة احتال صاحبه حي بن عبد الملك الذي كان يسكن معه في متعبده بالحيل فاستخرج كتاب التبصرة وانتسخ منه نسخة لنفسه ورد الأصل ، ثم أرى النسخة لابن مسرة وقال له : تعرف هذا الكتاب ؟ فلما تصفحه قال له : لا نفعك الله به ! ولم يخرج كتاب التبصرة بعد ذلك إلى أحد أن يعض كتبه كان معروفاً في الأندلس ، وقد وأى ابن حزم عدداً منها . غير أن بعض كتبه كان معروفاً في الأندلس ، وقد وأى ابن حزم عدداً منها . وأثار ابن مسرة حوله بعض الحصومات الحدلية في المشرق وفي الألدلس ,

١ القفيطي : ١٣

٢ الفصل ۽ : ١٩٩

٣ بالنثيا : ٢٠٠٠

ع التكيلة : ١٨٤ - ١٨٩

فممن ألف في الرد عليه من المشارقة: أحمد بن محمد بن زياد الأعرابي وأحمد ابن محمد بن سالم التسري ، وممن رد عليه من الأندلسيين ابن أبيض ، وقد جمع في الرد عليه كتاباً كبيراً مذيلاً أكثر فيه من الحديث والشواهدا . وللزبيدي أيضاً كتاب في الرد عليه لا ، وللقاضي ابن زرب كتاب آخر قرى عليه وأخذ عنه عدة مرات بقرطبة " . ولم يقتصر تأثيره على تلامذته الذين لقوه واستمعوا إليه بل إن هناك أناساً انحازوا إلى مذهبه دون أن يلقوه ، منهم طريف الروطي وأضحى بن سعيد وكانا من أهل الزهد والحير أ، وقد ألف بعضهم كتاباً في أخباره وأخبار أصحابه ينقل منه ابن الأبار في تكملته " .

أما أشهر تلامدته الذين صحبوه أو آمنوا بمذهبه دون صحبة ــ عدا الذين تقدمت الإشارة إليهم ــ فهم :

- أيوب بن سليمان إسماعيل الطليطلي (٣٤٣) وكان قديم الجوار
   لابن مسرة طويل الملازمة له ٠٠
  - ٢ ، ٣ الياس بن يوسف الطليطلي ( ٣٢١ ) وأخوه عون .
- خليل بن عبد الملك (٣٢٣) تفقه بكتب ابن مسرة وضبطها وكان غاية في الزهد والورع وكان معلناً بالاستطاعة ، مشهوراً بالقول بالقدر وربما كانت تأويلاته تفسر لنا تأويلات ابن مسرة كقوله إن الصراط هو الطريق أي الإسلام والميزان هو عدل الله ٧ .

١ الصلة : ٢٤٤

٢ الصلة : ٤٦٥

۳ ابن الفرضي ۲ : ۹۷

<sup>؛</sup> التكملة : ٣٤٦

ه التكملة : ١١

٦ التكملة : ١٩٩

٧ ابن الفرضي ١ : ١٦٥

٧٠٦،٥ عمد بن فضل الله بن سعيد ، وحكم وسعيد ابنا منذر بن سعيد القاضي وكلهم تفقه بكتب ابن مسرة . وعن حكم يروي ابن حزم ويصفه بالصدق ١

أحمد بن وليد (٣٧٦) من أهل بجانة يعرف بأبن أخت عبدون
 وهو أحد النفر الذين استتابهم محمد بن يبقى ٢.

٩ - رشيد بن فتح الدجاج (-٣٧٦) قرطبي ، صلى عليه محمد بن
 يبقى ويظهر أنه استتابه ٣

١٠ أبان بن عثمان (-٣٧٧) من أهل شذونة .
 ١١ – عبد العزيز بن حكم الأموي (-٣٨٧) كان ماثلاً إلى الكلام والنظر وقد غض منه انتحاله لمذهب ابن مسرة .

١٢ – محمد بن مفرج المعافري ويعرف بالفتى (ـــ ٣٧١) وكان يدعو إلى المذهب ولا يقف عند حد الاعتقاد به ° .

۱۳ – ابن الإمام ( – ۳۸۰ ) وكان لا يتستر في اعتقاده ، مولعاً بالتشريق في صلاته أ

18 - محمد بن عبد الله بن عمر بن خير القيسي (٣٨٢) وأصله من جيان ، أشهد على نفسه – في النهاية – أنه غير معتقد لشيء من مذهب ابن مسرة ٧.

١ التكملة : ٣٧٨

۲ ابن الفرضي ۱ : ٦٦ ۳ ابن الفرضي ۱ : ۱۷۵

٤ ابن الفرضي ٢ : ٣١
 ٥ ابن الفرضي ٢ : ٨٤

۰ ابن الفرضي ۲ : ۹۰ ۲ ابن الفرضي ۲ : ۹۰

٧ أبن القرضي ٢ : ٩٨

وبعض الجيل الثاني من هؤلاء التلامذة هم الذين تعرضوا من جديد للمحاكمة ، وأغلب الظن أن هذا حدث بعد وفاة الحكم المستنصر ، أي حوالي سنة ٣٧٠ . عندما كان ابن زرب قاضياً . فقد اهتم هذا القاضي بالكشف عن أتباع ابن مسرة واستتابة من علم أنه يعتقد ذلك المذهب ، وتاب على يديه منهم جملة . ثم خرج ابن زرب إلى جانب الجامع الشرقي وقعد هناك وأحرق ما وجده من كتبهم وهم ينظرون إليه في سائر الحاضرين ا .

وآخر من نعرفه من أصحاب ابن مسرة هو إسماعيل بن عبد الله الرعيني وهو متأخر عن الجيل الثاني منهم ، وقد أدركه ابن حزم ولم يلقه « وكان من المجتهدين في العبادة ، المنقطعين في الزهد » . وقد أحدث في المذهب أقوالاً سبعة فنفر عنه سائر المسرية وكفروه ، إلا قليل منهم . ومما أحدثه قوله إن الأجساد لا تبعث أبداً ، وإنها تبعث الأرواح ، وكان يقول : إن الإنسان حين يموت ، تلقى روحه الحساب ، ويصير إما إلى الجنة وإما إلى النار عائم لا بعث إلا على هذا الوجه أبداً ، وكان يقول : العالم لا يفيى أبداً ، وكان لا ينسب الفعل إلى الله وينزهه عن ذلك ، ويرى أن العرش هو الذي يدبر العالم. وينسب قوله إلى ابن مسرة ويستشهد على ذلك بأقوال في كتبه، قال ابن حزم : ليس فيها لعمري دليل على هذا القول . ولما برىء منه المسرية بقيت نتبعه ابنته متكلمة ناسكة مجتهدة . وقال ابن حزم إنه (أي ابن حزم) عرض هذه الأقوال على ابن الإسماعيل فأنكر كل ذلك . قال : « ورأيت أنا من أصحاب إسماعيل من يصفه بفهم منطق الطير وبأنه كان بنذر بأشياء قبل أن تكون فتكون . وهناك أمور لا شك فيها وهي أنه كان عند فرقته إماماً واجبة تكون فتكون . وهناك أمور لا شك فيها وهي أنه كان عند فرقته إماماً واجبة

١ النباهي : ٧٨ ويذكر أن ذلك حدث عام ٣٥٠ وفي التأريخ خطأ لأن ابن زرب أصبح
 قاضياً منة ٣٦٧ .

طاعته يؤدون إليه زكاة أموالهم . وكان يذهب إلى أن الحرام قد عمّ الأرض وأنه لا فرق بين ما يكتسبه المرء من صناعة أو تجارة أو ميراث أو بين ما يكتسبه من الرفاق . وأن الذي يحل للمسلم من كل ذلك قوته كيفما أخذه — هذا أمر صحيح عندنا عنه يقيناً ، وأخبرنا عنه بعض من عرف باطن أمورهم أنه كان يرى الدار دار كفر مباحة دماؤهم وأموالهم إلا أصحابه فقط ، وصحّ أنّه كان يقول بنكاح المتعة » ا

١.

ولم تنشأ عند الأندلسيين مدارس خاصة بل ظل المسجد هو المكان المخصص للدراسة . فإن لم يكن المسجد ، فبيت الأستاذ نفسه . وقد حدثنا ابن بشكوال عن أستاذ كان يقصده الطلبة في داره وهم نيف على أربعين تلميذاً ، وأنهم كانوا يدخلون داره في شهر نونبر ودجنبر وينير في مجلس قد فرش ببسط الصوف مبطنات والحيطان باللبود ووسائد الصوف ، وفي وسط المجلس كانون في طول قامة الإنسان مملوءاً فحماً يأخذ دفئه كل من في المجلس ، فإذا فرغ من تدريسهم قدم لهم الموائد عليها ثرائد بلحوم الحرفان بالزيت العذب أو ثرائد اللبن بالسمن أو بالزبد ؟

وكان تدريس الفقه والحديث والعربية هو الشيء الغالب على جماهير المدرسين والمؤدبين ، وهم في تدريسهم يعتمدون الكتاب المشرقي في الغالب ، ولذلك هاجرت كتب المشارقة إلى الأندلس بكثرة ، وكثرت رحلة الأندلسين إلى المشرق في طلب العلم ، وكان الواحد منهم يشرف بين بني قومه حين يروي

١ الفصل ٤ : ١٩٩ - ٢٠٠٠

٢ الصلة ١ : ١ ٤

عن شيوخ مصر وبغداد وغيرهما من بلدان المشرق . وكتاب ابن الفرضي والصلة والتكملة وما أشبهها معرض لهذه الهجرات الأندلسية على مرّ الزمن . كما أن فيها صورة لما كان يهاجر من الكتب إلى البلاد الأندلسية تباعاً ، وتستفيض هذه الناحية حتى تعز على الحصر ، وتجد النشاط إلى جمع الكتب المصححة المحررة عامـــّـاً بين المسلمين في إسبانية، ولم تكن قرطبة وحدها مركزاً المكتبات الكثيرة وإن تميزت عما عداها في ذلك بل كانت تلك المكتبات في المدن الأخرى مثل طليطلة وإشبيلية وفي القرى الصغيرة أيضاً . وقد ترك ابن خير في فهرسته أيضاً صورة أخرى للكتب التي هاجرت إلى الأندلس ، ويحسن بنا هنا أن نشير إلى رسالة ابن حزم التي قارن فيها بين بعض المؤلفات ﴿ الْأَنْدَلُسَيَةَ وَالْمُشْرِقِيةَ فِي بَعْضُ الْفَنُونَ ، وَكُلُّهَا مَمَّا اطُّلُّعَ عَلَيْهِ ووقع في يديه ١ -ولذلك وسمت الحياة الثقافية منذ البدء بالاعتماد على المشرق والتقليد لأهله ، لأنه كان أرقى حضارة وأوسع ثقافة ، وإليه يلتفت الأندلسيون في تجارتهم ويرونه منبع العلم والدين وموطن القداسة والحج . وقد تنمو روح المنافسة مع الزمن بين المشرق والمغرب ولكنها لن تستطيع أن تكفل استقلال الأندلس في شؤون الحضارة والأدب بل إنها ساعدت على توسيع دائرة التقليدً . وقد حاول الحكم المستنصر ثم ابن حزم أنَّ يرسما للأندلس حدوداً ثقافية ، وأن يقفا بها على مستوى المشرق ، ولكن تقديس الثقافة والأدب

المشرقي ظل حاداً ساطعاً . ومن الحطإ الكبير ألا يخايلنا عند دراسة الأدب

الأندلسي إلا هذا الاستقلال في الشخصية الأندلسية لأنّنا ندرس أدباً يستند

إلى حضارة مشتركة في الشرق والغرب ، فلو لم يكن التقليد مقصوداً لكان

إنظر عن احتام الأندلسيين بالمكتبات مقالة للأستاذ خوليان ريبير ا بمجلة معهد المخطوطات :
 الهجله ٤ ، الحزم الأول والثاني .

التشابه أيضاً محتوماً . نعم كان الشعور «بالأندلسية » أو «المغربية » ينمو مع الأيام ، وكانت البيئة تعمق خصائصها في الحلق وطرق الحياة ، وكان الاختلاط بأمم بعيدة يدعو إلى الابتعاد عن المشرق في الزي وروح الفروسية والعادات واللهجة والأمثال . ولكن التعبير – لكن صورة الأدب الذي ندرسه ظلت أوثق شيء صلة بالمشرق . وإذا كان من الحطإ أن نقف أبصارنا على صورة الاستقلال الذاتي في الشخصية الأندلسية ، فمن الحطإ أيضاً ألا نرى في الانتاج الأندلسي إلا صورة مشوهة من أدب المشارقة .

اليشعرالأندنسي فيهت ذاالعَصر

## العوامل المؤثرة في نشأة الشعر الأندلسي

قد يذهب بعض الدارسين إلى أن لفظة «أندلسي » حين تتخذ صفة للأدب من شعر ونثر ، تشير إلى نتاج أجيال ولدت في الأندلس ، وتشربت خصائص البيئة الأندلسية بالولادة والنشأة ، ونقلت إلى حد ما سمات تلك البيئة فيما قد منه من صور التعبير ؛ وليس هذا التحديد خاطئاً ، ولكنة حين يوضع موضع الاختبار يعجز عن استيعاب الحقيقة كاملة . ولو ألقينا على أنفسنا الأسئلة الآتية : هل يدرس ابن هانىء بين شعراء الأندلس ؛ هل يعد نتاج أبي على القالي مشرقياً ؟ هل يعد الحشني قير وانياً ؟ – لو فعلنا ذلك لاتضح لنا أن التحديد السابق للفظة «أندلسي » قاصر مماماً عن الوفاء بمعنى « الأندلسية » في إحاطة وشمول ، وبخاصة في هذا العصر الذي أطلقنا عليه اسم «عصر سيادة قرطبة » .

وحين عرضت هذه المسألة لابن حزم الأندلسي قال : «وذلك أن جميع المؤرخين من أثمتنا السالفين والباقين — دون محاشاة أحد — بل قد تيقنا إجماعهم على ذلك ، متفقون على أن ينسبوا الرجل إلى مكان هجرته التي استقر بها ولم يرحل عنها رحيل ترك لسكناها إلى أن مات . . . فمن هاجر إلينا من سائر البلاد فنحن أحق به وهو منا بحكم جميع أولي الأمر منا الذين إجماعهم فرض اتباعه وخلافه محرم اقترافه ، ومن هاجر منا إلى غيرنا فلا حظ لنا فيه والمكان الذي اختاره أسعد به ، فكما لا قدع إسماعيل بن القاسم فكذلك لا فنازع في محمد بن هافيء سوانا ، والعدل أولى ما حرص عليه ، والنصف أفضل ما

فُعي إليه . . . » \ ، ومهما يكن نصيب هذا التفسير الذي ارتآه ابن حزم مُن الوجاهة والسدّاد ، فإن اختياره له كان يحقق أمرين هامين في نظره : أُولهما أنه كان يعلم أن الثقافة الأندلسية حتى عصره ــ ومن ضمنها الأدب ــ كانت نتاج جهود شارك فيها عدد غير قليل من المهاجرين الذين ألفوا في موضوعات أندلسية أو واكبوا أحداث الأندلس ، أو أرادوا بما كتبوه خدمة الطلاب الأندلسيين ، ولهذا كان استثناء هذه الحركة الثقافية أمراً غير طبيعي فضلاً عن أنه يحرم الأندلس جهود أناس عاشوا فيها حتى وافاهم الأجل هنالك . وثاني الأمرين أن ابن حزم كان ينظر إلى بعيد ، وذلك أنه حين يعدُّ المهاجرين إلى الأندلس ــ دون ترك ِ لها ــ أندلسيين فإنّه يشمل بذلك جميع الداخلين إليها منذ بداية الفتح وبذلك يمنح الثقافة الأندلسية والأدب الأندلسي صفة من القدم والعراقة ويجعل للأدب الأندلسي بخاصة «موروثاً » أصيلاً يفيء إليه ، ولهذا فإنه حين تحدث عن شعراء الأندلس قال : «ونحن إذا ذكرنا أبا الأجرب جعونة بن الصمة الكلابي في الشعر لم نباه به إلا جريراً والفرزدق لكونه في عصرهما ، ولو أنصف لاستشهد بشعره فهو جار على مِذِهِبِ الأوائل لا على طريقة المحدثين » \* وجعونة هذا الذي ذكره من الطارتين الأوائل ، وكان فارساً شجاعاً يلقبونه « عنترة الأندلس » . ولم يكن لمِّيم في مكان معين وإنما كان يتنقل في النواحي ويحلُّ أكناف قرطبة . وقد مجا الصميل بن حاتم وزير يوسف بن عبد الرحمن الفهري ــ في عهد الولاة ــ وكان الصميل من شيوخ القيسية ومن ذوي النفوذ البعيد في الأندلس . فلما ظفر به الصميل عفا عنه فأصبح مد احاً له ، فأقسم الصميل ألا يراه إلا أعطاه

<sup>﴿</sup> مِنْ رَسَالُتُهُ فِي فَصَلَ الْأَنْدَلُسُ ؛ انظرْ ملاحق هذا الكتاب .

النفح ۲ : ۷۷۰ وانظر ترجمة جعونة في جذوة المقتبس : ۱۷۷ والمغرب ۱ : ۱۳۱ ورسالة
 ابن حزم في الملاحق .

ما حضره – مثلما كان يفعل هرم بن سنان مع زهير بن أبي سلمى – ولهذا كان أبو الأجرب يعتمد إغباب لقائه فلا يزوره إلا في العيدين ؛ وقد توفي جعونة قبل قيام الدولة الأموية ، ولم يبق لدينا من شعره ما يصور مذهبه العام وطريقته ولكن القليل الباقي يدل على أنه كان كما قال ابن حزم شعراً بدوي السمات ، فمن ذلك قوله :

ولقد أراني من هواي بمنزل عال ورأسي ذو غدائر أفرعُ والعيشُ أغيدُ ساقطٌ أفنانه والماء طيبُّهُ لَـنَا والمرتعُ

ولم يذكر ابن حزم من واضعي أسس الموروث الشعري في الأندلس سوى جعونة الكلابي ، ولا ندري لم أغفل ذكر شاعر آخر كان ايضاً من الطارئين في عصر الولاة وهو أبو المخشّى عاصم بن زيد ، وأصله من نصارى الحيرة ، ولذلك كان خصومه من الشعراء يعير ونه بالنصرانية في هجائهم له وقد امتد به العمر حتى أدرك الدولة الأموية ومدح سليمان بن عبد الرحمن الداخل فظن هشام بن عبد الرحمن أخوه أنه يعرض به في بعض شعره فعاقبه عقاباً شديداً ، قيل إنه قطع لسانه ، وقيل إنه سمل عينيه ، والثاني أصح لأنه يتحدث في شعره عن العمى . وقد دفع له الأمير عبد الرحمن الداخل دية عينيه مضاعفة وأجازه بألفي دينار وعنف ابنه هشاماً على فعلته . ثم إن هشاماً عنيه عطف عليه ودفع له دية أخرى مضاعفة ؛ وشعره أيضاً من النسق البدوي ، ومن نماذجه قوله :

وهم ضافي في جوف يم كلا موجيهما عندي كبيرُ فبتنا والقلوبُ معلقاتً وأجنحةُ الرياح بنا تطيرُ

١ ترجمة أبي المغشى في المغرب ٢ : ١٢٣ والحذوة : ٣٧٧ وابن القوطية : ٣٥

ومن شعره في العمى :

خضعت أم بناتي للعيدا أن قضى الله فضاء فكمضى ورأت أعمى ضريراً إنها مشيه في الأرض لمس بالعصا فاستكانت ثم قالت قولة وهي حرّى بلغت مني المدى ففؤادي قرح من قولها ما من الأدواء داء كالعمى

وقد مات أبو المخشَّى أيام الحكم بن هشام (١٨٠ – ٢٠٦) وآخر شعره قوله :

أمُّ بنياتي الضعيفِ حويلها تعولُ امرءاً مثلي وكان يعولها إذا ذكرت ما حال بيني وبينها بكت تستقيل الدهر ما لا يقيلها

وكان لأبي المخشّى ابنة شاعرة اسمها حُسّانة تعدّ من أولى الشواعر اللواتي اشتهرن بالأندلس ، وقد أشبهت أباها في قوّة العارضة ، وكانت جريئة لا تقبل الضيم ، فاستغلت مقدرتها الشعرية في الدفاع عن حقوقها ، فلمّا مات أبوها كتبت إلى الحكم ، وكانت لم تتزوج بعد ، تخبره أنها أصبحت وحيدة ، وأنها تعتمد على رعاية الحكم لها :

أنتَ الإمام الذي انقاد الأنام لَهُ وملَّكته مقاليدَ النُّهي الأممُ لا شيء أخشى إذا ما كنت لي كنفاً آوي إليه ولا يعرونيَ العدمُ

فأمر الحكم بإجراء مرتب لها ، وكتب إلى عامله على البيرة فجهزها بعض بجهاز حسن ؛ ووقع لها الحكم بخطه تحرير أملاكها ، فلما توفتي لحقها بعض الضيم من والي البيرة جابر بن لبيد ، فوفدت على الإمام عبد الرحمن بن الحكم وشكت إليه جابر بن لبيد ، وكان فيما قالته :

إلى بني النّب والمجد سارت ركائبي ليجبر صدعي النّهُ خيدُ جاير فليني وأيناني وقيضة كفة محدير المثلي أن يُقال مروعة سفاهُ الحيالو كان حيناً لما اعتدى سفاهُ الحيالو كان حيناً لما اعتدى

على شحط تصلي بنار الهواجر ويمنعني من ذي الظلامة جابر كذي ديش أضحي في فالب كاسر لموت أبي العاصي الذي كان ناصري على زمان باطش بطش قادر

وأبو العاصي هو الحكيم الأمير ؛ ولمنا سمع عبد الرحمن شعرها ورأى خط والده أخذه فقبله وقال : تعداًى ابن لبهد طوره حين رام نقض رأى الحكم ، وحسبنا أن نسلك سبهله بعده ، وتحفظ بعد موته عهده ، ووقع لها بحل توقيع أبيه وأمر ابن لبيد بتنفيذ ما أجراه .

وإذا نحن تجاوزنا هذه النماذج المبكرة الطارئة ، وجدنا أن الشعر الأندلسي الذي رسخ أصوله أناس نبتوا في البيئة الأندلسية لم ببدأ بالظهور إلا في حدود سنة ٢٠٠ ه. وهذه حقيقة هامة في نشأة ذلك الشعر وفي النماذج التي احتذاها والمجالات التي كان يرودها ، فهو من الناحية الزمنية أخذ يتكون حين كان الشعر المشرقي يشهد تجديد بشار وأبي نواس ، ويقف على مفترق الطريق بين مذهبي أبي تمام والبحتري ، ولما كان الأندلسيون حينئذ يلتفتون في كل شيء الم المشرق فقد اتحلوا شعر المحدثين مثالا يقلدونه ومناراً يهتدون به ، أي أن الشعر المحدث لا شعر العرب الأوائل هو الأنموذج الكبير الذي استوحوه في أشعارهم . وليس معني هذا أنهم لم يعرفوا شعر العرب الأوائل ، ولكن في أشعارهم . وليس معني هذا أنهم لم يعرفوا شعر العرب الأوائل ، ولكن عاذج الشعر المحدث نالت القسط الأكبر من إعجابهم ، وكانوا على وعي مستمر بأن الشعر العربي الذي وصلهم من المشرق يمثل مذهبين : المذهب

١ نفع الطيب ٥ : ٣٠٠ (ط . مصر ، ١٩٤٩).

القديم والمذهب المحدث ، وذلك هو معنى قول ابن حزم في شعر جعونة : فهو جارٍ على مذهب الأوائل ، ، وقول الزبيدي إن الرباحي نظم قصيدة في الرثاء على مذاهب العرب ، ، وقولهم إن قصيدة الزبيدي في رثاء شيخه القالي وجزلة الألفاظ كثيرة الغريب صاغها صوغ فحول العرب ، ، ، ولو سألتهم تحديد الفرق بين مذهب الأوائل ومذهب المحدثين ، لم يكادوا يضعون فروقا واضحة ، ولكنهم كانوا في أغلب الظن يعنون أن شعر الأوائل أكثر جريانا على الطبيعة وأحفل بالجزالة العفوية وبالغريب وأن شعر المحدثين يعتمد كثيراً على الاستعارات والتشبيهات ويشوبه أحياناً تكلف لا يخفى في طبيعة الصياغة . وحين أخذ الشعر الأندلسي في التكون كانت هناك عوامل كثيرة تسعف على تكونه على ذلك النحو ، وفي طبيعة النقافي المستمر بين المشرق والأندلس ما يفسر كثيراً من مظاهر ذلك الشعر ، وفي حاجة البيئة نفسها عامل والأندلس ما يفسر كثيراً من مظاهر ذلك الشعر ، وفي حاجة البيئة نفسها عامل والأندلس على ثلاثة عوامل كانت ذات أثر بالغ في تكوين ذلك الشعر وهي :

جهود طبقة المؤدبين، وحركة الغناء وتطوّره، والنهضة الثقافية في الأندلس، فمن خلال الحديث عن هذه العوامل سنلم بالتفاعل الثقافي بين الأندلس والمشرق ونتصوّر مدى انفتاح البيئة على ما تقبلته من ضروب ذلك الشعر.

(١) جهود طبقة المؤدبين وأثرها في نشأة الشعر والمقاييس النقدية :

وقد كان القائم بأمر هذا الشعر المحدث وتقريبه إلى دارسي الأدب طبقة من المؤدبين ، ارتحل أكثرهم إلى المشرق ، واغترف ممّا فيه من علم وأدب ، وعاد يدرّس في جامع قرطبة ، وقرطبة يومئذ «دار القوم» ، فإلى هؤلاء

۱ طبقات الزبيدي : ۳۳۹

۲ اليتيمة ۲ : ۷۱

وإلى المهاجرين من طلاب الحاجات ، وإلى تشجيع الحاكمين يومئذ ، يعزى الفضل في إدخال ضروب الثقافة المشرقية بلاد الأندلس ، من حديث وفقه ولغة وشعر وسير . وكان من أوائل الكتب اللغوية التي هاجرت بصحبهم كتب الأصمعي والكسائي والفراء والرياشي وأبي حاتم وابن الأعرابي وكتابا الفرش والمثال في العروض للخليل بن أحمد وكتاب يعقوب بن السكيت في إصلاح المنطق ومؤلفات ابن قتيبة وأبي عبيد القاسم بن سلام ، كما كان ثابت النحوي وابنه قاسم أول من أدخلا كتاب العين للخليل ا . أما في الشعر فإن محمد بن عبد الله الغازي ( – ٢٦٩) جلب الأشعار المشروحات كلها المواجر عباس بن ناصح لما سمع بنجوم أبي نواس ، وروى شعره الموجب وأوراء أن ننوه هنا بمقدار ما أحرزه شعر أبي تمام من قبول في البيئة الأندلسية ، فقد توفر على نقله اثنان من المؤدبين هاجرا إلى المشرق وروياه عن صاحبه وأقرءاه بالأندلس وهما عثمان بن المثنى النحوي ، ومؤمن بن سعيد ، وللاول منهما قصة طريفة : فيقال إنه اجتمع مع أبي تمام في مركب ببحر القلزم فأنشده أبو تمام شعره الذي يقول فيه :

اللهُ أكبرُ جاء أكبرُ مَن مَشَى فَتَعَشَّرَتْ فِي كُنْهِيهِ الأوهامُ

وكان هذا البيت مبتدأ الشعر ، فقال له ابن المثنَّى : شعر حسن لولا أنَّه

١ راجع في هذا صفحات محتلفة من طبقات الزبيدي : ٢٧٥ - ٣٣١ وابن الفرضي ١ : ٧٤ ،

<sup>777 2 7 4 3 2 4 4 5 7 1 7 7 7</sup> 

۲ طبقات الزبيدي : ۲۸۹ وابن الفرضي ۲ : ۲۶

٣ طبقات الزبيدي : ٢٨٤ – ٢٨٥

٤ طبقات الزبيدي : ٢٨٨ وابن الفرضي ١ : ٣٤٦

ه المغرب ( : ۱۳۲

لا ابتداء له ، فوقدت في نفس حبيب وابتدأ الشعر بقوله :

## دِمِن " أَلَم مَا فقال سلام تكم حل عُفْدة صَبْرِهِ الإلمام

أُمْ أنشده في اليوم الثاني الشعر بهذا الابتداء إلى تمامه ، فقال له ابن المثنى : أنت أشعر الناس ، فعظم في نفس حبيب ، ثم لقيه حبيب في انصرافه وحبيب قد عظم قدره وجل خطره فكان يؤثره ويعرف له فضله ، وكان أول من أدخل شعره ' وأقرأ أبو عبد الله الغابي ديوان أبي تمام وعنه أخذه أبو العباس الطبيخي وهذا الثاني شرحه كما شرح شعر صريع الغواني " وأمر الحليفة عبد الرحمن الناصر بانتساخ شعر حبيب وجمع لذلك جماعة من أدباء الأندلس يومئذ ، لتحقيق ذلك أ ، وإزاء هذه العصبية لأبي تمام وجد أيضاً من يتعصب للبحتري ويدين بتفضيله . وهذا كلّه ينبيء عما كان للشعر المحدث من مقام بين عرب الأندلس ، ولم يمض وقت طويل حتى كان الذوق الأندلسي قد ألف هذا النوع من الشعر ، وجعله مقياساً للجودة ، ولم يألف ما عداه كثيراً ، وأصبح المتأدبون هنالك يضعون خطأً فاصلاً بين طريقتين في الشعر: طريقة العرب وطريقة المحدثين ، فيقولون مثلاً إن فلاناً الشاعر كان أكثر أشعاره على مذاهب العرب \* ، وكانوا هم أميل إلى تفضيل ما جرى على مثال الشعر المحدث ، حتى إن الرباحي الشاعر (٣٥٨) حين نظم قصيدة في الرثاء ، وبناها على مذاهب العرب ، وخرج فيها على مذاهب المحدثين ، لم يرضها

۱ التكملة : ۱۰ – ۱۱

٢ طبقات الزبيدي : ٢١٥

٣ المصدر السابق : ٣٢٩ وابن الفرضي ٢ : ١٥٩

٤ طبقات الزبيدي : ٣٠٦ – ٣٠٧

ه طبقات الزبيدي : ٣٣١

العامة ولم يجد من يعجب بها إلا أبا على القالي ' ومن يذهب في طريقته .

فعلى أيدي هؤلاء المؤدبين تم ، إذن ، شيء من تبلور الذوق الأندلسي ، بقبول ما يقبل ورفض ما يرفض ، وفي مجالس تدريسهم تكونت نواة حركة نقدية ساذجة ، فهم الذين كانوا يشرحون الشعر لطلبتهم ويتكلمون في معانيه ويقربونها ويضربون الأمثال فيها ، ويتتبعون ما فيها من المآخذ اللغوية والنحوية ، ومما يلفت النظر أنهم كانوا يتدارسون شعر شعرائهم كما يتدارسون شعر المشارقة . فكان عباس بن ناصح ، وهو أحد هؤلاء المؤدبين ، ومذهبه في المشارقة . فكان عباس بن ناصح ، وهو أحد هؤلاء المؤدبين ، ومذهبه في شعره مذهب العرب الأول في أشعارهم ، كلما ورد قرطبة ، جلس في جامعها يقرأ على الطلبة ما كان نظمه من شعر . و فد مرة على قرطبة فجاء أدباؤها للأخذ عنه فمرت عليهم قصيدته :

لعمرُكَ مَا البَلْوَى بِعَارٍ ولا العَدَمُ ﴿ إِذَا المَرْءُ لِمَ يَعْدُمُ تُقَى اللَّهِ والكرمُ

حبى انتهى إلى قوله :

تَعَافَ عَنِ الدُّنيا فِمَا لِمُعَجِّزُ وَلا حَازُمُ إِلاَّ الذِّي خُطٌّ بالةُ م

فاعترضه يحيى الغزال وقال: وما الذي يصنع مُفَعَلِّ مع فاعل؟ قال: فكيف تقول أنت؟ قال: تجاف عن الدنيا فليس لعاجز ، فاستحسن عباس ذلك منه وقال « والله لقد طلبها عمك ليالي فما وجدها » ٢ .

وأُنكر على عباس أيضاً في مجلس أحد النحويين أنه خفّف ياء النسب في قوله ":

۱ المصدر نفسه : ۳۳۹

۲ المغرب ۱ : ۳۲۴

٣ طبقات الزبيدي : ٢٧٨ – ٢٧٩

يشهد بالإخلاص نوتيتها لله فيها وهو نصراني فاحتج عباس على المنكرين بقول عمران بن حطان :

يوماً يمان إذا لاقيتُ ذا يتمن وإن لقيتُ معدّيّـاً فعدنانيْ

وكاد الذوق في هذه البيئة يجمع على أن الشعر إنّما يتقدم لغرابته وحسن معناه ، وأن من خبر الشعر وصف أبي تمام للقلم الما فيه من غرابة . على أنّنا يجب ألا نغلو في تقدير ما كان يحسنه هؤلاء المؤدبون ، فإنّهم – في الأكثر – كانوا سطحيين حتى في ميدانهم من لغة ونحو ، قال الزبيدي يصفهم : «وذلك أن المؤدبين إنّما كانوا يعانون إقامة الصناعة في تلقين تلاميذهم العوامل وما شاكلها ، وتقريب المعاني لهم في ذلك ، ولم يأخذوا أنفسهم بعلم دقائق العربية وغوامضها ، والاعتلال لمسائلها ، ثم كانوا لا ينظرون في إمالة ولا إدغام ولا تصريف ولا أبنية » ٢ ، وهذا كلام يصدق عليهم حتى منتصف القرن الرابع ، على وجه التقريب .

وقد ساعد بعض المهاجرين من غير الأندلسيين على ترسيخ أثر المحدثين في البيئة الأندلسية مثل إبراهيم بن سليمان الشامي الذي دخل الأندلس في أخريات أيام الحكم بن هشام ، وكان قد أدرك بالمشرق كبار المحدثين كأبي العتاهية "، ومثل أبي اليسر إبراهيم بن أحمد الشيباني الذي لقي من الشعراء أبا تمام والبحتري ودعبلاً وابن الجهم ، وقدم الأندلس في إمارة محمد بن

المصدر السابق : ٣٠٧ ووصفه للقلم من قصيدة يمدح بها ابن الزيات وأوله :
 الك القلم الأعلى الذي بشباته تصاب من الأمر الكلى والمفاصل .

۲ طبقات الزبیدی : ۳۳۷ – ۳۳۷

٣ النفح ٢ : ٧٤٨

عبد الرحمن ، وعنه رواية لشعر أبي تمام بالأندلس .

(٢) حركة الغناء وأثرها في تكوّن الشعر الأندلسي :

وكان الغناء من أكبر العوامل التي مكنت للنماذج المشرقية في البيئة الأندلسية ، فإن التفاعل بين الموسيقى والشعر ذو قدرة على توجيه الشعر وتحديد قوالبه ، وقد كاد اعتماد الأندلس يكون كلياً على التلاحين المشرقية ، وكان أمراؤهم يؤمنون بتفوق الجواري المشرقيات في هذه الناحية ، ويبذلون في استقدامهن الأموال الكثيرة ، فابتاع عبد الرحمن الداخل جارية تسمى العجفاء وكانت تغني بالمدينة عند أحد موالي بني زهرة ، كما اشترى عبد الرحمن نفسه جاريتين مدنيتين أيضاً هما فضل وعلم ، وأساف إليهن جارية رابعة بشكنسية اسمها قلم ، وكان يؤثرهن لجودة غنائهن ورقة أدبهن . وهاجر في أيام الحكم بن هشام اثنان من المغنين المشارقة هما علون وزرقون " .

ويعد الحكم بن هشام من أكثر أمراء بني أمية عناية بالغناء ، وكان لديه عدد من الحواري المغنيات منهن عزيز وبهجة (أو مهجة) وفاتن ، وكان هو يقترح عليهن الأشعار التي يغنين فيها ، كما كان بعضهن ينظ الشعر ويلحنه ، وقد نظمت عزيز مرة هذه الأبيات :

قد تقضى النهار إلا بقايا من شُعاع ِ مُخلَّق للأصيل وأتانا الظلّام من قبل الشر ق فأهلاً منه بخير نزيل دام هذا وذا بطول بقاء ال حكم السيد الفتى المأمول

١ المصدر السابق ٢ : ٥٥٥ - ٢٥٧

٢ انظر بحثًا لنا عن أخبار الغناء والمغنين بالأندلس ( مجلة الأبحاث : السنة ١٦ ، الحرء الأول .
 آذار ١٩٩٣ ) .

٣ أنظر النفح ٢ : ٧٥٨ – ٧٥٩ .

فأعجب الحكم بشعرها وأمرها فعملت فيه لحناً أجازها عليه بمال ومتاع . وجمع الحكم يوماً جواريه وأمرهن أن يغنين في شعر الفرزدق :

فقالوا إن عرضت فأغن عنا دموعاً غير راقئة السجام فكيف إذا مررت بدار قوم وجيران لنا كانوا كرام. أكفكف عبرة العينين مني وما بعد المدامع من ملام

فعملن فيه أصواتاً وكانت مهجة أكثرهن إجادة فقال لها : اقترحي حكمك ، فقالت : ألا يغنين اليوم إلا من أصواتي ، فأمرهن بذلك وأمرها بأن تلقي عليهن حتى حفظن ذلك عنها .

وكانت هجرة الكتب المشرقية ناشطة في أيام الحكم المذكور ، ومرة وصلت مجموعة من الكتب عرضت عليه فرمى بطرفه ديواناً منها قد ضم شعر المقلين الثلاثة الذين فضلوا في الحاهلية ومنهم المسيب بن علس ، فأخذه الحكم بيده وقرأ فيه قصيدة المسيب مطلعها :

بان الحليطُ ورقِّعَ الحرقُ ففؤاده في الحيّ معتلقُ

قأمر سليماً مولى ابنه المغيرة أن يغني أبياتاً منها فصنع فيها صوتاً في مزموم الرمل فأجازه بمطرف خز بنفسجي كان عليه مبطناً بالفنك وأمر له بمائتي دينار .

وكان المغيرة بن الحكم يشبه أباه في حبه للغناء وفي الإقبال عليه وتشجيعه ، وكانت لديه من الجواري المغنيات واحدة تسمى رغد كما كان سليم مولاه من مشهوري المغنين .

ويستنتج من الأخبار التي وصلتنا عن هذه الطبقة من المغنين والمغنيات أن كل محسن منهم كان يستقل بطريقته في الغناء ، وأن كل واحد كان

يتقاضى جرايات محددة وجوائز أخرى في بعض المناسبات ، ومن الطريف أن الإقبال على تلحين الأشعار القديمة – أشعار العرب الأوائل – كان أكثر من الإقبال على تلحين الأشعار المحدثة ، وقد عددت ما غناه جواري الحكم وابنه المغيرة فوجدته يتضمن أربعة أصوات لابن الرومي وصوتين لكل من عروة جرير والقطامي وذي الرمة وعمر وأبي تمام وصوتاً في شعر كل من عروة ابن حزام ونصيب والبحتري والفرزدق ومسلم وابن الدمينة والحطيئة والمسيب والصمة القشيري وأبي دهبل الجمحي ؛ ووجدت أن بعض الأصوات التي كانت تغنى بالأندلس قد غنيت بالمشرق – غناها معبد أو مالك أو ابن سريج ، وأن جهد المغنين والجواري بالأندلس لم يتعد التقليد المتقن للصوت الأصلي أو التحوير الجزئي في بعض نغماته المقالد المتقن للصوت الأصلي أو التحوير الجزئي في بعض نغماته المقالد المتقن المصوت الأصلي أو التحوير الجزئي في بعض نغماته المقالد المتقالد الم

ثم دخل زرياب الأندلس هو وأبناؤه وجواريه فعفى على آثار من سبقه بتجديداته وبدعه في الغناء والآداب العامة . وكان زرياب تلميذاً لإسحاق الموصلي فأبعده حسد أستاذه له عن بغداد ، فطلب حظ ففسه في بلاد بعيدة . وكاتب الحكم بن هشام بالقدوم عليه ، فسر الحكم بذلك وأرسل لتلقيه مغنياً يهودياً كان عنده اسمه منصور ، ولكن الحكم توفي قبل أن بصل رياب ، ولم يكن خليفته عبد الرحمن بأقل ميلاً منه إلى هذا المغني الجديد فحقه على القدوم ، وأجرى عليه راتباً شهرياً مقداره مائتا دينار ، وجعل له وظيفة سنوية أخرى ورسماً في كل عيد ، وكان كلما غناه وأطربه وهبه مالاً غير الذي فرضه له ، وأقطعه أيضاً من الدور والمستغلات والضياع ما يقوم بأربعين ألف دينار . وزاد زرياب في أوتار عوده وتراً خامساً ، واخترع له مضراباً الفناء مراسيم ، اتخذه من قوادم النسر معتاضاً به من مرهف الحشب . وجعل للغناء مراسيم ،

١ انظر البحث الذي أشرنا إليه في الغناء .

فكل مغن لا بد من أن يبدأ بالنشيد أول شدوه ، بأي نقر كان ، ويأتي إثره بالبسيط ، ويختم بالمحركات والأهازيج ، وهذا ما يسمى بالنوبة الغنائية وهي تعتمد على التنويع في الألحان . وأخذ في تعليم الغناء واختبار صلاحية الأصوات ، وتلقف أبناؤه وبناته وجواريه صناعته وأشاعوها في الأندلس ، وكان ابنه عبد الله خير أبنائه صوتا ، ويتلوه عبد الرحمن ، أما قاسم فكان أحذقهم غناء ، وعلم جارية له تسمى منفعة أحسن أغانيه ثم أهداها لعبد الرحمن ابن الحكم ، أما حمدونة ابنته فكانت محسنة لصناعتها متقدمة فيها على أختها علية ، لكن عمر علية طال بعد أختها حمدونة ولم يبق من أهل بيتها غيرها فكانت مرجعاً لمتعلمي الغناء ، وإليها يشير زيادة الله الطبي بقوله يصف طائراً مغرداً :

أدنت إلى صباباتي مغرّدة أذكى الجوى بين أضلاعي ترتمها كأنّما مكثت في عشّها زمناً علية بنت زرياب تعلمها ا

وممن خرّجهن أيضاً مصابيح جارية الكانب أبي حفص عمر بن قهليل ٢. وقد تعلم بعض رجال الأندلس أصول هذا الغناء المشرقي فكان عباس بن فرناس الشاعر مجيداً له ، وكان لعقيل بن نصر الشاعر أغان يجري فيها مجرى الموصلي ٣. وألف أسلم بن أحمد بن سعيد كتاباً في أغاني زرياب أ إذ أصبح لزرياب طرائق مخصوصة في هذا الفن يتناقلها الناس .

<sup>1</sup> كتاب التشبيهات: ٦١.

٢ انظر ترجمة زرياب في النفح ٢ : ٧٤٩ وما بعدها ، ويجد القارى، ما استحدثه زرياب في
 الآدابالعامة والازياء هنا مفصلا .

٣ الجذوة : ٣٠٤

<sup>۽</sup> الجذوة : ١٦٢ ، ١٦٢ .

وتلقانا في هذه الفترة أيضاً شخصية الزام ، وهو رجل لا يستغنى عنه في الحفلات والأعراس، وقد كان من مشهوري الزامرين النكوري الذي كان يزمر لعبد الرحمن الناص ، ومن زيه أن يلبس قلنسوة وشي وثوباً من الحز ، وموضعه من الناس في وسط الحفل ، ومنهم ابن مقيم الزامر وكان طيب المجلس صاحب نوادر ، ومن الطنبوريين زربوط الطنبوري الذي قتل هو وقنبوط الملهي في وقعة قنتيش (قنطيش) أيام فتنة البربر مع سليمان المستعين ، وقد كان هؤلاء الزامرون ينغمون الألحان السائرة في أحداث مشهورة لأنها تجد إقبالاً من الحماهير ، وفي تلاحين زرياب وطرائقه في النوبة قد نجد الأساس الذي انبئق عنه الموشح من بعد ، وفي التنغيمات الشعبية التي كان يرددها الزامرون قد نجد أصول الأزجال .

وقد وجد الغناء بالأندلس قبولا يكاد يكون شاملا ولم يتحرج فيه قوم حتى لقد توفر عليه جماعة من أبناء الطبقة الارستقراطية ، ويحدثنا ابن حزم أن المطرف ابن الأمير محمد كان عالماً بالغناء ، وكان له أخوان آخران عارفان بالغناء جداً فلا ومن العسير أن نثبت أن رجال الدين هنالك كانوا يكرهون الغناء ، أو يشددون النكير على أهله ، بل لعلهم كانوا في هذه الناعية أقرب الناس شبها بفقهاء أهل المدينة ونساكها ، ومن الحكايات الدالة في هذا الباب قصة قاضي الجماعة محمد بن أبي عيسى وكان عند رجل من بني حدير وجارية للحديري تغنيهم هذه الأبيات :

طابت بطبب ليناتيك الأقداح وزَهت بحمرة خدك التفاح

۱ الجذوة : ۱۳۴

۲ الحذوة : ۳۷۶

٣ الذُّخيرة ١/١ : ٣١

إلى الأنساب : ٩١ (الطبعة الأولى).

وإذا الربيعُ تنسمتُ أرواحهُ طابتُ بطيبِ نسيمكَ الأرواحُ وإذا الحنادسُ أَلْسِسَتْ ظَلْماءها فضياء وجهيكَ في الدُّجي مصباحُ

فكتب القاضي هذه الأبيات في يده ، وخرج للصلاة على جنازة ، والأبيات مكتوبة على باطن كفه أ . وكان ابن عبد ربه \_ وهو ذو الديانة والصيانة \_ ماراً ذات يوم ببعض الأحياء فسمع مصابيح تغني ، فاستماله غناؤها ووقف تحت الروشن منصتاً ، ثم مال إلى بعض المساجد وأخذ لوحاً لبعض الصبية وكتب عليه :

يا مَن ° يَضِن ُ بصوتِ الطائرِ الغَرِدِ ماكنتُ أحسبُ هذا البُخلَ من أحدِ لو أن أسماعَ أهلِ الأرضِ قاطبة الصغت إلى الصوت لم ينقُص ولم يزد

فلما قرأ سيدها الأبيات . خرج إليه مسرعاً ، وأدخله بيته ورحب به الويصف لنا الإمام ابن حزم مجالس الغناء ويذكر الشعر الذي كان يغنى به ويصور شدة تأثره بما يسمع الوكلفته حُفنى العامرية إحدى كرائم المظفر عبد الملك بن أبي عامر صُنْع أبيات تلحنها ، ففعل ، وذكر أن لها فيها صنعة في طريقة النشيد والبسيط رائقة جداً ، وتناول ابن حزم الغناء من الناحية الفقهية في رسالته : الغناء الملهي وهل هو مباح أو محظور ، ورد الأحاديث التي تقول بحظره جميعاً ، إلا أن هذا الميل ليس عاماً فقد وجد بين الناس من ينكر

ا الحذوة : ٧٠

۲ الحذوة : ۴۰

٣ طُوقُ الحمامة : ٣١ ، ١١٠

٤ طوق الحمامة : ١١٤

ه رسائل ابن حزم : ۹۳ وما بعدها

هذا المذهب ، ولما شاء ابن حيان أن يثلب أحد الفقهاء قال فيه : «من رجل مرخص في السماع ، صبّ بإنشاد الأغاني الفاتة المنجعل ذلك بعض عيوبه . ومهما يكن من شيء فقد شاع الغناء في البلاد الأندلسية عامة ، ولم يقتصر احتفال الناس به على قرطبة ، بل لعل المدن الأخرى بذّتها في هذا الشأن ، وأحرزت إشبيلية بعد هذا العصر الذي نتحدث عنه قصب السبق في كثرة الإقبال على اللهو وآلات الضرب والغناء ، حتى لقد قال فيها ابن رشد : «إذا مات عالم بإشبيلية فأريد بيع كتبه حُملت إلى قرطبة حتى تباع فيها ، وإن مات مطرب بقرطبة فأريد بيع آلاته حُملت إلى إشبيلية » ٢ . وفي سنة ٢٠٤ كان التجيبي شارح المختار من شعر بشار مريضاً بمدرة مالقة فقال يصف حاله في تلك المدينة : «وكنت إذا جني الليل اشتد سهري وخفقت حولي أوتار في تلك المدينة : «وكنت إذا جني الليل اشتد سهري وخفقت حولي أوتار تغيى أبياتاً منها :

ما بال أنْجُم هذا الليل حائرة أضلت القَصْد أم ليست على فلك على على فلك عادت سواريه وقفاً لا حراك لها كأنها جُثَثُ صَرْعى بيه عُشَرك ِ

فلما سأل عنها عرف أنها جارية بغدادية من جواري المنصور بن أبي عامر ، صارت إلى أحد الوزراء ".

ويمكننا القول بأن الغناء من الناحية الفنية لم يتطور كثيراً بعد زرياب ، وقد عرفنا عدداً من المغنين الذين عاشوا بعده منهم وضيح بن عبد الأعلى الذي

١ الذخيرة ١/٢ : ١٠٠

۲ ألنفح ۱ : ۷۹

٣ شرح المختار : ١٥ – ١٦

كان في زمن هشام المؤيد ومعاصره سعيد بن كامل ، وساعدة بن بريم الذي رحل إلى المشرق وزار مصر والشام والعراق ، وغير هؤلاء من المغنين ، ولكن الأصوات التي يغنونها كانت جميعها من الشعر المشرقي ، وليس هناك من إشارة إلى أثر ألحان زرياب فيها ؛ وقد تغذى الغناء الأندلسي بالألحان والأشعار المشرقية لأن كثيراً من حملة ذلك الغناء كانوا من الطراء المهاجرين ، ولكن هل تلقى ذلك الغناء أثراً آخر غير مشرقي ؟ إنّنا لا نستبعد تأثره بالنغمات المحلية على نحو عفوي خالص ، كذلك نقل صاحب مسالك الأبصار أن سليماً مولى المغيرة بن الحكم «أخذ الطرب عن رسل أتوه من قبل النصاري وأمر بتأخيرهم ووكل بهم إلى حين مسيرهم ، وأتقن الفن وحقق الظن ، ثم أتى المغيرة بجارية عراقية وكانت تطارحه الغناء حتى برع ، وجمع الغناء العراقي مع ما جمع " ، فهذا النص - إن صح - يدل على أن الغناء الأندلسي تلقى تأثيراً أجنبياً قبل دخول زرياب إلى الأندلس ؛ وقد كانت عملية الاسترقاق تقوي من هذا الأثر الأجنى ، كذلك ساعد على تقويته بعض المغامرين ، وشاهد ذلك قول صاحب المسالك أيضاً في ترجمة المغني حصين ابن عبد بن زياد : « ولج بلاد النصاري وتوغل في ولوجها ، وسكنها وسكن إلى علوجها ، ثم عاد إلى حوزة المسلمين ، ورجع ما كسب إلا الغناء بعد طول سنين ، ٢ . والحق أن الأندلس أصبحت بوتقة انصهرت فيها التيارات الغنائية المختلفة ، وكما كان العرب يرتاحون إلى التلاحين الوافدة كانت الأغاني العربية تردُّد في البلاطات الأجنبية ويجد سامعوها فيها متعة روحية ، فقد وهب المستعين سليمان بن الحكم لشانجة بن غرسية عدداً من الجواري ، وذكر من

١ مسالك الأبصار ١٠ : ٣٨٥ (مجملوطة آيا صوفيا رقم : ٣٤٣٣)
 ٢ المصدر السابق : ٣٩٠

زار بلاط بنت شانجة ملك البشكنس (زوجة شانجة بن غرسية) أنها أمرت إحدى الجواري بالغناء ، فأخذت العود وغنت :

خليلي ما للريح تأتي كأنها يخالطها عند الهوب خلوق ُ أم الريح جاءت من بلاد أحبتي فأحسبها ريح الحبيب تسوق ا

وتكفينا هذه الأمثلة في تصوير ما كان للغناء من شأن كبير لا في نشر النماذج الشعرية المشرقية وحسب بل في تقريب الشقة بين ضروب مختلفة من الصور الأدبية ، وفي رسم أسس جديدة للاتجاهات الشعرية في الأندلس . وقد ظلت «النوبة » التي استحدثها زرياب هي أكبر ما يلفت النظر في

الغناء الأندلسي ، وهي ما يسمى أحياناً «التبديل » ، ولهذا نسمع الرمادي يقول في وصف الطائر المعروف بأم الحسن ٢ :

مُسمعة من غير أوتار إلا ارتجالاً فوق أشجار يقترح الناس على الطاري تقترح الناس على الطاري تبدل أن إن قيل لها بدل الله على المغار كأنها في حين تبديلها تأخذ في أهزاج أشعار

فهذه المغردة تؤدي «النوبة » وتستجيب لاقتراح أهل الطرب بعكس الطراء – وأكثر المغنين من الطراء – فإنهم يستكبرون ويدلون بفنهم ولا يستجيبون لما يطلبه الناس ، وقد كرَّر الرماديُّ هذا المعى نفسه ، وغمز الطراء مرة أخرى فقال :

١ الذخيرة (القسم الثالث) : ١٠٧ – ١٠٨

۲ كتاب التشبيهات : ٥٥

تبدّل ُ ألحاناً إذا قيل َ بدّ لي تغني علينا في عروضين شعرها إذا ابتدأت تنشدك رجزاً وان تقل وليس لها تيه الطراء بصوتها

كما بدلت ضرباً أكف الضواربِ ولكن شعراً في قوافٍ غرائبِ لها بدلي تنشدك في المتقاربِ ولكن تغني كل صاحٍ وشاربِ

## (٣) النهضة الثقافية وأثرها في الشعر الأندلسي :

في هذا الجو من جهود المؤديين من القياس على الطرائق العنائية المشرقية ، كان الشعر ما يزال في حاجة إلى ثالث هذه الأبعاد ، أعني إلى العمق الثقافي ، لكي ينأى — ولو قليلاً — عن روح التقليد وعن سطحية العناء وخفته . وقد قام أولو الأمر بتشجيع الثقافة وتقريب أصحابها من المقيمين والوافدين ، وهيأوا الأسباب التي تكفل تقدمها ونماءها ، فرعوا أمر الفقه واللغة والطب والتنجيم ، وشجعوا المؤلفين على التأليف . فقد رأينا كيف كانت هجرة الكتب المشرقية أيام الأمير الحكم ناشطة على أيدي تجار مشارقة كانوا يتكسبون ببيعها في الأندلس . وكان الحكم هو الذي عني بتخريج ابنه عبد الرحمن في العلوم الحديثة والقديمة ولذلك كان شغوفاً بالثقافة وجمع الكتب، وهو الذي وجه إلى المشرق عباس بن ناصح الجزيري في التماس الكتب القديمة وهو الذي وجه إلى المشرق عباس بن ناصح الجزيري في التماس الكتب القديمة فجاءه بالسند هند وغيره منها ، وهو أول من أدخلها الأندلس ، وعرقف فجاءه بالسند هند وغيره منها ، وهو أول من أدخلها الأمير محمد ابنه ، نحرك أهلها بها ونظر هو فيها ا . وفي وسط المائة الثالثة ، أيام الأمير محمد ابنه ، نحرك أهراد من الناس إلى طلب العلوم ولم يزالوا يظهرون ظهوراً غير شائع إلى أواسط المائة الرابعة ا، وممتن اشتهر بطلب العلوم في هذه الفترة أبو عبيدة أواسط المائة الرابعة ا، وممتن اشتهر بطلب العلوم في هذه الفترة أبو عبيدة

١ المغرب ١ : ٥٤

٢ طبقات الأمم : ٧٣

البلنسي المعروف بصاحب القبلة وكان فلكياً دارساً للجغرافيا وقد هاجمه ابن عبد ربه واتهمه بأنه ينسب الرزق إلى الكواكب ، وأنه يقول بكروية الأرض وتخالف الفصول في نصفيها الجنوبي والشمالي . واهتم بالمنطق والحساب محمد ابن إسماعيل الملقب بالحكيم ، صديق القلفاط الشاعر النحوي . إلا أن الأندلسيين ظلوا ينظرون في ريبة إلى من يشتغل بعلوم الفلسفة والمنطق والجدل ، ولا يتقبلون من علوم الأوائل إلا الطب والحساب حتى مضت عدة سنوات من حكم الناصر ، ونصب ابنه الحكم نقسه لتشجيع العلوم دون تفرقة . وإليه يعود الفضل في ظهور بهضة علمية شاملة بالأندلس .

كان الحكم شاباً مثقفاً واسع الاطلاع ذا لذة في شهود مجالس العلماء والسماع منهم والرواية عنهم، سمع من قاسم بن أصبع وأحمد بن رحيم ومحمد ابن عبد السلام الحشي وزكريا بن خطاب وأكثر عنه وأجاز له ثابت بن قاسم وكتب عن خلق كثير سوى هؤلاء ، وكان نظاراً في الكتب كثير التعليق عليها ، وقلتما تجد كتاباً في خزائنه إلا وفيه قراءته وتعليقاته عليه ، ويكتب فيه بخطته إما في أوله أو آخره أو في تضاعيفه نسب المؤلف ومولده ووفائه والتعريف به ويذكر أنساب الرواة له ويأتي من ذلك بغرائب لا تك د توجد الا عنده لكثرة مطالعته وعنايته بهذا الفن وكان موثوقاً به مأموناً عليه حتى صار كل ما كتبه حجة عند شيوخ أهل الأندلس وأثمتهم ينقلونه من خطه المال الحميدي في ترجمة ابن عبد ربه : و توفي أبو عمر أحمد بن محمد بن عبد ربه سنة ثمان وعشرين وثلاثمائة [ وعين اليوم والعمر بالسنوات والأشهر والأيام] ومدح الأمير محمداً والمنذر وعبد الله وعبد الرحمن الناص ، هذا آخر ما رأيت بخط الحكم المستنصر ، وخطة حجة عند أهل العلم عندنا » \ اخر ما رأيت بخط الحكم المستنصر ، وخطة حجة عند أهل العلم عندنا » \ اخر ما رأيت بخط الحكم المستنصر ، وخطة حجة عند أهل العلم عندنا » \ اخر ما رأيت بخط الحكم المستنصر ، وخطة حجة عند أهل العلم عندنا » \ اخر ما رأيت بخط الحكم المستنصر ، وخطة حجة عند أهل العلم عندنا » \ اخر ما رأيت بخط الحكم المستنصر ، وخطة حجة عند أهل العلم عندنا » \ الهور ما رأيت بخط الحكم المستنصر ، وخطة حجة عند أهل العلم عندنا » \ المور المو

١ الحلة السيراء : الورقة ٤٨

۲ الحذوة : ٤٤

وذكر ابن الأبار أنه اجتمع له جزء مفيد ممّا وجده بخطّه وأنّه وجده يشتمل على فوائد جمّة في أنواع شي ، وكان قد قيد كثيراً من أنساب أهل بلده ، ومن تقييداته أمثلة منقولة في طبقات الزبيدي والمرقبة العليا للنباهي وغير هما .

وقد كانت خطة الحكم فيما يتأتى له من نهضة علمية ، تمتد إلى أمور متشابكة منها إغراء العلماء بالقدوم إلى الأندلس أو بالتأليف من أجل خزائن الكتب الأندلسية ، ونقل الكتب من الحارج ، وتشجيع الثقافات المختلفة من أدبية ودينية وفلسفية ، ودفع الملكات الأندلسية إلى جمع التراث الأندلسي ، قبل أن يتطاول عليه الزمن ويتحيفه النسيان .

فمن إغراثه للعلماء والأدباء أن قدم عليه كثير من المشارقة ، تميز من بينهم أبو علي القالي اللغوي ، ولا يستبعد أن يكون الحكم هو الذي كتب إليه ورغبه في الوفود عليه ، فتلقاه مرحباً وبالغ في إكرامه ، وهو يومئذ ولي عهد إذ كان قدوم القالي في خلافة الناصر سنة ٣٣٠ ، وظل على تعهده له وتشجيعه بعد أن أصبحت الحلافة إليه ، وكان ينشطه بواسع العطاء ويشرح صدره بالإفراط في الإكرام وباسمه طرز أبو على كتاب الأمالي وهو المسمى بكتاب النوادر وقد رواه عنه جماعة من العلماء منهم الزبيدي وحكم ابن منذر بن سعيد وأحمد بن أبان بن سيد والقزاز والقاضي ابن مغيث وغيرهم، وكان أبو على يمليه على طلبته من بني ملول وغيرهم بالزهراء كل يوم خميس ،

١ الحلة : الورقة : ١٨

٧ انظر المرقبة : ٦٥ وابن أي أصيبعة ٧ : ٢ في وابن الفرضي ١ : ١٥١ ، ٢٦٦ ، ٣٦٧ ،

<sup>14 : 10</sup> 

٣ الحقوة : ١٥٦

المستنصر ' . ولا ريب في أن قدوم القالي إلى الأندلس كان يمثل نهضة في الدراسات اللغوية والأدبية وعنه تلقى الأندلسيون واتخذوه حجة . ولم يكن قبله لديهم إلا ابن القوطية وثابت وابنه قاسم والا الزبيدي وهذا الأخير، على علمه ، تتلمذ على القالي وأفاد منه علماً جماً . وأثر القالي في الأندلس بحاجة إلى دراسة مستقلة ، ليس هذا مكامها ، ولكن يكفي أن أشير هنا إلى كثرة ما هاجر معه من كتب إلى الأندلس . فيها من الدواوين عدد جم وبخاصة دواوين الجاهليين والأمويين والمجموعات الشعرية الهامة كالمفضليات وشعر الهذليين والنقائض، فمما أدخله من دواوين الشعر : شعر ذي الرمة وعمرو ابن قميئة والحطيئة وجميل وأبي النجم والنابغة الذبياني وعلقمة بن عبدة والشماخ والأعشى وعروة بن الورد والنابغة الجعدىوالمغيرة بن حبناء وكثييّر عزة وأوس بن حجر والقطامي والأخطل، وغير هؤلاء كثير، كما أنَّه نقل معه كتباً من الأخبار والفنون المختلفة " ، وكل هذا يشير إلى قوة التيار الثقافي الذي أخذ يتجه بالمثقفين إلى التعمق في الدراسات القديمة والتقليل من الإعجاب بالمحدثين . ومن العلماء الذين أغراهم كرم الحكم وتشجيعه محمد بن يوسف أبو عبد الله التاريخي الورَّاق الذي ألف له كتاباً ضخماً في مسالك إفريقية وممالكها وألف في أخبار ملوكها وحروبهم والغالبين كتبآ جمة " . ومنهم أيضاً أبو الحسين محمد بن العباس مولى هشام بن عبد الملك وقد أجرى عليه المستنصر رزقاً موسعاً . فقرأ عليه الناس كثيراً شيوخاً وشباناً ، ومن تلامذته الزبيدي ، وأهم ما رواه عنه الأندلسيون ديوان الصنوبري ؛ .

١ الفهرسة : ٣٢٥

٢ الفهرسة : ٢٩٥ – ٢٠٠

٣ الحذوة : ٩٠ والنفع ٢ : ٧٦٩

<sup>؛</sup> الفهرسة : ٨٠٠

وكذلك أكرم الحكم أندلسياً من الذين هاجروا إلى المشرق هو أبو سليمان الهواري وأنزله بالزهراء ووسع عليه وقرأ عليه ناس كثيرون .

وأغدق الحكم العطايا على البعيدين من العلماء والأدباء والفقهاء لكي يؤلفوا من أجل خزائنه أو يضيفوا كتبهم إلى ما فيها ، فممن وصلتهم صلاته أبو إسحاق محمد بن القاسم بن شعبان بمصر وأبو غمر محمد بن يوسف بن يعقوب الكندي فيلسوف العرب وأبو الفرج الأصبهاني ، وهذا الأخير تلقى منه ، فيما يقال ، ألف دينار ذهبا عيناً ليرسل إليه نسخة من كتابه الذي ألفه في الأغاني ، فأرسل أبو الفرج من كتابه هذا إلى الأندلس نسخة منقحة ، قبل أن يظهر الكتاب لأهل العراق أو ينسخه أحد منهم ، وألف له أبضاً قبل أن يظهر الكتاب لأهل العراق أو ينسخه أحد منهم ، وألف له أبضاً أنساب قومه بني أمية موشحة بمناقبهم وأسماء رجالهم ، وأنفذ معه قصيدة الصلة الحزيلة ٢

أمّا في جمع الكتب من الأمصار فكان شأنه في ذلك عجيباً ، إذ اتخذ له وراقين بأقطار البلاد ينتخبون له غرائب التواليف ، ووجّه رجالاً إلى الآفاق بعثاً عن الكتب . وكان من وراقيه ببغداد محمد بن طرخان ، وكان يدفع فيها أثماناً عالية ، فحملت إليه من كل جهة حتى غصت بها بيوته وضاقت عنها خزائنه وحتى جمع منها ما لم يجمعه أحد قبله ، وكاد يضاهي ما جمعته ملوك بني العباس في الأزمان الطويلة ، وكان عدد فهارس مكتبته أربعاً وأربعين فهرسة في كل واحدة خمسون ورقة " وربما بلغ عدد الكتب أربعمائة ألف مجلد .

١ الفهرسة : ٣٥٨

٢ الحلة السيراء : الورقة ٨٤

٣ هذا هو ما جاء في الحلة : ٩٥ وكذلك جمهرة الأنساب : ٩٢ والرقم يختلف في مصادر أجوى ؟
 انظر المغرب 1 : ١٨١ .

ولم يكن يفضل علماً على آخر ، ولذلك امتلأت خزائنه بكتب الحكمة والفلسفة والمنطق والطب ، وأقبل الناس على قراءة علوم الأواثل ' ، وكانوا من قبل ينفرون منها ، وأصاب العمل في هذه الناحية العلمية شيء من التنظيم منذ أن وصلت الأندلس هدية رومانوس أمبراطور البيزنطيين (٣٣٧) وفيها كتاب ديسقوريدس في النبات مصوراً ، مكتوباً بالإغريقية . ولم يكن يومئاد بقرطبة من نصارى الأندلس من يقرأ هذه اللغة . فسأل الناصر ــ وهو الحليفة يومئذ – أمبراطور القسطنطينية أن يبعث إليه برجل يتكلم الإغريقية واللاتينية ليعلم له عبيداً يكونون مترجمين . فيعث براهب يدعى نقولا (سنة ٠٣٤) تولى مع نفر من الأطباء بالأندلس البحث عن أسماء عقاقير دلك الكتاب ، والوقوف على أشخاصها ، وتصحيح النطق بأسمائها ، وعاش نقولًا الراهب حتى صدر دولة الحكم ٢ . وكان في هدية الأمبراطور كتاب آخر في التاريخ هو كتاب هروسيس أو هروشيوش (Paulus Orosius) واسم الكتاب : Historia adversus paganus وقد قال الأمبراطور حين أرسله مخاطباً عبد الرحمن : «أما كتاب هروسيس فعندك في بلدك من اللطينيين من يقرأه باللسان اللطيبي وإن كاشفتهم عنه نقلوه لك من اللطيبي إلى اللسان العربي » . ويقول ابن خلدون إن هذا الكتاب ترجم للحكم المستنصر ، ترجمه قاضي النصارى وقاسم بن أصبغ " . وقاضي النصارى بقرطبة المعروف في أبام الحكم هو وليد ابن حبزون الذي كان ترجماناً للحكم عند وفود أردون

۱ طبقات صاعد : ۷۵

۲ ابن أبي أصيبعة ۲ : ۲۷

٣ انظر مقدمة طبقات ابن جلجل ، وانظر ترجمة قاسم بن اصبغ في الحذوة : ٣١٢ وكانت وفاته سنة ، ٣٤ أي في خلافة الناصر ، ومن هذا يستبعد اشتراكه في الترجمة إلا أن تكون ترجمة كتاب هروسيس قد تمت قبل مجيء نقولا الراهب .

ابن أذفونش . ومما يلحق بهذا النشاط العلمي كثرة الأطباء وعلماء التنجيم الذين تجمعوا حول الناصر والمستنصر ، وكان الأسقف القرطبي ابن زيد مختصاً بالمستنصر وله ألف كتاب تفضيل الأزمان ومصالح الأبدان . أما الطبيب حسداي بن إسحاق اليهودي فقد استغل حظوته عند الحكم وتوصل من ذلك إلى استجلاب ما شاء من تآليف اليهود بالمشرق ففتح بذلك يهود الأندلس باب علمهم من الفقه والتاريخ وغير ذلك ، وكانوا من قبل يعتمدون في فقه دينهم وسني تاريخهم ومواقيت أعيادهم على يهود بغداد ".

وخصص الحكم جانباً من دار الملك بجلس فيه العلماء للتأليف أو الترجمة أو مقارنة النسخ الوافدة ، وفي هذه الدار جمع مرة علماء اللغة وهم محمد ابن أبي الحسين وأبو علي القالي وابنا سيد وطلب إليهم أن يقابلوا نسخ كتاب العين للخليل بن أحمد ، وأحضر من الكتاب نسخاً كثيرة ، كان فيها النسخة التي كتبها القاضي منذر بن سعيد البلوطي رواية عن ابن ولاد بمصر أ

ولعل أبرز ما أداه الحكم في تاريخ الثقافة الأندلسية هو حفزه الملكات الأندلسية على التأليف وجمع التراث الأندلسي ، فجمعت له كتب كثيرة في أخبار شعراء الأندلس ، رأى منها ابن حزم أخبار شعراء البيرة في نحو عشرة أجزاء ، وأمر بجمع شعر ابن عبد ربه وقد رأى منه الحميدي نيفاً وعشرين جزءاً مما جمع للحكم ، وأمر إسحاق بن سلمة وكان حافظاً لأخبار

١ النفح ١ : ١٨٤ ، وهناك يذكر مطران طليطلة باسم عبيد الله بن قاسم .

۲ النفح ۲ : ۷۷۸

٣ ابن أبي أصيبعة ٢ : ٥٠

<sup>»</sup> الجذوة : ٧٤

ه النفح ۲ : ۲۷۷

٣ الجذوة : ٩٤

الأندلس أن يجمع كتاباً في أخبارها ١، وألف له ابن فرج كتاب الحداثق وضمنه شعر الأندلسيين فقط معارضاً فيه كتاب الزهرة لمحمد بن داود ، مربياً عليه في عدد الأبواب والأبيات "، وألف له أيضاً خالد بن سعد كتاباً في رجال الأندلس ، اتخذه ابن الفرضي مصدراً له في تاريخه"، وطلب إلى محمد بن الحارث الخشني ( – ٣٦١ ) وكان الحكم ما يزال ولياً للعهد ، أن يؤلف كتاباً في قضاة الحاضرة العظمي ـ قرطبة، فكتب كتابه المعروف بـ « قضاة قرطبة » وأوضح في مقدمة ذلك الكتاب مدى رغبة الحكم في التذكير بالمنسيّ من الأنباء والإشارة للسالف من القصص وبخاصة ما كان في الأندلس قديماً وفي عصر الحكم حديثاً ؛ قال الحشي حاكياً عن غيره أيضاً : « فتحرك أهل العلوم بما حركهم إليه الأمير الموفق ، فاستحفظوا ما أضاعوا من غرر الأحبار وقيدوا ما أهملوا من عيون المعارف » أ. وللخشي كتب كثيرة ألفها للحكم ° . ولم يكن الحكم يدع فرصة تفوته ، إذا أمكنته ، في تشجيع التأليف ، وله في هذا الباب أخبار تدل على استغراق شديد واندماج نفسي في هذا الأمر، من ذلك أنَّه أراد الغزو مرة ( ٣٥٧ هـ) فاعتذر عن مصاحبته في تلك الغزوة ابنُ الصفارٌ لضعف جسمه ، فأرسل إليه أحمد بن نصر وقال : قل له إن ضمن لي أن يُؤلف في أشعار خلفائنا بالمشرق والأندلس مثل كتاب الصولي في أشعار خلفاء بني العباس أعفيته من الغزاة ، فلمنا اختار ابن الصفار التأليف على الغزو خيره بين أن يكتب الكتاب في بيته أو في دار الملك ، فاختار أن يكتبه في

١ أين الفرضي ١ : ٨٩

۲ الحذوة : ۹۷ والمغرب ۲ : ۹۰

٣ ابن الفرضي ١ : ١٥٥ – ١٥٦

٤ قضاة قرطبة : ١٠ – ١١

ه ابن الفرضي ۲ : ۱۱۵

دار الملك ليكفل الانقطاع والوحدة وينفرد دون الزائرين والمترددين إلى بيته . ولما كمل الكتاب في مجلد واحد لم يبقه أحمد بن نصر إلى حين عودة الحكم من غزاته بل حمله إليه ليسره به ، فلقيه بطليطلة عائداً ، وتلقى الحكم الكتاب مسروراً ، وليس بمستبعد أن يكون الحكم هو الذي شجع الشطجيري على جمع شعر الغزال الشاعر الأندلسي وترتيبه على الحروف ، لأن الشطجيري هذا أدرك خلافة الحكم وتوفي قريباً من الثلاثين وأربعمائة عن سن عالية ٢ .

وكثيراً ما كان الحكم يتجاوز حد المرضوع على المؤلف فيشاركه أو يرسم له طريقة تقسيمه ، كما فعل مع الزبيدي عندما طلب إليه أن يكتب كتاباً في طبقات النحويين ، وعرفه المنهج الذي يريده في تأليف الكتاب ؛ قال الزبيدي في مقدمته : «وإن أمير المؤمنين الحكم المستنصر بالله — رضي الله عنه — لما اختصه الله به ومنحه الفضيلة فيه من العناية بضروب العلوم أو الإحاطة بصنوف الفنون ، أمرني بتأليف كتاب يشتمل على ذكر من سلف من النحويين واللغويين في صدر الإسلام ، ثم من تلاهم من بعد إلى هلم جراً إلى زماننا هذا وأن أطبقهم على أزمانهم وبلادهم حسب مذاهبهم في العلم ومراتبهم . . . فألفت هذا الكتاب على الوجه الذي أمرني به . . . وأقمته على الشكل الذي حده ، وأمدني رضي الله عنه في ذلك بعنايته وعلمه ، وأوسعي من روايته وحفظه ، إذ هو البحر الذي لا تعبر أواذية ولا تدرك سواحله ولا ينزح غمره ولا تنضب مادته » " . ولم ينس الحكم أن يفرد للنحويين واللغويين الأندلسيين قسماً خاصاً في ذلك الكتاب . وحراص الحكم على الزبيدي الذي هاجر إليه من إشبيلية ، عندما استأذنه في العودة إلى أهله ، يدل الزبيدي الذي هاجر إليه من إشبيلية ، عندما استأذنه في العودة إلى أهله ، يدل

E GALLERY

١ الحذوة : ٢٣٥

٢ اغلرة : ١٨٦ - ١٨٧

٣ طبقات الزبيدي : ٩ - ١٠

على مدى تعلقه بالعلماء ، وفي ظل الحكم وربما بوحي منه كتب الزبيدي كتاب لحن العامة إذ يقول في مقدمة هذا الكتاب : «وكان الذي دعانا إلى تأليف هذا الكتاب ما أملناه إلى المولى الإمام الفاضل والحليفة العادل الذي لا إمام في الأرض غيره ولا خليفة فقه على الحلق سواه ، الحكم المستنصر أمير المؤمنين وسيد المسلمين محيي العلم وراعيه ، الراسخ في فنونه ، الموفي على دقيقه وجليله ، المشرف له ولحامليه ، الحافظ لهم والذاب عنهم » . .

وقد شجع الحكم أيضاً التأليف في الفقه والحديث ، فعهد إلى يعيش ابن سعيد بن محمد الوراق بتأليف مسند حديث ابن الأحمر وكان قد سمعه من صاحبه ، وجمع له ابن المكوي بالتعاون مع المعيطي كتاباً سمياه الاستيعاب ، من مائة جزء ، جمعا فيه رأي مالك وأقاويله ، فسر بذلك ووصلهما وقدمهما إلى الشورى في أيام القاضي محمد بن إسحاق السليم وأمر من بوّب له مستخرجة العتبي في الحديث ، وهي مجموعة كثر فيها مؤلفها من الروايات المطروحة والمسائل الغريبة الشاذة ولم ينس أمر التعليم فاتخذ المؤدبين ليعلموا أولاد الضعفاء والمساكين القرآن وأنشأ لذلك حول المسجد الحامع وفي أرباض قرطبة سبعة وعشرين مكتباً وأجرى عليهم المرتبات ، وعهد إليهم بالاجتهاد والنصح ابتغاء وجه الله العظيم .

وفي ظل هذا التسامح الذي أشاعه الحكم استطاع الأندلسيون أن يدرسوا

١ لحن العامة : الورقة ٣

۲ الحذوة : ۲۹۶

ع السلة : ٣٨، و وانظر الحذوة : ١٧٤ ، فإن الحميدي يذهب إلى الهما كتباه المنصور ابن ابي عامر .

<sup>۽</sup> ابن الفرضي ۲ : ۷۹ ، ۸

ه ابن عذاري ۲ : ۲۰۸

الفلسفة والمنطق، وكان كل من درسهما قبل عهد الحكم مذموماً ملحداً خارجاً عن الملة في نظر الناس، وممن اتجه إلى هذا النوع من الدراسة ملحان الذي كان ذا نظر في حد المنطق كثير المطالعة لكتب الفلسفة أ، وكذلك كان إدريس ابن ميثم بصيراً بحد المنطق كثير المطالعة لكتب الأواثل حاذقاً بعلم الحساب والتنجيم أ . أمّا محمد بن يحيى الرباحي فإنّه كان قد طالع كتب أهل الكلام ونظر في المنطقيات فأحكمها إلا أنّه كان لا يتقلد مذهباً من مذاهب المتكلمين ولا يقود أصلاً من أصولهم ، إنّما كان يقول على ما يميل إليه في الوقت ويؤثره في الحضرة آ. وممن عرف بالدراسات المنطقية والفلسفية في هذه الفترة ابن حفصون و محمد بن عبدون الجبلي الذي درس على أبي سليمان المنطقي أبن حفصون و وعمد بن عبدون الجبلي الذي درس على أبي سليمان المنطقي رسالة في المدخل إلى علوم الفلسفة سماها شجرة الحكمة ، ورسالة في تعديل رسالة في المدخل إلى علوم الفلسفة سماها شجرة الحكمة ، ورسالة في تعديل السجن غادر وطنه إلى صقلية و .

ويقول ابن حرم في رسالته في فضل الأندلس إن أستاذه محمد بن الحسن المعروف بابن الكتاني كانت له رسائل في الفلسفة متداولة مشهورة وتامة الحسن فاثقة الجودة عظيمة المنفعة ، وبتأثير هذا الأستاذ نجد ابن حزم لم يتحرج من دراسة المنطق والفلسفة كما كان يفعل غيره من الفقهاء ، بل إنه ألف في المنطق كتاباً سماه «التقريب لحد" المنطق » ليفيد من يقرؤه في إدراك

۱ الزبيدي : ۳۲۷

۲ الزبيدي : ۳۳۲

٣ الزبيدي : ٣٣٦

٤ ابن أبي أصيبعة ٢ : ٢ ١

ه طبقات الأمم : ٦٧ (ط . اليسوعية ) والجذوة : ٣١٦ ، وبغية الملتمس رقم : ٨٣١.

الأسس التي قامت عليها أصول التشريع .

وكان للأندلسين إسهام أوضح في علم الهندسة والعدد، وقد تميز في هذه الناحية أبو القاسم مسلمة المرجيطي (المجريطي) (-٣٩٨) الذي كان إمام الرياضيين في وقته وأعلم من عرف بعلم الفلك ، وكان مشغوفاً بتفهم كتاب المجسطي وعلم العدد وله مؤلفات عديدة منها واحد في علم العدد يعرفه أهل الأندلس باسم «المعاملات » ، وينسب إليه كتاب غاية الحكيم، وهو خليط من العلم والسحر والحرافة ، ينقل فيه عن أفلاطون وأرسطو وجابر بن حيان وابن وحشية وغيرهم ، وليس ببعيد أن تصح نسبة كتاب مفاخرة الأحجار إلى مسلمة ، ففيه يصور المؤلف كيف تجتمع أنواع المعادن في علس واحد ، ويأخذ كل معدن بتعداد مزاياه ، وهي طريقة استغلها الأندلسيون في الأزهار أيضاً .

وعلى يد مسلمة المجريطي تخرج عدد من التلامذة كان من أشهرهم:

ا - ابن السمح: (-٤٢٦) وكان متحققاً بعلم العدد والهندسة والفلك مع عناية بالطب، وله كتاب المدخل إلى الهندسة فسر به كتاب أوقليدس، وكتاب ثمار العدد وآخر في طبيعة العدد وكتاب كبير في الهندسة وغير ذلك من المؤلفات.

٢ ــ ابن الصفار: أحمد بن عبد الله بن عمر ، عالم بالهندسة والنجوم ،
 وكان يعلم هذين العلمين بقرطبة ، وله زيج مختصر على مذهب السند هند ،
 وكتاب في العمل بالاسطرلاب ، وقد أدرك الفتنة البربرية فغادر قرطبة إلى

١ طبقات الأمم : ٦٩ (ط. اليسوعية) .

۲ منه نسخة بمكتبة آيا صوفيا (رقم : ۲٤٤٣)

٣ منه نسخة رقم ٢٢٣٧ بمكتبة بغدادلي وهبي باستانبول في ٣٩ ورقة ، وهي ناقصة ، ومنه نسخة بنور عثمانية رقم ٢٧٩٤ ومعها كتاب رتبة الحكيم المنسوب إليه أيضاً ؛ ومن هذا الثاني نسخة مستقلة رقم ٣٩٢٣ في المكتبة نفسها ، وتدل مقدمته على أنه ليس السجريطي لأن المؤلف يذكر أنه كتبه بين سني ٣٩٠ – ٤٤٢ .

مدينة دانية وعاش فترة في كنف مجاهد العامري .

ومن تلامذة المجريطي أيضاً الزهراوي الذي اتجه نحو الطب ، والكرماني الذي تميز في العدد والهندسة ، وقد رحل إلى المشرق ، وهو الذي أدخل رسائل الخوان الصفا إلى الأندلس وعمر فأدرك صدراً كبيراً من دول ملوك الطوائف وتوفقي سنة ٤٥٨ .

وأما الطبّ فقد كان الأندلسيون في بادىء الأمر يعولون فيه على كتاب مترجم يسمى « الإبريشم » أو Aphorismi (أي الفصول) ، وكان المتخصصون بصناعة الطب جماعة من النصارى يقول فيهم القاضي صاعد إنه لم يكن لديهم تحقق بالطب ولا بشيء من سائر العلوم ٢ ، حتى كانت أيام عبد الرحمن الناصر ودخلت الكتب الطبية من المشرق وقامت الهمم ، وظهر الأطباء المشهورون ٣ ومنهم ابن عبدون الجبلي ، وكان في زمانه وبعده إلى آخر الدولة العامرية جماعة لهم نفوذ في صناعة الطب إلا أنهم كانوا جميعاً مقصرين عن شأو ابن عبدون أ

وفي أيام الحكم المستنصر أقام أحمد بن يونس الحراني خزانة بالقصر الطب ، ورتب لها اثني عشر صبياً صقالبة طباخين للأشربة ، صانعين المعجونات ، واستأذن أمير المؤمنين أن يعطي منها من احتاج من المساكين والمرضى فأباح له ذلك .

تلك صورة موجزة لذلك النشاط الثقافي الذي شهدته الأندلس أيام عبد

١ طبقات الأمم : ٧٠ (ط. اليسوعية)

٢ طبقات الأمم : ٧٨ (ط. اليسوعية)

٣ طبقات ابن جلجل : ٩٧ - ٩٨

٤ طبقات الأمم : ٨١ (ط. اليسوعية)

طِيقات ابن جلجل : ١١٣

الرحمن الناصر وابنه الحكم ثم في أيام من بعده على نحو أقل ولا ريب في أن ما لقيته الدراسات اللغوية والفقهية وعلم التفسير والحديث وسائر العلوم العربية من تشجيع كان أوضح مما لقيته علوم الأوائل ، ولكن تأريخ هذا متعذر في هذا الموضع الذي توخينا فيه الإيجاز أ

واستمر الجانب الأدبي من هذه النهضة التي انتعشت في عهد الحكم فظل على انتعاشه أيام المنصور بن أبي عامر ؛ أمّا جانبها العلمي فقد أصابه شيء من ركود ، وذلك أن المنصور أول توليه أمر الحجابة عمد إلى خزائن الحكم فاستخرج جملة ما فيها من كتب بمحضر خواص من أهل الفقه ، ثم ميز من بينها الكتب التي تتعلق بعلوم الأوائل مستثنياً ما كان منها في الطب والحساب ، وأمر بإحراقها وإفسادها فأحرق بعضها وطرح بعضها في آبار القصر وهيل عليها التراب والحجارة ولم ينج منها إلا القليل ، فعل ذلك تحبباً إلى العامة واستئلافاً لقلوبهم ، وعاولة للغض من شهرة الحكم في نفوسهم ، وقيل إن ذلك لم يكن إلا على أعين الناس ، أما في حقيقة الأمر فقد ظل المنصور يشجع المنصور بشجع المنصور على هذه العلوم ، وفيما عدا هذه الحادثة استمر تشجيع المنصور والأدباء ويفرط في تكريمهم ، وكان له مجلس معروف في الأسبوع يجتمع فيه أهل العلوم ، كلما كان مقيماً بقرطبة ، لأن غزواته كانت تبعده عن في طبة كثيراً ، وله كتب زيادة الله ابن علي كتاب الحمام ، وضمت

١ راجع صورة موجزة لذلك في رسالة ابن حزم ، في ملاحق هذا الكتاب .

٢ طبقات الأمم : ٧٥

٣ النفح ١ : ١٠٤

ع الجليرة : ٧٣ والمغرب ١ : ١٩٤

ه الجذرة : ٢٠٥

دولته عدداً كبيراً من الفقهاء والعلماء والكتاب والشعراء والأطباء والمنجمين فلم يكونوا أوفر عدداً ولا أسى أرزاقاً منهم في أيامه أ، وربما كانوا أكثر حرية في تصرفهم منهم في عهد الحكم المستنصر لأن المنصور انصرف كثيراً إلى التجنيد والعمل بالسلاح حفظاً للرسوم والتماساً لجميل الذكر ٢.

ودخل الحياة الأدبية في عهد المنصور شيء من تنظيم لم نسمع به قبل عهده ، فقد جعل للشعراء ديوان ، قيدت فيه أسماؤهم ، وقدرت أعطياتهم بحسب مراتبهم من الشعر ، وكان أمر الديوان موكولا إلى واحد من النقاد ، هو عبد الله بن مسلمة ، فعلى يديه كانت تخرج الصلات وعلى حسب ترتيبه كانت تجري أمور الشعراء "، ومن السهل أن يتخيل المرء كيف كان هذا التنظيم مثيراً للتنافس مؤرثاً لنار الحسد بين الأدباء أنفسهم ، مشيعاً لروح التذمر بينهم ، مثيراً للتنافس مؤرثاً لنار الحسد بين الأدباء أنفسهم ، البواعث والظروف ، غير أنه من الصعب علينا أن نتخيل المقاييس النقدية التي كانت تحكم لهذا الشاعر بالتقدم وعلى ذاك بالتأخر ، ويبدو أن المحاكاة أو المعارضة كانت تؤخر صاحبها أو تحرمه أحياناً من التسجيل في الديوان ، وحادثة ابن دراج توخر صاحبها أو تحرمه أحياناً من التسجيل في الديوان ، وحادثة ابن دراج قد تكون شاهداً على ذلك ، فإنه عندما تقدم بأول قصيدة له في مدح المنصور وعارض بها صاعداً ، اتهم بالتقصير والانتحال والسرقة ولم يثبت اسمه في ديوان العطاء "، ويقوي هذا الظن أيضاً حال الشاعر أبي المطرف عبد الرحمن ديوان العطاء "، ويقوي هذا الظن أيضاً حال الشاعر أبي المطرف عبد الرحمن ابن أبي الفهد فإنه كان شغوفاً بالمعارضة والمناقضة حتى إنه لم يكد يبقي شعراً ابن أبي الفهد فإنه كان شغوفاً بالمعارضة والمناقضة حتى إنه لم يكد يبقي شعراً ابن أبي الفهد فإنه كان شغوفاً بالمعارضة والمناقضة حتى إنه لم يكد يبقي شعراً

١ أعال الأعلام : ٨٨

٢ المدر نفسه .

٣ الحذوة : ٢٣٩ ، ١٠٢

ه الحذوة : ١٠٣

جاهلياً ولا إسلامياً إلا عارضه وناقضه ، وكانت مرتبته في الشعراء دون مرتبة عبادة في الزمام <sup>١</sup> .

وتشاء الأقدار أن يفد على قرطبة صاعد بن الحسين البغدادي في أيام المنصور فيحاول المنصور أن يحمل به ذكر القالي ، وكانت هذه المحاولة مخفقة لسبين : الأول أن صاعداً كان نديماً حسناً ذا نوادر وحكايات وشغر ومعرفة بالموسيقي ولم يكن من طبقة أبي على ، والثاني : أن القالي كان قد أحرز في قرطبة مكانة لا يستطاع طمسها أو التقليل منها ، وبخاصة أن صاعداً وقع بين تلامذة أبي على ومحبيه وعارفي فضله ، ولذلك « دفعوه بالحملة عن العلم باللغة وأبعدوه عن الثقة في علمه وعقله ودينه ، ولذلك ما رضيه أحد من أهلها أيام دخوله إليها ولا رأوه أهلاً للأخذ عنه والاقتداء به « ٢ ، ولم يخفق صاعد في تلمس دنياه ، ولكنه أخفق من الناحية اللغوية ، وفي محاولته أن يحاكي كتاب النوادر للقالي ، ومن هذا الوجه اتهم بالكذب ، ولم يصحح القرطبيون كلمة واحدة ممّا ضمنه كتاب الفصوص ، ومن يتتبع النوادر التي تقال عن كذبه يجدها منسوجة على غرارٍ واحد لتدلُّ على الجهل باللغة وعلى دعوى العلم " . ولا تخلو المسألة من قياس النادرة على النادرة ، ولكن من المستبعد أن نصدق احتفاء المنصور بأمره بعد أن يتكرّر منه الكذب مراراً ، إلا أن يكون صاعد قد عرف ذلك وجرى فيه مجرى التندر ، ليسرُّ صاحبه ، ولقد حاول الأندلسيون أن يدعوا عليه سرقة الشعر ، فما أفلحوا في إسقاطه من هذه الناحية ، ولكن تهمة السرقة في الشعر لم تفارقه . ومقطع القول في وصفه أنَّه كان « بديع الجواب حاضره طيب المَعَاشِرة فكه المجالسة ممتعاً

١ الملوة : ٨٥٧ -- ٢٥٨

٧ من كلام ابن حيان في اللخيرة ١/٤ : ٧ - ٣

٣ أمثلة ذلك منثورة في الذخيرة والنفح والحذوة في ترجمة صاعد

محسناً للسؤال حاذقاً في استخراج الأموال " " ، وقد عرف المنصور حسن ندامته فأضافه إلى مجلس الندماء ، وكتب ـ عدا الفصوص ـ اثنين من كتب الأسمار وهما أشبه بطريقته وقوة خياله وأولهما كتاب الهجفجف بن غدقان ابن يتربي مع الحنوت بنت مخرمة بن أنيف والثاني كتاب الجواس بن قعطل المذحجي مع ابنة عمّه عفراء وكان المنصور شديد الشغف بالكتاب الثاني حتى رتب له من يخرجه أمامه في كل ليلة " .

ويبدو أن المنصور كان يجد ارتباحاً في قراءة كتب الأسمار وأنّه كان يعجب بكتاب أبي السريّ الذي ألف في أيام هارون الرشيد ، ودخل عليه حسان بن أبي عبدة ذات يوم فلمنا رأى إعجابه بكتاب السري ألف له كتاباً سماه «ربيعة وعقيل » وصفه ابن حزم بقوله : «وهو من أملح ما ألف في هذا المعنى » " .

ولم يكن عبد الملك كأبيه ولا مقارباً له بأي حال في تذوق الأدب وتقديره وتمييز جيده من رديته ، فقرب إليه الجلالقة والبرابرة ، قال ابن حيان : « إلا أنّه مع زهده في الأدب تمسك بمن كان استخلصه أبوه من طبقات أهل المعرفة من خطيب وشاعر ونديم وشطرنجي ومعد ّل وتاريخي وغيرهم حفظاً لصنائع والده وقياماً برسومه ، فقررهم على مراتبهم ، ولم ينقصهم سوى الفوز بخصوصيته ، وكانت ترفع إليه بطائق أهل الشعر ويصلهم . على تساهلهم في مديحه لأمانهم من نظره فيها ، وأحرز لهم مع الفائدة عفو القريحة ، وذلك بين لمن تأمله في أشعار مادحيه لفتورها » أ. والحق أن الشعراء من حيث الإنشاد بين لمن تأمله في أشعار مادحيه لفتورها » أ. والحق أن الشعراء من حيث الإنشاد

١ الذخيرة ١/٤ : ١٩

۲ الحذوة : ۲۲۳

۳ الجذوة : ۱۸۴

١/٤ : ٠٠

كانوا في أيامه فريقين : فريق رسمه إنشاد الشعر بين يديه وفريق يرفع إليه القصائد ولا ينشدها وكلهم ينال من جوائزه ، ولكن يبدو أن منزلة الشعراء في أيامه كانت متأخرة عن طبقات معينة ، ففي ترتيب الدخول عليه كان يدخل المروانيون ثم القضاة والحكام والفقهاء والعدول ثم وجوه أهل الأرباض والأسواق من أهل قرطبة ثم الشعراء والأدباء ٢ . وقد شجت المظفر وصف الأزهار لإعجابه بهذا الفن كثيراً حتى كان يقترح على الشعراء أن ينظموا فيه لكي تغني فيه القيان ، وقدم إليه الشعراء كثيراً من المقطعات في وصف غتلف الأزاهير ٢ .

ومن الطبيعي بعد هذه النهضة العلمية التي استغرقت في تطورها قرنين من الزمان على وجه التقريب ألا تبقى الأندلس عالة على الكتاب المشرقي والثقافة المشرقية ، وإن هي لم تقطع صلتها بهما على مرّ الزمن ؛ فإنها في الفترة الواقعة بين عبد الرحمن الناصر وآخر الدولة العامرية وجدت ذاتها ، والتفتت لماضيها واهتمت بحاضرها ، وأدركها شيء يشبه الشعور القومي ، ودفعها الحكم المستنصر في هذه السبيل دفعة قوية ، فإذا المكتبة الأندلس رجالها بالمؤلفات عن الأندلس بأقلام أهلها ، وهكذا وجدت الأندلس رجالها وتاريخها وعلمها وأدبها ، فتحدثت عنه وخلدته ، ولنترك جانباً ما كتب في التاريخ والتنجيم والطب وطبقات العلماء والقضاة والنحويين ، وما ألف في التاريخ والتنجيم الكتب ما يمس الأدب شعره ونثره وسير الأدباء والنقد الأدبى ، فنجد الكتب التالية من إنتاج تلك الفترة :

۱ ابن عداري ۳ : ۹

٢ المصدر السابق.

٣ ابن عداري ٣ : ١٨

- طبقات الشعراء بالأندلس لعثمان بن ربيعة (٣١٠).
  - طبقات الكتاب بالأندلس للأفشتين (٣٠٩).
- ٣ أخبار شعراء الأندلس لمحمد بن هشام الأموي (أيام الناصر) .
- ٤ اللفظ المختلس من بلاغة الكتاب بالأندلس لعبيديس الجياني .
  - طبقات الكتاب بالأندلس لسكن بن سعيد .
    - ٦ كتاب الحداثق لابن فرج الحياني .
- ٧ كتاب التشبيهات من أشعار أهل الأندلس لعلى بن أبي الحسين .
- ٨ أخبار شعراء الأندلس (أوكتاب طبقات الشعراء) لابن الفرضي .
  - ٩ حانوت عطار لابن شهيد .
    - ١٠ أحبار شعراء الأندلس لعبادة بن ماء السماء .
  - ١١ كتاب في شعراء الأندلس لعثمان بن سعيد الكناني (٣٢٠) .
- ١٢ ـ كتاب في شعراء الأندلس لمحمد بن عبد الرؤوف الأزدي (٣٤٣) .
  - ١٣ كتاب في شعراء البيرة لمطرف بن عيسى الغساني (٣٥٧) .
- ١٤ كتاب الشعراء من الفقهاء بالأندلس لقاسم بن نصير (٣٣٨) .

هذا عدا الدواوين الشعرية المجموعة حينئذ ، كشعر ابن عبد ربه وديوان الغزال وديوان يحيى بن هذيل وذيوان قاسم بن نصير وأكثر شعره في الزهد وذم الدنيا وفي شواهد الحكم والتذكير والوعظ ' ، وديوان النصائح وهو أيضاً مجموعة من الأشعار الزهدية لابن أبي زمنين ، وغير ذلك من الدواوين والمجموعات الشعرية ، فهذه المآثر كلُّها تشير إلى تبلور الشعور « بالأندلسية » وإلى أن الأدب الأندلسي شعره ونثره أصبح موضوعاً يمكن أن تتوفر على

تأريخه وتقويمه أقلام كثيرة .

ومن هذا \_ ومن مظاهر التأليف الغزير في الموضوعات الأخرى \_ يتبين النا مدى بطلان تلك التهمة التي وجهها ابن الربيب القروي إلى الأندلس والأندلسين حين ذكر أنه ليست لديهم مؤلفات وأن هممهم قد قصرت عن خليد مآثر بلدهم ومكارم ملوكهم ومحاسن فقهائهم ومناقب قضاتهم، واستدل على صحة رأيه بأن تلك التآليف لو كانت موجودة لوصلت إلى القيروان والمسافة بين البلدين قريبة والشقة غير نائية . وهذه التهمة دفعت الفقيه أبا محمد ابن حزم إلى كتابة رسالة يدون فيها «تاريخ الفكر الأندلسي » ويحصي في كل موضوع أهم الكتب المؤلفة فيه ، فجاءت رسالته فهرستاً حافلاً لا يستغي عن معرفته من شاء أن يتصور مدى ما أسهمت فيه القرائح الأندلسية في شي الموضوعات ، وهي رسالة كفيلة بأن تطلعنا على نمو الشخصية العلمية الأدبية في الأندلس نمواً بالغاً يفردها في كثير من المظاهر عن المشرق ، بل يميزها في كثير من المظاهر عن المشرق ، بل يميزها عن كثير من الأقطار الإسلامية التي كانت مشاركتها العلمية يومئذ ما تزال ضعيفة أو ضئيلة .

وكانت السمات المميزة للشخصية الأندلسية في مدى ذينك القرنين قد اتضحت بقوة في كثير من النواحي ، ومن الطبيعي أن تستقل الأندلس — ذات السيادة الحاصة والنظم المتفردة — بكثير من العادات والأزياء وضروب الإدارة وطرق الحرب والجندية وأساليب الزراعة والصناعة والبناء وطرق التعليم وطبيعة العلاقات الاجتماعية والاقتصادية وغير ذلك من شئون ، وبكفينا هنا أن نلمح مظهرين من مظاهر ذلك الاستقلال ، هما أوثق شيء صلة بالأدب ولغة التعبير ، وأعني بهما استقلال الأندلس — بحكم التفاعل الطبيعي مع البيئة — في أمثالها ولغتها :

(١) وقد وصلنا قليل من الأمثال الأندلسية ، وهو يدل على أنّه نتاج بيئتهم ، لاتصاله بأشخاص وأحداث ومظاهر منها . فمن ذلك أنهم كانوا

يقولون حين يضربون المثل في الفصاحة: «ما هذا إلا أبو حرّشن » و « أفصح من بكر الكناني » و « أفصح من الرشاش » ا ، وكل هؤلاء من لغويبي الأندلس وقدامى المؤدبين . ويقولون في تصوير اختلاف ما تجيء به الحال : « سنة عفص وسنة بلوط » ا . ومن سائر أمثالهم : « شتان بين خلة وسعاد » ا . وكانت خلة زوجة أحد القضاة وهي قبيحة الشكل بينما كانت خادمتها واسمها سعاد فائقة الحسن . وجاء في أمثالهم : « ومن ثور حي لا يلبس هراكيس » أي أنه لا يمكن أن يستفاد من جلد الثور إلا بعد أن يذبح . وبعض أمثالهم يبين مميزات مدمهم كقولهم « من دخل شريش ولم يأكل بها المجبنات فهو يبين مميزات مدمهم كقولهم « من دخل شريش ولم يأكل بها المجبنات فهو عروم » . ومن أمثالهم أيضاً « غررت بي يا إسحاق » وكان إسحاق من رجال ابن حفصون فغلب مع صاحب له ، فقال صاحبه له هذه الكلمة وهما يرفعان على الحشبة فذهبت مثلاً ا .

(٢) أما ظاهرة الاستقلال اللغوي فلست أعني بها فحسب تميز اللهجة الأندلسية الدارجة ونموها مع الزمن ، وإنها أعني أيضاً ما نبت في البيئة الأندلسية عامة من تعبيرات ومصطلحات لو سمعها أهل المشرق لما عرفوا مدلولها ، وهذا شيء وإن لم يكن خاصاً بالأندلس فإنه يستحق التمييز والتنويه ، وتشمل تلك المصطلحات والتعبيرات شئون الإدارة والمال ، والمسميات الجديدة ، وأسماء النباتات ، بل وما يدل على الأدوات والأمور اليومية . ويكفي أن يقرأ المرء كتاباً مثل «قضاة قرطبة » للخشني ، حتى يجد أن هناك تعبيرات تختص بالبيئة

١ الزبيدي : ٢٨١ ، ٢٨٣ ، ٢٨٤

۲ قضاة قرطية : ۷۷

٣ قضاة قرطبة : ٣٥

<sup>؛</sup> التبيان : ٦٦ ، أما كلمة «هراكيس» فإنها تعني المراكب ، أي الأحذية .

ه النفح ١ : ٨٧

٣ ابن عداري ٢ : ٢١١

الأندلسية في الأحوال والهيئات والحركات ، وأنّها غامضة على القارىء المشرق ، وقد أدرج دوزي في ملحق المعاجم العربية من تأليفه عدداً كبيراً من هذه الألفاظ والتعبيرات وهذه نماذج منها :

المسدد : هو القاضي أو الحاكم الذي يتولى شئون بلدة صغيرة الله الدرابون : هم الطوافون بالليل للعسس ، وإنها سموا بذلك لأن بلاد الأندلس لها دروب بأغلاق تغلق بعد العتمة ، ولكل زقاق بائت فيه « دراب » له سراج معلق ، وكلب يسهر ، وسلاح

الأقروف والغفارة: قال الحشي يصف أحد القضاة: « فجلس للحكم . . وفي رأسه أقروف أبيض وغفارة ..ضاء » " ويبدو أن الأقروف عروطي الشكل . أما الغفارة فالأرجح أنها نوع من الكوفيات . وكانوا يلبسون غفائر الصوف حمراً وخضراً والصفر محصوصة بالمعهد .

الهزيب : الرقيب العتيد في كلام أهل الأندلس

الفقيه المقلص: هو الذي يضع على رأسه القالص ، وهو «القالس » ويعرفها المشارقة باسم «القلنسوة » ولذلك يسمى القضاة في الشرق بذوي القلانس ، أما في المغرب فيسمونهم «المقلصين » ولا يكون الفقيه مقلصاً إلا إذا حفظ الموطأ أو عشرة آلاف حديث وحفظ المدونة .

١ النفح ١ : ١٠٣

٢ المصدر نفسه.

٣ قضاة قرطبة : ٩٤

٤ النفح ٢ : ٨٨٩

ه النفح ۱ : ۲۱۶

الحطارة : قال الحشي : « فنظر بعض خواص الأمير إلى يحيى بن معمر وهو في جنان له يستقي الماء بخطارة ويسقي بقل الجنان » . . وقد عرفها المقري بأنها الاسم الذي يطلقه الأندلسيون على صنف من الدواليب يستقون به من الأودية .

حطة الرد : وهم يطلقون الحطة على ولاية الأمر، فهناك خطة القضاء وخطة السوق وخطة الشورى وما إلى ذلك ، فأما الرد . فإنتها تعني رد المظالم على أصحابها ، أي انصافهم ، وهي تقابل عند المشارقة «النظر في المظالم » ؛ قال الحشني في أحدهم : ولاه الأمير الشرطة والرد ٢ .

المجشر : في اللسان أن الجشر هم القوم يخرجون بدوابهم إلى المرعى ويبيتون مكانهم ولا يأوون البيوت ، فهم يعزبون بدوابهم ، ولعل المجشر في استعمال الأندلسيين هو المرعى : قال الحشي «حكم عمرو بن عبد الله على هاشم بن عبد العزيز في مجشر كان في يده بجانب جيان » وفي النفح «سلم إليه المجشر الذي لنا على وادي شوش بما لنا فيه من العبيد والدواب والبقر وغير ذلك » أوقال ابن حزم : إن المجشرة عندهم هي ما يعرف بالدسكرة عند المشارقة °.

القطيع : الضريبة التي يؤديها المسلمون في بلاد الأندلس ، وبخاصة بعد الفتنة . قال ابن حزم : « وأما في زماننا هذا وبلادنا

١ قضأة قرطبة : ٧٦ ، وانظر النفح ٢ : ٩١٢

۲ قضاة قرطبة : ۱۳۷

٣ قضاة قرطبة : ١٠٢

٤ النفح ١ : ١٢٧

<sup>،</sup> الأحكام ه : ١٢٢

هذه . . . فإنها هي جزية على رؤوس المسلمين يسمونها القطيع ويؤدونها مشاهرة » ويفهم من كلام ابن حرم أنها ضريبة على الرؤوس وأنها شيء آخر غير الضرائب على الأموال من الغم والبقر والدواب والنحل.

والأمثلة كثيرة لن شاء أن يتتبعها ، وهي حقيقة بالدرس والجمع ٢ . ويضاف إلى هذه المصطلحات توسعهم في الاستعمال ، كتسميتهم البريد «ركاضاً » ، وتسميتهم أعيان الناس « بياض البلد » — قال الحشي : « وتشاهد عليه بياض البلد وشيوخ المصر عازمين على سفك دمه وقطع أثره » ٣ . وقولهم « خلقف إلى هاهنا » يعني أقدم متجاوزاً الناس ٤ ، وإطلاقهم على الفدان من الثيران اسم « زوج » ؛ قال الحشي : « فوافقه وهو يقف على « ازواج » له تحرث بفحص البلوط » ، وتسميتهم المحصول باسم « الرفع » أي لأنه هو ما يرتفع إليهم من الأرض : « ثم سألني عن رفعه في ذلك العام فقلت له : ما يرتفع إليهم من الأرض : « ثم سألني عن رفعه في ذلك العام فقلت له : وهكذا . وهكذا .

أما اللغة المحكية فقد ظلّت مزدوجة إلى عهد طويل ، وكان الناس في قرطبة يتكلمون اللغة اللاتينية في أحد أشكالها الرومانية إلى جانب العربية . والعرب يطلقون على اللغة السائدة في الأندلس اسم « الأعجمية » ، ومنها ثلاث لهجات كبرى وهي الأرغونية والبلنسية والقشتالية ، كما كانت اللهجة

١ رسائل ابن حزم : الورقة ٢٥٠

٢ هناك قائمة بالألفاظ الأندليية وهي تمثل عهوداً متباعدة استخرجها الدكتور عبد العزيز الأهواني من كتاب لحن العامة لابن هشام ونشرها بمجلة معهد المخطوطات ( المجلد الثالث، الجزء الأول والثاني).

٣ قضاة قرطبة : ١٠٧

<sup>£</sup> قضاة قرطبة : ١٥٦

ه قضأة قرطبة : ٩٣ – ٩٤

۲ قضاة قرطبة : ۹۳

البشقية لغة الأكثرية من أهالي بنبلونة والمنطقة الجبلية من حولها ! . ولم تقض ألعربية على هذه اللهجات ، بل ظلت هي الغالبة في بعض الأرياف والبوادي . ويحدثنا ابن حزم في الجمهرة أن قبائل بلي لا تحسن الكلام باللطينية لكن بالعربية فقط نساؤهم ورجالهم ٢ ، كأن شيوع اللاتينية بين القبائل الأخرى كان أمراً طبيعياً . وتعلم لغة السكان الأصليين كثيرٌ من العرب ، حتى كان بعض القضاة يتكلمونها . حكى الجشني عن رجل من الشهود يدعى ابن عمار كانت له بغلة هزيلة تلوك لجامها طول النهار على باب المسجد، فتقدمت امرأة إلى القاضي فقالت له بالعجمية : يا قاضي انظر لشقيتك هذه (تعني نفسها) . فقال لها بالعجمية : لست أنت شقيتي إنَّما شقيتي بغلة ابن عمار التي تلوك لجامها على باب المسجد طول النهار " . ونقيض هذا أن والد نصر الفتي صاح بالعجمية على القاضي وهو منصرف ليقف، فقال القاضي: قولوا له بالعجمية إن القاضي قد أدركته الملالة والسآمة ؛ . فقوله : قولوا له ، يعني أنَّه لا يعرِف العجمية . وكان بقرطبة شيخ أعجمي اللسان مقدماً عند القضاة مقبول الشهادة " ، وعلى الرغم من تعرب السكان الأصليين تدريجاً فقد بقيت الألقاب اللاتينية والأسماء تلحقهم كما تلحق بعض أبناء العرب أنفسهم مثل لقب: شنجول ويوانش وبطرة شقة (أي الحجر الصلب) وغيرها .

وظهر أثر الاختلاط بين العرب الفاتحين والسكان الأصليين في الشكل الجديد الذي اتحذته لهجة عرب الأندلس ، وكان أكثرهم ابتعاداً عن العربية الصحيحة أقربهم إلى المناطق التي تغلب فيها غير العربية ، ومع الزمن ، أصبحت

۱ انظر نکل : ۳ ، والروض : ۲ ء

۲ الحمهرة : ۱۵

٣ قضاة قرطبة : ١١٨

٤ المصدر نفسه : ٩٦

ه المصدر نفسه : ۸٤

لغة التخاطب تمثل هذه التأثيرات المتباينة قوة وضعفاً . وأخذت الفصحى تنكمش فلا تمثل إلا الجانب الرسمي في الدولة ، وغدت لغة أدبية لا يتذوقها إلا الطبقات المثقفة ، إلا في جزائر صغيرة وسط هذا البحر من الاتجاه إلى اللغة الدارجة ، كما كانت الحال في شلب فإن سكانها وسكان قراها وأكثرهم من عرب اليمن ظلوا يحافظون على اللغة العربية الصريحة إلى عهود متأخرة المن عرب اليمن ظلوا يحافظون على اللغة العربية الصريحة إلى عهود متأخرة المنابعة ا

وقال ابن حزم يصف لهجة أهل فحص البلوط: «ونحن نجد من سمع لغة أهل فحص البلوط وهي على ليلة واحدة من قرطبة كاد يقول إنها لغة أخرى غير لغة أهل قرطبة، وهكذا في كثير من البلاد، فإنه بمجاورة أهل البلدة بأمة أخرى تتبدل لغتها تبديلاً لا يخفى على من تأمله » أ. وقد سجل ابن حزم أيضاً شيئاً من تبديل العامة للغة الأصلية. فقال ": « ونحن نجد العامة قد بدلت الألفاظ في اللغة العربية تبديلاً . وهو في البعد عن أصل تلك الكلمة كلغة أخرى ، ولا فرق ؛ فنجدهم يقولون في العنب : العنيب ، وفي السوط : أسطوط ، وفي ثلاثة دنانير : ثلثدا . وإذا تعرب البربري فأراد أن يقول الشجرة قال : السجرة ، وإذا تعرب الجليقي أبدل من العين والحاء هاء فيقول : مهمداً ، إذا أراد أن يقول محمداً » .

وقد حاول المتمسكون بصحة اللغة أن يقفوا في وجه هذا التطور اللغوي، فألف الزبيدي كتابه لحن العامة ليوقف الناس على الصواب والحطأ، وربما تحمس لذلك لأنه رأى هذا اللحن يدخل في المكتوب. وهاجم ابن شهيد الأندلسيين فيما يكتبون وقال إن كتابتهم ليس للفراهيدي فيها عمل ولا لسيبويه إليها طريق، وحاول الناثرون أن يلتزموا حدود الصحة والفصاحة

١ الروض : ١٠٦

۲ الأحكام ۱ : ۲۱

٣ الأحكام ١ : ٣٢.

ما أمكنهم في النثر الفني

ويكفي في هذا المقام أن أضرب أمثلة قليلة تصور بعض مظاهر اللهجة الأندلسية : نقل صاحب تثقيف اللسان عن الزبيدي أن الأندلسيين يقولون في التين : تَيَن ، وفي النوتي : نَوْتي ، وفي القبيط : قُبُيد ، وقال إن مثل هذا لا يخطىء فيه الناس في صقلية ' ، وذكر أبو حيان الجياني في تفسيره البحر المحيط ، في موضع شذ عبي الآن ، أن أهل بلدهم أي الأندلسيين عامة يرققون القاف حتى تلحق بالكاف ' . ومن الطريف أن نعلم أن بعض مدرسي الملغة والنحو – في عصر متأخر – كانوا يشرحون الدروس لطلبتهم باللهجة الدارجة .

وكانت الصورة الأدبية لهذا التبلور في الشخصية الأندلسية هي الموشحات والأزجال التي منحت الأندلس تميزاً خاصاً على الشعر المشرق ، ففي هذا العصر نبتت أصول الموشحات على نحو غامض ، ولا يزال النص الذي أورده ابن بسام عن نشأتها في حاجة إلى توضيح ، إذ قال : « وأول من صنع أوزان هذه الموشحات بأفقنا واخترع طريقتها – فيما بلغيي – محمد بن محمود القبري الضرير ، وكان يصنعها على أشطار الأشعار غير أن أكثرها على الأعاريض المهملة غير المستعملة ، يأخذ اللفظ العامي والعجمي ويسميه المركز ويضع عليه الموشحة دون تضمين فيها ولا أغصان . وقيل إن ابن عبد ربه صاحب كتاب العقد أول من سبق إلى هذا النوع من الموشحات عندنا . ثم نشأ يوسف ابن هارون الرمادي فكان أول من أكثر فيها من التضمين في المراكيز، يضمن كل موقف يقف عليه في المركز خاصة . . . ثم نشأ عبادة هذا [ابن ماء السماء]

١ تنقيف السان : الورقة ٤

٢ أنظر النفع ١ : ١ • ٢ ووصف فيه أبا حيان بقوله : عيارته فصيحة بلغة أهل الأندلس يمقد القاف قريباً من الكاف . . . وسمعته يقول : ما في هذه البلاد من يمقد حرف القاف .

فأحدث التغيير، وذلك أنه اعتمد مواضع الوقف في الأغصان فيضمنها ، كما اعتمد الرمادي مواضع الوقف في المركز ، ا ويحتج هذا الكلام المغلق حلاً ، ويزيد من صعوبة الموقف أننا لا نملك أمثلة من موشحات القبري والرمادي ، ولما كانت الموشحات مما استفاض بعد هذا العصر فمن الأنسب إرجاء الحديث عنها إلى جزء تال . ولكن الدارس لا يملك إلا أن يشك في هذه النشأة المبكرة للموشحات ، غير أنه لا يستبعد أن يكون الرمادي قد حاولها أولاً كما طور من تأليفها عبادة بن ماء السماء ، وبعد الموشحات شاعت الأزجال في الأندلس باللغة المحكية ، وكان قبولها يعني منع اللغة الدارجة وجوداً أدبياً ، وفي الأزجال استطاع الأندلسيون أن يعبروا عن شئون حياتهم اليومية بطريقة قريبة إلى استطاع الأندلسيون أن يعبروا عن شئون حياتهم اليومية بطريقة قريبة إلى نفوسهم ، فجاءت أزجالهم أدق من الشعر الكلاسيكي في طابعها الأندلسي وتمثيلها للروح الأندلسية . غير أن للحديث عن الموشحات والأزجال موضعاً اخر ، فلنكتف بهذا القدر هنا للدلالة على أهم المظاهر التي اتضحت فيها السمات الفارقة للشخصية الأندلسية .

۱۰ الفخيرة ۱/۲ : ۱ – ۲

## مجالات الشعر الأندلسي ومظاهره الكبرى

كان الشعر الأندلسي في هذا العصر وافراً غزيراً يحتل من نفوس الناس مقاماً عالياً على اختلاف طبقاتهم ، أما وفرته وغزارته فتعود إلى أنه تغلغل في كل ناحية من نواحي الحياة الأندلسية على مستوى الأفراد والجماعات ، فحاول أن يكون شاملاً في نقل تلك الحياة والتعبير عنها ، وأما إحرازه المقام العالي فيعود إلى رغبة طبيعية فيه لدى أناس تتربى أذواقهم على محبته والتغني به ، وإلى تقدير الحكام ورجال الدولة له ، لا لأنه يتغنى بأمجادهم وحسب بل لأن أكثرهم شعراء يعرفون مواقع الجمال في صور التعبير ويستمتعون بها ويحاولون الاستزادة منها .

فلقد كان كثير من الحكام الأمويين والأمراء بالأندلس شعراء ومنهم المتفوق المكثر ومنهم المقل"، ولكنك قلما تجد من بين الأفراد المشهورين من لا يمارس قرض الشعر ، ابتداء من عبد الرحمن الداخل حتى آخر العهد الأموي . ويعد كتاب الحلة السيراء معرضاً واسعاً لهذا النشاط ، وقد فعل مثل ذلك ابن فرج — من قبل — في كتاب الحداثق ، ومر بنا أن الحكم المستنصر قد طلب إلى أحدهم أن يؤلف كتاباً في شعر الأمويين بالمشرق والأندلس ، وزعم ابن فرج بعد أن أورد جملة من أشعار الحلفاء الأمويين أن منهم « من يجلون عن الشعر في أقدارهم كما يرتفعون عن أن يروى عنهم أو يؤخذ من أفواههم ، وإنها ينبسطون في سرائرهم فليس يظهر عليهم منه

إلا الشيء القليل ولعل ما سقط عنا أفضل مما سقط إلينا ، أ ، ويبدو أن ابن فرج كان يمهد بهذا للاعتذار عن أمير المؤمنين الناصر وعن قلة ما يعوفه ... هو من أشعاره .

وتتراوح أشعار هؤلاء الأمراء بين الغزل بجواريهم والشعر الحماسي ويتميز منهم الشريف الطليق والمستعين ، وهذا الثاني كان قبل أن يطمح إلى الحلافة ، شاعراً يمدح الحلفاء والكبراء ، وذكر ابن أبي الفياض أن له قصائد طويلة في فنون كثيرة مع المعاني العجيبة والألفاظ الغريبة . . . قال : «وكأني أراه قائماً بين يدي ابن عمه المهدي القائم على بني أبي عامر ، والمهدي جالس على مقعد الحلافة ، وهو أمامه ، قد لبس ثور ، خز ، وعليه طاق خز مملون وأقروف وشي ، وقد رمى بثيابه على عاتقه ، وبيده سيف ، وهو ينشد شعراً طويلاً يهنئه فيه بالحلافة » ، وكثير من أشعار هؤلاء الأمراء يتضاءل في صدق العاطفة إزاء مقطوعتين نظمهما عبد الرحمن الداخل في التشوق إلى معاهده والحنين إلى أوطانه وأولاهما :

أيها الراكبُ الميميمُ أرضي اقرِ مِن بَعْضِيَ السلام لبعضي الراكبُ الميميمُ أرضي وفؤادي ومالكيه بسأرض قد رَ البينُ عن جفوني غُمضي قد قضى الله بالفراق علينا فعسى باجتماعنا سوف يقضي

والثانية قالها لما نزل بمنية الرصافة من قرطبة ونظر فيها إلى نحلة ذكرته وطنه :

تَبَدَّتُ لَنَا وَسُطَّ الرصافة ِ نَحْلَةٌ ۚ تَنَاءَتُ بَأَرْضِ الْغَرَّبِ عَنْ بِلَّهِ النَّخْلِ

١ الحلة السيراء : الورقة ٥٥

٢ الحلة السيراء : الورقة ١٣٩

فقلتُ شبيهي في التغرُّبِ والنوى وطولِ التناثي عن بنيَّ وعن أهلي نشأتِ بأرضٍ أنتِ فيها غريبة في فمثلُكِ في الإقصاء والمنتأى ميثلي

ولم يكن ساثر الأمراء والوزراء والحجاب بأقل من الأمراء الأمويين في هذه الناحية ، كهاشم بن عبد العزيز حاجب الأمير محمد ، وسعيد بن جوديّ أمير العرب الذي عرف في زمانه بعشر خصال لا يدفع عنها : الجود والشجاعة والفروسية والجمال والشعر والحطابة والشدة والطعن والضرب والرماية ، وله شعر كثير ، وأكثره في جارية سمعها بقرطبة تغني للأمير عبد الله بن محمد فهام بها ، واشترى جارية سماها «جيجان» باسمها ، فلم يُسْلُه ذلك عنها وهام بها دهراً ' ، ومنهم أيضاً الوزير أحمد بن عبد الملك بن شهيد . وجهور بن عبيد الله بن أبي عبدة وكان شاعراً مكثراً ٢، وجعفر بن عثمان المصحفي، والمنصور بن أبي عامر ، وغيرهم ممنّ يقصر دومهم العد . ولسنا نميزهم بشيء في هذا المقام ، فإن مراكزهم الاجتماعية ومنازلهم السياسية ، وإن كانت ذات أثر في شعرهم ، وفي تقدير الناس له ، لا تقوم بينهم مقام الرابطة الفنية ، إذ ليسوا هم أهل مدرسة أو مذهب خاص ، ولكن هكذا نظر الأندلسيون إلى شعرهم حين صنفوه ، واهتموا ــ كما فعل ابن سعيد في المغرب – بتدريج الشعراء حسب المقامات الاجتماعية . على أن الإشارة إليهم في هذا السياق قد توضح مدى التجاوب بين الشعراء والطبقات الحاكمة بما ينتج أثراً في التحمس للشعر والتهيؤ له ، وقد تدل على أن الشعر كان من العناصر التي تقدم المرء في الحياة السياسية ، وترقى به إلى المناصب الرفيعة . وقد عاش الشعر في هذه الفترة مع الحياة السياسية وغدا ظلاً لها ، لا يكاد

١ الحلة : الورقة ٥١

۲ الحلة : ۱۲۰

ينفك عنها ، ويمكن أن نتصوّر هذه الحياة السياسية في ألوان مختلفة : فهي صراع خارجي في صورة غزوات مستمرة ومراطة وجهاد في ألثغور ، وهي صراع داخلي يتمثل في الفتن والثورات التي يحاول أصحابها بها الانشقاق عن طاعة قرطبة ، وهي أيضاً معارك بين العناصر المختلفة على أساس العصبية ، وهي إلى ذلك كلَّه معارضة أو نقد للحكم القائم أو محاولة للتآمر في سبيل غايات فردية ، كذلك يجب أن لا نسى أن من متممات هذه الحياة السياسية قيام الشعراء بين يدي الحاكم في الأعياد والمناسبات العامة وأيام استقبال ألوفود والسفارات الجارجية .

(١) أما في الصراع الحارجي فإن الشاعر كان رفيق الأمير أو الحليفة في الجهاد ، وبلغ الأمر بالمنذر بن محمد أنَّه كان يستمع إلى الشعراء ينشدونه غازياً وراجعاً ' ؛ وإذا تذكرنا عدد غزوات الناصر مثلاً والمنصور بن أبي عامر ــ هذا عدا الغزوات الكثيرة الأخرى التي قام بها حكام الأمويين وقادتهم في مدى قرنين من الزمان ــ لاح لنا مقدار الشعر الذي مزج بين المدح ووصف المعارك والإشادة بالانتصارات والاعتذار عن الانكسارات ، والتمثيل على هذه الناحية إنَّما يعد استثناساً ببعض النماذج الأندلسية ، وإلا فإن الشعر الممثل لهذه الناحية يكاد يعزُّ على الحصر .

فمن ذلك غزوة وادي سليط وهي من أمهات الوقائع في أيام الأمير محمد وفيها يقول عباس بن فرناس ٪ :

وَمُوْتَكِفِ الْأَصُواتِ مُختلِفِ الزَّحْفِ ﴿ لَمُومِ الْفَلَا عَبُّلِ الْقَبَائِلِ مُلْتَفِّ بروقاً تراءى في الغمام وتَسَتخفى قراقيرُ في يَم عَجَزُن عن القَذُف

إذا أومضتْ فيه الصوارمُ خلْنَهــا

كأن ذُرَى الأعلام في متيلانيها

۱ ابن عذاري ۲ : ۱۸۰

۲ ابن عداری ۲

## وفيها يقول العتبي ' :

سائل عن النّغر الصوارم تَصُدُق تَركَت وقائع في النغور وقد غدت وأداخ أهل المشركين بوقعة جادت عليهم حَرْبُه وبيه بصواعق م

واستنطق السمر العوالي تنسطق مشكلاً بكل مغرب ومُشرق تركتهم مثل الأشاء المُحرق تركتهم ميثل الرماد الأذرق

ويقول صاعد مهنئاً المنصور وقد غزا سنة ٣٩٠ في صائفة ، وكانت من أشد غزواته وأصعبها مقاماً ، وتعرف بغزوة جربيرة ٢

وعهد أن عندك منه ما لم يعهد غضاً وعاد المُلك عدب المورد فرأيت صنع الله ينوخذ باليد جربير فهو من الرَّعيل الاسعد في القوم أوّل طالع مستشهد وبنوه أنصار النبي عمد والموت بين مصوّب ومصعد في القوم إلا صخرة في فد فد خست معفر ومردد

جدد دن شكري للهوى المتجدد اليوم عاش الدين وابتدأ الهدى ووقفت في ثاني حنين وقفة من فاته بدر وأدرك عمره فوددت لو حتم القضاء بأنني ما أستكين لروعة ، وعمد عهدي به ، والله ينظر صبره غطني عليه المشركون فلم يتكن حتى تحصن بالملائكة التي

ولابن دِرّاج في هذه الغزوة نفسها " :

تبلُّج عَنْ إشراق ِ غرَّتك الصبحُ ﴿ وأَسْفَرَ عَنْ إقدامِكُ النَّصرُ والفتحُ

۱ ابن عذاري ۲ : ۱۹۹

٢٢ - ٢٧ - ٣٧

۳ ديوانه : ۳۸۷

وقرَّت عُيونُ المُسلمينَ بأوبــة مصادرها عزّ وموردها نجح كأنَّ شُعاعَ الشّمس من نور هديها وعرف نسيم الروض من طيبها نفح ضربت بحزب الله في الأرض مقدماً إلى متجر ، جناتُ عدن له ربح وروَّيت من ماء الجماجم والطلى متون جياد شفّها الظماً البرح

ونختم هذه الأمثلة بقول ابن درّاج في إحدى غزوات المنصور إلى منطقة ليون <sup>١</sup> :

لم تغن بالأمس القريب ديارها لما غدت بك عافياً آثارها أضحت وعقبى الانتقام قصارها جاءت يعاجلها إليك فرارها ببروج منع للنجوم جوارها للحين وهي قيودها وإسارها ألا يتشط على الحليل مزارها سفن ترامى بالحتوف بحارها وصوارم صرمت بها أ مارها

مرفوعة لك في العلا أعلامها شيع حواها حد سيفك عنوة وفلول من فات الفرار بنفسه من بعد ما عاذت بحفظ حياتها واستعصمت بمعاقل قد أصبحت والخيل والأبطال تجهد خلفها حتى عبرن خليج و دوير ٢٠ كأنها بقواضب قضبت بن حياتها

وتركت أرض ليون وهي كأنها

ويدخل في هذا اللون من الشعر التفنن في وصف الحيل ومناظر الفرار ووصف السفن الحربية وصور الحراب والتدمير وآلات الحرب ، فمن ذلك قول الشاعر على بن أبي الحسين في وصف الرماح ":

بروجٌ من الحطيّ فيها كواكب لها من قلوب المجرمين منازلُ

۱ دیوانه : ۹۰۹

٢ يمي نهر الدويره : (Duero).

٣ كتاب التشبهات : ٢٠٠

ترد"ت نحول العاشقين كأنها بها من تباريح الغرام بلابل كأن ضراماً في الوغى متأججاً ومنها لهيب والدخان القساطل بها يكتب الفتح الذي صحفه العدا فأقلامه عند الكماة الذوابل تخط خطوطاً في الأعادي ميدادها نتجيع وعشي الحيام الرسائل كأن شذا أطرافها إذ ترفعت شذا ألسن الحيات حين تصاول

ومن وصف السفن قول الرمادي ت

والسقن قد جللها قارها كأنتها أعسراء جبثان كأنتها في دار مضمارها خيل يصنعن لميدان كأنتها والماء ميدانها في الجو منقضة عقبان ترى المقاذيف بأحنائها كأنتما ترمي بنيران لذاك تمشي مشي صاح فلو جاوز أمست شبه نشوان كالأعين الحور ، مجاذيفها من حولها أشفار أجفان كأنتما أبراجها في الوغى ترمي من النفط ببركان

(٢) أما الأحداث الداخلية فالمشهور منها كثير ، والشعر الذي أثارته غزير كذلك ، فمنها وقعة الربض التي أوقع فيها الحكم بناس من أهل قرطبة ثاروا عليه (١٨٩) و (٢٠٢) وللحكم نفسه في هذه الواقعة شعر كثير يسوّع به ما قام به من قتل وتشريد ، كقوله :

ولما تساقيُّنا سجال حُروبنا سقيتهم سُمًّا من الموت ناقعا

١ القساطل : جمع قسطل وهو الغبار الساطع

٢ كتاب التشبيات : ١٧٩

وهل زدتُأن وفيَّنتهُ مصاع قرْضِهم فوافَوْ المنايا قُدُرَت ومَصارِعا فهاك بلادي إنَّني قد تركتُها مهاداً ولم أترك عليها مُنازعا

وأكبر ثاثر كاد يعجز الأمويين هو عمر بن حفصون زعيم العجم ، وقد دامت فتنته هو وأبناؤه اثنتين وخمسين سنة ، وكان يتحصن بمدينة ببشتر وأطاعه أكثر بلاد الموسطة بين رية والحضراء والبيرة ، وخرجت جيوش قرطبة لإخضاعه مرات عديدة ، ولم يتمكن الأمويون من القضاء عليه ، إلا في زمن عبد الرحمن الناصر ، وقد غزاه الأمير عبد الله في إحدى المرات وانتصر عليه فقال في ذلك ابن عبد ربه :

رام ابن عضون النجاة فلم يسير والسيف طالبُ فليس بناج ما زال يلقيح كل حرب حائل فالآن أنتجها بيشر نتاج ركبوا الفيرار بعصبة قد جرابوا غيب السرى وخوافت الإدلاج وإذا سألتَهُم موالي من هم قالوا : موالي كل ليل داج

وهذا باب متسع ، تخصص فيه الشعراء الملتصقون بالحلفاء والأمراء ، كابن عبد ربه والعتبي والعكي وابن الشمر وعباس بن فرناس وكثير من الملتفين حول المنصور بن أبي عامر ، وكانت فتنة المستعين التي انقضت بهما الحلافة الأموية من أشد هذه الأحداث الداخلية أثراً في الأدب ، وسنفرد لها فصلاً خاصاً.

(٣) وفي وقفة الشعر مع العصبية كان يمثل صورة من النقائض المشرقية إذ انه عبر عن الصراع الأدبي بين العرب والمولدين ، إلى جانب الصراع السياسي ، وفيه في الجانب العربي الفخر بالقبيلة ، وكان شعراء العرب هم قادمهم مثل سوار بن حمدون القيسي الثائر بناحية البراجلة ، وقد انضمت إليه

NV N

بيوتات العرب من كورة البيرة وجيان ورية وغيرها فتغلب على المولدين ، وافتخر بنصره وامتداد سلطانه وبقومه قيس في قصيدة طويلة أولها :

حُرْمَ الغواني يا هُننَيْدُ مَوَدَّتي إذ شاب مَفْرِقُ لِمَّتي وَقَلَالي

ثم وجمّه سوار هميّته إلى محاربة ابن حفصون وأتباعه وانتصر عليهم في. وقعة المدينة ، وكان صاحبه سعيد بن جوديّ أحد الشعراء الذين تمدحوا بذلك الانتصار فقال :

يقولُ بنو الحمراء لو أنَّ جُنْحَنَا لَعَلَيْرُ لَعَشَّاكُمْ ۚ بِشَوْبُوبِ وَابِلِ

وفيها يصف أنهزام المولدين بقوله :

ولمّــا رَأُونَا زَاحَفُمِنَ إليهِمُ تَوَلَّوْا سِرَاعاً خَوْفَ وَقَع ِ المناصِلِ فَصِرْنَا إليهِم والرَّماحُ تَنَوشُهُم كوقع الصياصي تحتَ وَهُج ِ القساطل فلم يَبَثْقَ منهم غيرُ عان مُصَفَّد عِقادُ أسيراً موثقــاً في السلاسل

ولسعيد قصائد أخرى في وصف تلك المعارك وفي مدح سوار . وكان للمولدين شاعرهم المحامي عنهم ويعرف بالعبلي، واسمه عبد الرحمن بن أحمد وينسب إلى قرية عبلة ، ويناظره الشاعر الأسدي واسمه محمد بن سعيد بن مخارق الأسدي ، أسد بني خزيمة ، وكان كل منهما يحرض قومه ويناضل عن مذهبه ويصف ما يجري لقومه على أضدادهم من الوقائع المخزية ، ولهما في ذلك أشعار كثيرة ، فمن شعر العبلي يذكر أحد الانتصارات :

قَلَدِ انْقَصَفَتْ قناتُهُمُ وَذَلُوا وَزُعْنَرِعَ رُكُنْ عِزَهِمُ الأذَلُّ فأجابه الأسدى : لطيتيهم بليسل واحْزَ ألوا إذ احتملوا يتسيح ويتستهيل بهجوي معشراً كفروا وَضَلّوا قد احْتَمَلَ الأحبّةُ واستَقَلَّوا فظلَّ الدمعُ مِن ْ جَزَعٍ عليهمْ سأصرفُ همتني عَنْهُمُ وأسلو

وقصيدة العبلي ناقضها شاعر عربي آخر بقصيدة مطلعها :

لسوَّارٍ على الأعداء سَيُّفُ أباد ذوي العداوة فاستقلوا

وتمخضت هذه العصبيات عن قصائد في التحريض والإثارة وقصائد في رثاء السادات الذين قتلوا في تلك الحروب ، وقد رثى الأسديُّ سعيدً ابن جوديّ أمير العرب بقصيدة منها :

لا ساغتِ الراحُ لي من كف ساقيها حتى تُقرَّبَ نَفْسي من تَمنيها وأن أرى الحيل تردي في أعنتها لثار من كان قبل اليوم ير ضيها يا قاسم بن عياض دعوة فلقت صم الصخور فلم يسمع مناديها أبلغ ربيعة والحين من مضر وآل عك إذا أحللت واديها وآل سعد فقد أضحت وليس لها راع يحيط فضاها بعد راعيها

ورثى سعيداً الشاعر مقدم بن معافى بقصيدة مطلعها :

مَنْ ذَا الذي يُطْعِيمُ أَو يَكُسُو وقد حوَى حِلْفَ النَّدى رَمْسُ

وهذا الشَّعر مؤسس على القوة والجزالة ، وهو يتميز بذلك عن كثير من ضروب الشعر الأندلسي لأن البداوة فيه أظهر .

(٤) وفي نقد الحكم القائم أو الإخفاق في الدور السياسي أو القيام بالمؤامرات في سبيل غايات فردية ، مثل هذا الشعر الصراع بين الدولة من جهة وبين الناقمين عليها ، كما صور مدى الصراع بين الطامحين من الأفراد

للاستئثار بالمناصب العليا، وفي كل ذلك عبر الشعر المتصل بهذه الأحداث عن الام السجن؛ ونجد بين الذين تعرضوا لعقوبة السجن عدداً كبيراً من الشعراء لا لأنهم كانوا دائماً في صفوف المعارضة ، وإنها لأن الشاعر كان في الوقت نفسه شخصية سياسية ، يصيبه ما يصيب رجل السياسة عند تقلب الأوضاع واصطدام المطامع المتباينة ، واضطراب حبال الأهواء من حال إلى حال في فترات متقاربة ، والأمثلة على ذلك كثيرة ، وسندرس جانباً منها عند الحديث عن شعراء عانوا آلام السجن مثل الغزال والرمادي والطليق ، ونورد هنا أمثلة أخرى على سبيل التوضيح لا الحصر : فقد حبس الوزير هاشم بن عبد العزيز أثمياء حقدها عليه المنذر بن محمد بعد أن كان هو الحاجب المقدم في زمان الأمير محمد ثم أخرج من سجنه وضرب ، وهدمت داره وقتل، ومن شعره ، وكتب به من مجسه إلى جاريته عاج :

وأني عداني أن أزورك مطبق وباب منيع بالحديد مضبّب فإن تعجبي يا عاج مسّا أصابتي ففي ريب هذا الدهر ما يتعجب وفي النفس أشياء أبيت بغمها كأني على جمر الغضا أتقلّب تركت رشاد الأمر إذ كنت قادراً عليه فلاقيت الذي كنت أرهب وكم قائل قال انج وبحك سالماً ففي الأرض عنهم مستراد ومذهب فقلت له : إن الفرار مذكة ونفسي على الأسواء أحلى وأطيب سأرضي بحكم الله فيما يتوبني وما مين قضاء الله للمرء مهرب فمن يك مسروراً بحالي فإنه سينهل في كأسي وشيكاً ويشرب

وسجن أحمد بن محمد بن فرج الجياني صاحب كتاب الحدائق لكلمة عامية نطق بها نقلت عنه وأقام في السجن بجيان أعواماً سبعة أو أزيد منها، وكانت له أشعار ورسائل في محبسه إلى الحكم إلا أنها لم تكن تصل إليه، فلما توفي

الحكم أطلق من سجنه ، وكان أهل الطلب يدخلون إليه في السجن ويقرأون عليه اللغة وغيرها ، ولم تصلنا أشعاره ورسائله أو شيء منها أ على أن أشد الناس خوراً عندما سجن ، الحاجب جعفر بن عثمان المصحفي ، الذي أذله ابن أبي عامر ، ورماه بالمطبق لمنافسة بينهما ، وأحداثه مشهورة مشروحة في كتب التاريخ أ وقد استشفع كثيراً فلم ينل شفاعة ، من قوله يخاطب المنصور بن أبي عامر :

عفا الله عنك ألا رحمة تجود بعفوك إن أبعدا لن حل ذنب ولم أعتمد ه فأنت أجل وأعلى يسدا ألم تر عبداً عدا طورة وياتى عفا ورشيداً هدى أقلني أقالك من لم يزل يقيك ويصرف عنك الردى

وله أشعار كثيرة تتقلّب به بين اليأس والأمل ، ومن قوله في ذلك :

صبرتُ على الأيام لما تولّت وألزمتُ نفسي صَبْرَها فاستمرَّتِ فيا عجباً للقلبِ كيف اصطبارُهُ وللنفس بعد العز كيف استُذلّتِ وما النفسُ إلا حيثُ يجعلها الفتى فإن طمعت تاقت وإلا تسلّت وكانت على الأيام نفسي عزيزة فلما رأت صبري على الذل ذلّت وقلت لها يا نفسُ موتي كريمة فقد كانتِ الدنيا لنا ثم ولت

وحُبس عبد الملك بن إدريس الجزيري الكاتب الشاعر ، ومن مشهور ما صدر عنه وهو في السجن قصيدة له في الآداب والسنة ، كتب بها إلى

١ الصلة : ١١

۲ انظر ابن عداري ۲ : ۲۹۹ وما بعدها ، والحلة : ۲۲۳

بنيه (أو إلى ابنه عبد الرحمن) ' ، مطلعها :

أَلْوَى بعزم تَجَلَّدي وتَصَبَّري نأيُ الأحبَّة واعتبادُ تَذكُّري

ويذكر فيها كيف فقد صبره ، وذهب سروره وتلذذه بالعيش ، ويتشوق إلى ابنه الأصغر ، ويتذكر ساعة فراقه فيقول :

عجباً لقلبي يوم راعتَنْنا النّوَى ودنا وداعُك كيف لم يتفَطّرِ ما خيلتُني أبقى خلافك ساعـة للولا السكونُ إلى أخيك الأكبر

ومنها في النصائح والأمور التعليمية :

وأجلُّ مكتسب وأسى مَفْخَرِ إن السيادة تُفْتَنَى بالدفتر سمّاه باسم الحبر حمْل المحبر ما لم يُفْدِهُ عَملاً وحسن تصَبَّر واعلم بأنَّ العلمَ أرفعُ رتبةً فاسلكُ سبيلَ المقتنين له تَسُدُّ والعالم المدعوُّ حسبراً إنّما والعلمُ ليس بنافع أربابَهُ

ومنها أيضاً :

واحدر بوادر غية ثم احدر بالحلم منك على السفيه المُعُور تَتَعَقَّبِ الباغي ببغي ، تُنْصَر جُهُدُ المقل إزاء جُهُد المكثر واخزن لسانك واحترس من نط قه واحزن السوراء إن قبلت وعد وعد واصفح عن العوراء إن قبلت وعد ولا وإذا سئلت فجد وإن قل الحدا

وإنَّما أعرض هذه الأمثلة لأنها تدل على الجوانب التي أيقظها السجن

١ أنظر الحذوة : ٢٦١ ، ويتيمة الدهر ١ : ٤٣٧ . وقد وجدت هذه القصيدة إقبالا كثيراً من الأندلسيين وميزها بعضهم بأنها من مروياته . انظر التكملة : ٣٣١ وفهرسة ابن خير : ٤١٠

في حياة الشعر الأندلسي ، فإلى جانب الحزن العميق ، والتشوق إلى الانطلاق ، والبكاء على الحياة ، نجد تعميق المشاعر بالحياة وقيمتها مع شيء من نغمة زهدية ، وفلسفة مستمدة من القلق والحيرة ، وأثارة من الحكمة التعليمية كالذي نراه في قصيدة الجزيري ، وقد نجد أن الصبر أقوى من الثورة في هذا الشعر ، وأن الاستشفاع المتذلل أشيع من العزيمة العزيزة ، وأن الجزع من الموت أقوى من القدرة على استقباله ، وكل هذا يشبر إلى صورة حزينة قلقة باكية .

(٥) أمّا في مواكبة الشعر المقامات الكبرى في المواسم والأعياد وأيام استقبال الوفود فيكفينا إبراد مثل واحد على ذلك من عهد الحكم المستنصر ، وذلك في عيد الفطر سنة ٣٦٣ ، ويطنب الثرخ ابن حيان افي وصف الترتيب الرسمي الذي كان يجري في مثل هذه المناسبة ، وفي تصوير الإذن المختلف الناس بحسب منازلهم التسليم على الحليفة ثم يقول : «وقامت خلاله الحطباء والشعراء مرتجلين منشدين فأكثروا وأطالوا وأجادوا ، فكان من أحسن ما أنشد به الشعراء يومئذ قول مقدمهم طاهر بن محمد البغدادي المعروف بالمهند » أشد به الشعراء يومئذ قول مقدمهم طاهر بن محمد البغدادي المعروف بالمهند » وهذا الشاعر هاجر إلى قرطبة من بغداد فوصلها بعد دخول القالي لها بحوالي عشر سنين (حوالي ٣٤٠) وكان عمره يومئذ يناهز الحامسة والعشرين ، وقد انقطع لمدح المستنصر وتقد معنده حتى إن ابن حيان يسميه شيخ الشعراء ، وكسب كثيراً من المال بمدائحه غير أنه تز هد في آخر عمره وأنشأ شعراً ورسائل في معاني الزهد على مذهب المتصوفة واعتزل حياة المدينة وأخذ يلازم ضيعة له في معاني الزهد على مذهب المتصوفة واعتزل حياة المدينة وأخذ يلازم ضيعة له (توفّي في عهد المنصور بن أبي عامر سنة ٣٩٠) ؟ ، وفي ذلك اليوم المشهود قام (توفّي في عهد المنصور بن أبي عامر سنة ٣٩٠) ؟ ، وفي ذلك اليوم المشهود قام

١ انظر المقتبس : ١٥٥ وما بعدها (ط. بيروت).

٢ القتيس : ١٥٦

٣ أنظر الحلوة : ٢٢٩ والبغية رقم : ٨٥٩ وأبن الفرضي ١ : ٢٤٥

ينشد قصيدة تلمح فيها معارضة لأبي العتاهية في مدح الرشيد ، يقول فيها :

تولى الحيلافة في عصرها فأحسن تقواه إكمالها وكانت ديانته زينها وأيامه الزهر أشكالها فلو رفعت خطة فوقها لما كان يصلح إلا لها وما صفة حسنت في الهدى من الذكر إلا وقد نالها فهنسأه الله أمثالها

وهي قصيدة طويلة ؛ ثم قام بعده رسيله محمد بن شخيص منشداً شعراً له مطولاً أنحى فيه على بني حسن الموقومين بقهر الحليفة لهم فأسرف في ذلك ، وأول شعره :

أنم شعبان ما أبدا به رجب من قبل ما كانت الآمال ترتقب ومنها يعرض بحسن بن قنون :

أشابة "تدعي في هاشم نسباً وما يصح لها في معشر نسب علمي البصائر لم يُسلس معاطفها إلى مساعي التقى دين ولا حسب وزادها في عماها أن أولها ألقى العصاحيث لاعلم ولا أدب

ثم قام بعده عبد العزيز بن حسين القروي فأطال أيضاً في ذكر حسن بن قنون ، ومن قصيدته :

لقد طلعت بالغرب شمس خلافة أضاء لها في المشرقين شروق ُ رُوِدُ اللهُ الشّام استشرفت لورودُها وكانت لها قدماً عليه حقوق

كان حسن بن قنون الحسي من الثائرين في هذه الفترة في المغرب ضد الدولة الأموية بالأندلس ،
 وقد وجه له الحكم المستنصر جيوشاً كثيرة حتى استطاع القضاء على حركته .

ل ليجلو عنها ظلمة الكفر بالهدى إمام على الدين الحنيف شفيق أطلت على أهل العراق ومن بها مذاهب فيهن الضلال عريق

وتلاه عبد القدوس بن عبد الوهاب بقصيدة أولها :

يا عصمة الدين والدّنيا وحافظها وواحداً في التقى والمجد والكرم قرت عيون بني الإسلام إذ سخنت بوقع بأسك عينا جاحد النعم

وقام ابن مجاهد الاستجي الشاعر منشداً تهنئة الحليفة بالظفر بحسن بن قنون في أرجوزة منها :

لما رأيت السعد قد توالى وعز دين الله قد تعالى وراق ملك الحكم اقتبالا واعتدل الدين به اعتدالا وعاد صفو شربه زلالا وانثال صنع البارىء انثيالا...

وهذا منظر نموذجي في تصوير تلك المواقف ؛ فهؤلاء خمسة شعراء في نسق يهنئون الحليفة بالعيد ويشيدون بانتصاره على حسن بن قنون ، ويتفننون في هجاء ذلك الثائر والشماتة به ، بل إن بعضهم يحاول أن يخرجه من الانتساب إلى الحسنيين ، ويذهب البعض مذهب العصبية المطلقة لهذه الحلافة الأندلسية ، فهو يعتبرها قضيته الكبرى ، ويرى أن هذه الحلافة المباركة ستنقذ الشام ، وتجلو ظلمة الضلال التي رانت على العراق ، وكلهم يحاول أن يشعرنا بأنه لا يمدح ابتغاء رزق أو جائزة وإنها هو نصير قضية مقدسة ، وأن شعره إنها ينبع من شدة ولائه لحليفة حري بالحلافة قادر على القيام بأعبائها في سبيل المسلمين وخيرهم ومصلحتهم الكبرى . كانوا جميعاً يشتركون في صنع التاريخ ولهذا فريما كانت الحاجة المادية هي أضعف الحوافز في إثارة ذلك الشعر الذي رافق حركات الغزو الحارجي والقضاء على الفتن الداخلية وشهد بجد الحلافة رافق حركات الغزو الحارجي والقضاء على الفتن الداخلية وشهد بجد الحلافة

وتزاحم الوفود على بابها طلباً لرضاها .

وهذا الإحساس بالتاريخ هو الذي حفز يحيى بن حكم الجياني الملقب بالغزال على أن ينظم في فتح الأندلس أرجوزة مطولة ذكر فيها السبب في غزوها وتفصيل الوقائع بين المسلمين وأهلها وعداد الأمراء عليها وأسماءهم ' ؛ ولتمام بن عامر الثقفي أرجوزة في ذكر افتتاح الأندلس وتسمية ولاتها والحلفاء فيها ووصف حروبها من وقت دخول طارق بن زياد إلى آخر أيام الأمير عبد الرحمن بن الحكم '. ونظم ابن عبد ربه أرجوزة في غزوات الإمام عبد الرحمن الناصر من سنة ٣٠١ – ٣٣٢٣ وهي مدرجة في كتاب العقد ؛ وذلك كلة يضاف إلى الشعور « بالأندلسية » ومحاولة تخليد كل ما يتصل بالجزيرة من أخبار ومآثر .

غير أن الحياة السياسية على تعدد جنباتها لم تستطع أن تستغرق جميع جهود الشعر الأندلسي ، بل ظلَّ ذلك الشعر ذا علاقة وثيقة طبيعية بجوانب الحياة الأخرى كالتغني بالطبيعة والحمر والحبّ أو السخرية من أوضاع الناس والحياة أو التزهيد فيها وغير ذلك من شئون .

وقد كان الارتياح إلى الطبيعة في من الموضوعات الكبرى التي سيطرت على الشعر في هذه الفترة ، ومن الحطإ أن ننظر فحسب في هذا الموضوع إلى شعر المشهورين فيه كابن خفاجة من بعد ، فإن شيوعه في الفترة الأموية ، يكاد يجعله أقرب أنواع الشعر إلى نفوس الأندلسيين ، ومعرضه كتاب الحداثق لابن فوج ، وكتاب البديع في فصل الربيع لحبيب ، والارتياح بوصف الراح لابن مسلمة ، وكتاب التشبيهات لابن الكتاني، وكتاب الفرائد

۱ النفح د : ۱۳۳ و ۲ : ۷۷۷

۴ الحلة السيراء : ٤١

٣ ابن عداري ٢ : ٣٣٦

في التشبيهات لعلي بن الحسين القرطبي، فهي حافلة بصور الطبيعة في الشعر من الأندلسي ، وربما كان وصف الحمر والغناء أقل منزلة في هذا الشعر من وصف الطبيعة وبخاصة وصف الربيع عامة ، والغيم والمطر والبرد والحمائل، والنواعير ، والأزهار جملة وتفصيلاً ؛ ومما أكثروا من وصفه أزهار الورد والبهار والياسمين والنيلوفر . وإذا ميزنا هذا النوع من الشعر بالكثرة فليس معى هذا أننا نميزه بالحودة ، فإن الغرام فيه « بالصورة » قد صرف الأندلسيين عن حب الموضوع نفسه ، أما الصورة فيه فإنها شبيهة بأختها المشرقية في نواحي جمودها ، وحديثها عن الزهر الحي بالتشبيهات الجامدة المستمدة من الوشي والأحجار الكريمة وما أشبه ، من ذلك قول ابن النظام ا

وقد بَدَتُ للبَهَارِ أَلْوِيمَةٌ تَعَبْقُ مِسْكَا طُلُوعُهَا عَجَبُ رؤوسُهَا فضَّةٌ مُورَقِّمَةٌ تُشْرِقُ نوراً، عيونُها ذهبَ فهو أميرُ الرياض حَفَّ به من سائرِ النَّوْرِ عَسْكُرٌ لِحِبُ

أوكقول ابن القوطية ٢:

وكأنتما الروضُ الأنيقُ وقد بدتْ متلونسات غَضَّسةً أنوارُهُ اليضا وصُفراً فاقعات ، صائغٌ لم ينأ درْهمَهُ ولا دينارُهُ سَبَكَ الحميلة عسجداً ووذيلةً لمّا غَدَتُ شمس الظّهيرة نارُهُ

وربما أدى الشغف بالصورة لديهم إلى استخراج صُورٍ غريبة ، كقول المصحفيّ في وصف سوسنة " :

۱ الحذرة : ۲۹۷

۲ الحذوة : ۲۲۹

٢ الحلة : ١٧٤

يا رُبَّ سوسنة قد بتُ أَلْثُمُها وما لها غيرُ طَعْمِ المِسكِ من ريق مصفرة ُ الوَسْطِ مبيض جَوَانبُها كأنها عاشق في حيجْر مَعْشُوق

وقد تضرب بعض الأشعار بسهم في الحيوية كقول ابن حصن في النيلوفر ' :

كُلَّمَا أَقْبُلَ ۗ الظَّلَامُ عليه غَمَضَتْ أَنْجُمُ السَمَا عَيْنَيْهُ ِ فإذا عاد الصباح ضياء عاد روحُ الحياة مِنْهُ إليه

وتزداد هذه الحيوية كلما اتصلت بفكرة زوال الورد سريعاً ، لاتصال ذلك بفكرة زوال الربيع وانتهاء اللذائذ ، من ذلك قول الوزير أبي عثمان ابن إدريس ت :

أقام كرَجْع الطرف لم يَشْف غُلّة ولم يرْو مشتاق الجوانح شائيقُهُ فَما كان إلا الطيف زار مُسلِّماً فَسُرَّ ملاقيه وسيء مُفارِقه على الورد من إلف التصابي تحيّة وإن صرَمَت إلف التصابي علائقه أ

وإذا اختلط الحديث عن الطبيعة ببعض المشاعر الإنسانية الأخرى وتوفرت له نغمة توحي بالانفعال لم يكن حظه من الحيوية ضئيلاً ، وذلك كقول ابن هذيل يصف تعانق قضبان الرياض عند هبوب الرياح ":

هبت لنا ربح الصّبا فتعانقت فذكرت جيدك في العناق وجيدي وإذا تألّف في أعاليها النّدى مالّت بأعناق ولطف قدود

١ الحذوة : ٣٧١

۲ الحذوة : ۲۵۱

٣ كتاب التشبيهات : ١٤

وإذا التقت بالريح لم تبصر بها إلا خُدُوداً تلتقي بخُدُود فكأن عَدْرة بيتها تحكي لنا صفة الحُضوع وحالة المعمود تيجانها طل وفي أعْناقها منه نظام قلائد وعقود فترشني منه الصبا فكأنه مين ماء ورد ليس للتصعيد

وقد يستعيضون عن طلب الاستطراف في الصور بتصوير المبالغة في حبّ الزهور كقول أحدهم ':

صاحبي إن كنت ترغبُ حَجَّاً طُفُ بعرشِ الباسمين مَليِّا واستلم أركانَهُ فهو حجٌّ ليس يُخْطيهِ القبولُ لديّا أو كقول آخر في وصف الباسمين ومبلغ حبه له:

ولو سَقَيْتُهُ من ماء وَجُهي لما وَفَيْتُهُ مَا يَسْتَحِقُّ

ولا يخطىء الناظر في هذا الفن كيف أكثر الأندلسيون من وصف الطبيعة في مقدمات قصائدهم مستعيضين به عن الغزل ، وكيف أن علاءهم من شأن الورد بين الأزهار يكفت النظر حقاً . ومن ذلك قول الرمادي :

لــــالآس والسوسان واليـــاسمي ن الغض والحيريِّ فضل شَديدُ سادت به الأرض ومن بينهـا وبين فضل الورد بون بعيدُ هل لك في الآس سوى شمة تطرحه من بعدها في الوقودُ

وبعد أن يعدد الشاعر مساوىء كل زهر يختم بالفوز الورد قائلاً :

فالورد مولى الروض لكنّه ُ في قدره عبد ٌ لورد الحدود

ر الحذوة : ٣٦٣

والسبب في هذا الموقف أن شعراء الأندلس تأثروا في وصف الطبيعة وفي الحديث عن الأزهار خاصة بموقف ابن الرومي الذي افتتح باب المناظرة بين أنواع الأزهار ، واستغل القضايا المنطقية في تحقيق المفاضلة بينها ، وكان ابن الرومي يفضل النرجس على الورد فعارضه الشعراء الأندلسيون وأكثروا من القصائد التي يفضلون بها الورد على بقية الأزهار ، من ذلك قول أحد شهرائهم ا

تغايرَ السوسانُ والحُلْمَـّنارُ والْأقحوانُ الغَضُّ بينَ البهار مبتسماً ذاك وذا مُوضِحاً عن حُسنِ توريد بدا واستئار واستحكم الوردُ ببرهانه وانتحلَ الفضلَ معــاً والفخار

ولسعيد بن محمد بن فرج أخي صاحب الحـــدائق قصيدة طويلة يرد فيها على ابن الرومي في تفضيله النرجس جاء فيها ' :

عني إليك فما القياس الفاسد الا الذي رد العيان الشاهد أزعمت أن الورد من تفضيله ختجل وناحله الفضيلة عاند إن كان يستتعيبي لفضل جماله فحياؤه فيه جمال زائد والنرجس المصفر أعظم ريبة من أن يحول عليه لون واحد لبيس البياض بصفرة في وجهه صفة كما وصف الحزين الفاقد

وقد برزت روح المفاضلة والمناظرة بين الأزهار عندما شجع المظفر الشعراء على الإكثار من القول في أنواعها المختلفة ليطرح أشعارهم فيها للغناء، فمن قول صاعد البغدادي يفاضل بين البهار والنرجس ":

١ الجذوة :٣٦٣.

۲ الحذوة : ۲۱۲

۳ ابن عذاري ۳ : ۱۹

جُمُلُ الفضيلة للبهار بِسَبْقِهِ ولطالمًا خَلَفَ البَهَارَ النَّرْجِسُ الْرَجِسُ الْمَالِ النَّرْجِسُ الله الله عن نَشْرَهُ بَتَنَفْس كَالحَاجِبِ الميمون شُبِّةً في العلا بأبيه لكِنْ فعْلُ هذا أَنْفَسَ كَالحَاجِبِ الميمون شُبِّةً في العلا بأبيه لكِنْ فعْلُ هذا أَنْفَسَ

ومن طريف الأمور أن المنصور كان قد سمى بناته بأسماء الزهور ، فنظم الشعراء في وصف الأزهار قصائد تبين فضيلة كل نوع منها ، وهم في هذا يحكون خصائص بنات المنصور نفسه ا .

ومن أغرب الأمور أن يكون شعر أبي تمام محركاً في وصف الطبيعة الأندلسية ، وأنموذجاً للأندلسيين في هذا المقام . وبخاصة قصيدته التي يصف فيها الربيع ومطلعها :

رَقَتْ حواشي الدهر فهي تَمَرَّمُرُ وغَدَا النَّرَى في حَلْيِهِ يَتَكَسَّرُ

من ذلك قول أبي بكر ابن نصر الكاتب ٢ :

انظرْ نسيمَ الزَّهر رَقَ فوجهُهُ لك عن أُسِرَّتِهِ السَّرِيَةَ بِسَهْورُ خَصَلَ بُرَعِانِ الربيعِ وقد غَدا للعينِ وهو من النَضَارِة مَنْظَرُ وكأنّها تلك الرياضُ عرائسٌ ملبوسهُنَ مُعَصَّمَدَ ومُزَعَفُورُ وكأنّها تلك الرياضُ عرائسٌ فلهن من وشي النباس تبختُرُ أو كالقيان لبيسن موشي الحكي

فالمشاركة ليست في المعارضة وحسب وانما هي أيضاً في جزئبات القصيدة كقوله «وقد غدا للعين وهو من النضارة منظر » فإنما هو ناظر فيه إلى قول أبي تمام :

١ الذخيرة ٤ / ١ : ٣٣ ، ٣٣ والنفح ٢ : ١٠٢٤

۲ الجذوة : ۳۲۹

دُنيا معاش للورَى حتى إذا جُلبيّ الربيعُ فإنما هي منظر

وشتان بين ما ذهب إليه أبو تمام من فهم لطبيعة الحياة وترجع الإنسان بين العمل والمتعة ، وبين وصف الشاعر للربيع بأنه منظر . وكذلك تشبيهه الرياض بعرائس َ ذوات ملبوس معصفر أو مزعفر ، يذكر بقول أبي تمام :

مُصْفَرَةً مُحْمَرَةً فَكَأْنَها عُصَبٌ تَيَمِّن فِي الوغي وتَمَضَّرُ

وكلام الشاعر الأندلسي أرق ، وصورة أبي تمام أغربُ .

ولابن قلبيل البجاني أبيات يعارض بها قصيدة أبي تمام وهي :

ضَحَكَ الربيعُ برَوْضة وسمية وافترَّ عن نَوْرِ أَنيقِ يَزَهَرُ فَكَأَنهُ وَ التَّزْبِ وَشَيَّ أَخْصَرُ وَكَأْنَهَا فِي التَّزْبِ وَشَيَّ أَخْصَرُ وَكَأْنَهَا فِي التَّزْبِ وَشَيِّ أَخْصَرُ وَكَأْنَهَا فِي التَّزْبِ وَشَيِّ أَخْصَرُ وَكَأْنَ العبيرِ يَفُوحَ فِيهِ العَنْبِرُ

ومماً يضاف إلى وصف الطبيعة اهتمامهم بوصف المباني والقصور الجميلة من مثل الزهراء والزاهرة، وما يلحق بها من بساتين ومن تماثيل على هيئة الأسود تقدف الماء من أفواهها إلى غير ذلك من مظاهر حضارية كانت تسحر الأبصار بروعتها وحسن إتقانها وتنوع طرائفها ، فمن ذلك قول ابن هذيل يصف صفوف أشجار الصفصاف في أحد المصانع التي كانت للمنصور بن أبي عامر :

وكأن صف وصائف برزت إلى المنصور عن كلل من الصفصاف قامت إليك كأنها أعناقها أعناق نافرة من الأحشاف ريح الصبا من روحها فعصونها حركات أيد بالسلام لطاف

ا الحذوة : ٣٦٦

وتعلَّقتْ أوراقها وتدافعَتْ إن السوالف ملعب الأسباف فأرتك لوناً كاللجين الصافي عرضت عليك زمرداً وتحولت

ومن ذُلك قول محمد بن شخيص بصف الزهراء :

فالقول كالسكث والإيجاز كالخطل فاتت عاسنها مجهود واصفها بل° فضلها في مباني الأرض أجمعها كفضل دولة بانيها على الدول أهليَّة السعد لولا وصمة ُ الأفل كادت قسيّ الحنايا أن تضارعهــــا وربما تنقص الأشياء بالكمل تألقت فغدا نقصانها كملأ فيها يرودان من روض إلي غلل كم عاشقين من الأطيار ما فتئا

ومثل ذلك أيضاً الحال في وصف الحمر ، إلا أن هذا الموضوع أدق من سابقه وأبين حدوداً ، وبخاصة وأنَّه عند أبي نواس زعيم هذا الفن ينقسم من حيث شكله في صورتين : الوصف للخمر وما يتصل بها ، وقصة المغامرة مع الندمان في زيارة الحان ، وفي الأول من هذين القسمين يستأثر أبو نواس بمعان وتوليدات إذا اقتبسها غيره أعلنت عن نفسها ، كقول الشريف الطليق ١ :

تَتَقّي مِنْ لحظه ما يُتَقّى ويد الساقي المُحيي مشرقا تركت في الحد منه شفقا

رُبًّ كاس قد كست جُنْحَ الدُّجي ثُوب بُرد مِن سَناها يقلقا قسام يَسْقيها رشاً في جَفْنِهِ سِنَةٌ تورَثُ عيسني أرقا أشرقت في ناصع من كفه كشعاع الشمس وافي الفكقا خفيت للعين حسي خلتها أصبحت شمسا وفوه مغربا فإذا ما غَرَبَتْ في فَمه

فإن نورانية هذه الحمر . وسرّيّة «روحانيتها » التي خفيت وهي ظاهرة ، ثم هذه الصورة التي تجعل منها شمساً تغرب في الفم بعد أن تطلع من المشرق ِ الذي هو يد الساقي - لا تزال تستمد من شعر أبي نواس الشيء الكثير .

وأبْينُ من هذا حكمنا على قصة المغامرة في الحانات . فهذا اتجاه نواسيُّ لا ينازع فيه صاحبه متقدم عليه ، فإذا قرأنا قصيدة يحيى الغزال ١ :

ولما رأيتُ الشَّرْبَ أكدَتْ سماؤهم ْ فلمنا أُتيتُ الحان ناديتُ ربسهُ فهبّ خفيفُ الرُّوح نحو ندائي قليلُ هجوع العين إلا تعلق على وتجلل منى ومن نُظرَاثي فقلتُ أَذْقُسْنِيهِ لِ فَلَمَّا أَذَاقِنِي طَرَّحْتُ إليه رَيْطَتِي وَرِدَاثِي وقلتُ أعراني بذالة أستتر بها بذكت له فيها طلاق نسائي فوالله ما بَرَّت يميني ولا وَفِيَتْ وأُبْتُ إلى صحبي ولم أكُ آبياً

تأبطتُ زقتی واحتسبْتُ عَنائی له ُ غـير أنّي ضامن بوفائي فكــلُّ يُفدّيني وحُنَّ فــدائي

وجدنًا محاكاة" متعمدة لأبي نواس ، وإن لم تقلل هذه المحاكاة من إجادة يحيى الغزال وتفرده ببعض الحزئيات.

وافتتان الأندلسيين بأبي نواس قد يقوّي القول بعمق أثره في الشعر الأندلسي ، فقد رأينا كيف أن رواياتهم تنسب إلى عباس بن ناصح الرحلة للمشرق من أجل أن يلقاه حين سمع بنجومه ، وهذا هو الغزال يحاكيه ، ويرى الأندلسيون في محاكاته شيئاً لا يقل مستواه عن شعر أبي نواس ، ومن الحكايات الدالة على افتتانهم به ، قول ابن شبلاق الإشبيلي : رأيت في النوم كأني في مقبرة ذات أزاهير ونواوير ، وفيها قبر حواليه الريحان الكثير ، وقوم

١ المطرب : ١٣٨ والحذوة : ٢١٢ والريحان والريعان : ١٥٥

يشربون فكنت أقول لهم : والله ما زجرتكم الموعظة ولا وقرتم المقبرة ، قال : فكانوا يقولون لي : أوَما تعرف قبر من هو ؟ فكنت أقول لهم : لا . قال : فكنت قال : فكنت أولى أولى : فكنت أولى : فكنت أولى : فكنت أولى :

جادك يا قبرُ نَشَاصُ الغَمَامُ وعاد بالعفوِ عليكَ السلامُ ففيكَ أضحى الظّرْفُ مُستَوْدَعاً واسترت عناً عيونُ الكلامُ ا

فاستعاروا بعض معانيه في الغزل بالمذكّر وفي وصف الحمر ، فمن المعاني التي اقتبسوها : ان الكأس تكون ثقيلة فإذا صبت فيها الحمر خفّت ، قال إدريس بن اليمان ٢ :

تُقُلُتُ زَجَاجَاتٌ أَتِنَا فُرَّغاً حَى إذا مُلِئَتُ بِصَرْفِ الرَّاحِ خَفَّتُ فَكَادَتُ أَنْ تَطِيرَ بَمَا حَوَّتُ إِنْ الجَسُومُ تَنْخِفُ بِالْأَرُواحِ

ومنها قول آخر في وصف كأسٌّ :

هواء صيغ من ضد الهواء وشكل ماثل في شكل ماء إذا عاينته ملآن أخفى عليك إناؤه مسا في الإناء وإن مُزِجَت به كأس تبدئى كنور الشمس في ثوب الهواء

وقد تصحّ لهم بعض صور فيها قسط من الجدة والابتكار كقول جعفر ابن عثمان المصحفي أ :

۱ الجذوة : ۲۵۵

۲ الحذوة : ۱۲۰

٣ الحذوة : ٣٤٣

٤ كتاب التشبيهات : ٩٠

## صفراء تطرق في الزجاج فإن سرت في الجسم هبت مثل صل لادغ

فإن اكتمال هذه الصورة بين إطراق الصل وانبعاثه وتشبيه الحمر به ، ليست من الصور التي نجدها في المشرق . ومن هذا القبيل قول الرمادي ! :

كأن الكوس إذ حثت بإثري كواكب إثر شيطان رجيم

أما الحديث عن رقتها وقدمها ولونها وفعلها وهديرها . . . النع ، فإنه كله متصل بما عرفه المشارقة ، وليس من فرق إلا في طرق التعبير عن المعنى الواحد ، وأكثر ما ينفرد به الشاعر الأندلسي لا يتعدى لمحة جزئية في الصورة .

أما شعر الزهد في الأندلس فقد ولد في أحضان الثورة على الحكم الربضي إذ كان الأتقياء ينظمون أشعار الزهد ويتغنون بها في الليل ويضمنونها التعريض به ، ثم أخذ هذا الأدب يقوى رداً على الحياة اللاهية في المدن أو انقياداً لداعي التقوى في النفس أيام الشيخوخة كما في زهديات الغزال وممحصات ابن عبد ربه وهي قصائد تكفيرية نظمها لينقض القصائد اللاهية التي قالها في أيام الشباب . ووجد من الأتقياء من تخصص في هذا النوع من الشعر مثل ابن أبي زمنين صاحب ديوان النصائح وقاسم بن نصير ، الذي ألف أيضاً كتاباً في الشعراء من الفقهاء تكملة لهذا الاتجاه الذي كان قد انتهجه في شعره . وفي هذا الموضوع الزهدي نحس بشخصية أبي العتاهية وأفكاره ونظراته في الحياة والموت ، ولكن هذا الموضوع مشترك بين أناس ينظرون إلى الحياة الدنيا من خلال نظرهم إلى الموت والحياة الخالدة . ومن العسير أن يحكم المرء بأن الأندلسيين استعاروا هذا الموضوع من أبي العتاهية أو اقتبسوا تماماً فنه الشعري ،

١ المصدر السابق : ٩٢

لأن الزهد نزعة لها أصولها الاجتماعية وليست تجيء كلها اقتباساً ، ولكن أثر أبي العتاهية في تقوية النزعة والاتجاه الشعري لا يمكن إنكاره ، وإذا سمعنا الزبيدي يقول ١ :

لقد فاز الموقق للصواب وعاتب نفسه قبل العياب ومن شغل الفواب من الثواب فناك يبلخزيل من الثواب فذاك ينال عزا لا كعز من الدنيا يصير إلى ذهاب تفكر في الممات فعن قريب ينادى بالرحيل إلى الحساب وقدم ما ترجي النفع منه لدار الحلد وأعمل بالكتاب ولا تغر بالدنيا فعما قريب سوف تؤذن بالحراب

إذا سمعنا هذا الشعر وجدنا الموضوع والشكل قد اتفقا على النظر معاً إلى أبي العتاهية في مثل قوله :

ليدوا للموت وابنوا للخراب فكلنُّكم ُ يَصيرُ إلى تَبابِ

وإذا راجعنا قول ابن أبي زمنين ٪ :

أيها المرء إن دنياك بَحْرٌ طامحٌ مَوْجُهُ فلا تأمَّنَهُا وسبيلُ النجاة فيها مُبينٌ وهو أَحْذُ الكفاف والقوت منها

على أشعار أبي العتاهية أدركنا فرقاً بينهما ، وان اتفق الموضوع ، وهذا الفرق إنها ينتج عن صورة الدنيا عند كليهما ، فأبو العتاهية يتصور الدنيا داراً أو ظلاً متقلصاً أو مرعى أو سراباً وقلها يتصورها بحراً في مثل قوله " :

١ يتيمة الدهر ١ : ١٠٠

٢ المصدر السابق نفسه .

۳ ديوان أبي المتاهية : ۱۷۱

كُلُّ أَهْلُ الدنيا تعوم على الغَفْ لَمَة منها في غَمْرِ بَحْرٍ عَمِينَ يِتِارَون في السّباح فَهُمْ مِن بينَ ناج منهم وبيّن غريق

فالصورة التي يرسمها ابن أبي زمنين للدنيا أقرب إلى أن تكون صورة أندلسية أصيلة من تلك الصور التي عرضها لنا الزبيدي في زهديته السابقة .

ويقابل هذا المظهر العابس الباكي ناحية فكهة ضاحكة ولكنها أضعف ظهوراً وتميزاً وإن قال صاحب النفح: «ولأهل الأندلس دعابة وحلاوة في محاوراتهم وأجوبة بديهية مسكتة والظرف فيهم والأدب كالغريزة » ' ، وقد يكون في هذا الكلام عن الأندلس عامة قسط من الحق غير قليل ﴿ إلاَّ أنَّنا نتحدت في هذه الفترة عن قرطبة ، ولم تشتهر قرطبة كثيراً بهذه الروح مثلما اشتهرت إشبيلية مثلاً \* وتشير النوادر الأندلسية إلى الحدة وشيء من البذاءة اللفظية وكثير منها يعتمد على أساس عملي حركي لا لفظي، وهي تبلغ في حدثها منطقة الهجاء نفسه ، وكان يمزجها بالهجاء كل من القلفاط والغزال ومؤمن بن سعيد وابن الشمر ، وهم أظهر الشعراء ميلاً إلى الدعابة في هذا العصر . وكان القلفاط وهو أحد المعلمين ذا ولوع بالمؤدبين يعبث بهم ، وكان الغزال ومؤمن بن سعيد لا يدعان فرصة من العبث تفوتهما ، وكثيراً ما تكون ضحاياهما من القضاة أنفسهم ، غير أن النادرة المروية سرداً أقوى مما هي في الشعر . ومن أمثلتها أن ابن الشمر طرح ذات يوم بين سحيات القاضي يخامر الشعباني سحاءة مكتوباً فيها : يونس بن مني والمسيح بن مربم ، فخرجت السحاءة إلى يُحامر فأمر أن يدعي بهما إلى مسجد القضاء ، فهتف الهاتف : يونس بن منى والمسيح بن مريم ، فصاح ابن الشمر : نزولهما من أشراط

١ النفح ٢ : ٢٧٨

۲ النفح ۲ : ۷۹۱

الساعة ؛ ثم أخذ سحاءة وكتب فيها :

يخامرُ ما تنفكُ تأتي بفضحة دعوتَ ابنَ منى والمسيحَ بنَ مريما قفاكَ قَفَا ضربِ ووجهك مُظْلَمِ وعقلُكَ ما يَسْوَى من البَعْرِ درْهما فلا عشتَ مودوداً ولا عشتَ سالماً ولا مُتَ مَعْفُواً ولا متَ مُسْلماً ا

ومن نوادر مؤمن بن سعيد مع قاض آخر يلقب « قبعة » أن رجلاً أتى إلى مؤمن وسأله أن يكتب له اسمه في رقعة ، فسأله عن اسمه فقال «عقبة»، فاستولى حب النادرة على مؤمن وكتب : « قبعة » وأعطاها للرجل ، فقدمها هذا إلى القاضي ، فجعل القاضي يقد م غيرها من الرقاع ويؤخرها ، فلما خف الناس نادى : من عقبة ؟ فجاءه الرجل ، فقال له : من كتب اسمك ؟ فوصف له صفة مؤمن فقال له : لا تقعد إليه ثانية ٢ .

ومن الحكايات المروية في مداعباتهم أن الناصر مازح وزيره لبـاً أبا القاسم وقال له : يا لب ، اهج الوزير عبد الملك بن جهور ، فأبى ، فقال لابن جهور : فاهجه أنت ، فتوقى ، فبدأ الناصر يهجوه بقوله :

لبُّ أبو القاسم ذو لحية ٍ طويلة ٍ في طولها ميلُ

ثم طلب إلى ابن جهور أن يزيد فقال :

وعَرْضُها ميلانِ إِنْ كُسْرَت والعقلُ مَأْفُونٌ ومَدَّخُولُ لو أنّه احتاج إلى غَسَّلها لم يكُفْهِ في غَسَّلْها النيلُ

ثم قال الناصر للب : إنه قد سبّب لك القول فقلُل ، فقال لب :

١ قضاة قرطبة : ٨٣

٣ المصدر السابق : ١٠٣

قال أمينُ اللهِ في خَلْقِهِ لي لحية أزرى بها الطولُ وابن عمير قال قول الذي مأكوله القرَّطيلُ والفولُ لولا حياثي من إمام الهُدى نَخَسْتُ بالمنْخَس شُوْ...

فلمّا بلغ إلى قوله شو سكت فقال الناصر: قولوا ، فأتمَّ لـه عــــلى نحو ما أضمر ، فقال له: أنت هجوته يا مولاي ا

وتدل هذه الحكايات على توفر الروح الفكاهية والاستعداد النفسي لها ، ولكن يبدو أن التعبير الشعري عنها لم يكن دائماً موفقاً لأن الشعر سرعان ما ينزلق إلى منطقة الهجاء ، وبين الحين والحين تلقانا صور ضاحكة تشيع في جوانبها سخرية جميلة سواء أكانت لاذعة أو خفيفة ، فمن ذلك قول مؤمن ابن سعيد يحن إلى عهد المصيف أن

له على أنف المصيف وطيبه وحصائد منسوجة بالسنبل أيّام أقبل والسفا في لحيتي فتخالها ذنب الحصان الأشعل أيّام

أو كقول مؤمن أيضاً " :

فَهَا أَنَا ذَا قَد جَيْت أَحَمَلُ لِحَيْة إليك لَمَا خَطَبٌ وشأَن من الشان كَأْنِيَ تِيسٌ قَد تطاول عمره وأَفَى فنوناً من تيوس وجديان

ولعبد الله بن فرح قصيدة في طفيلي يدعى ابن الإمام ، ويسمي أتباعه الإماميين ــ كأنه صاحب مذهب ــ يقول فيها أ :

را ابن عداري ۲ : ۳۲۹ – ۳۴۰ ، وانظر النفح ۲ : ۹۹۲ نفيه تحريج خاص لمعي هذه النادرة .

٢ كتاب التشبيهات : ٢٧٨

٣. المصدر السابق: ٢٦٣

٤ المصدر السابق: ٢٥٦

فترى الإماميين حول ركابه كالحيل صائمة ليوم رهان

ويذكرنا هجاء عبد الله بن كليب لأنف الزهيري ، بصور ابن الرومي ، وذلك في قوله ا :

أَنْفُكَ يَا زَهْرِيُّ فِي قَبْحُهُ كَأَنَهُ فِي صُورَةُ البُوقَ يَقْعُدُ فِي البَيْتُ لِحَاتِمُهُ وَأَنْفُهُ يَمْضِي إِلَى السُوق

وربما كنا نتوقع أن يرحب الشعر صدراً بالثقافات الجديدة وأن يتأثر بها ، ولا ريب في أننا لا ندفع هذا التأثر وإن خفيت مواطنه ودقت مساربه ، ولكن الذي يلفت النظر حقاً هو ثورة الشعر على الثقافات الجديدة، ومواجهتها بالغضب والاستنكار ، والسخرية منها ومن أصحابها. وفي هذا المظهر كان الشعر يمثل روح المحافظة ، ويقوم بدور الحصم العنيد للعناصر العلمية أو ما كان حينئذ يعد ضرباً من الثقافة العلمية ، كالجغرافيا واقليدس والمجسطي وعلم النجوم والفلسفة ، ويمثل ابن عبد ربه هذا الاتجاه خير تمثيل ، فقد أعلن سخطه على الذين يقولون بكروية الأرض ، وباختلاف الفصول حسب المناطق المناخية المختلفة ، فمن ذلك قوله يسخر بمسلم بن أحمد بن أبي عبدة وأصحابه ٢ :

والأرضُ كُرِيَّةٌ حَفَّ السماء بهما فوقاً وتحتاً وصارتُ نُقطةٌ مثلًا صَيْفُ الجنوب شتاء للشمال بهما قد صار بَيْنَهُما هذا وذا دولا

وقال ابن عبد ربه أيضاً في مهاجمة المشتغلين بالفلك والحساب :

١ المصدر السابق: ٢٦٠

٢ طبقات الأمم ٦٤ – ٦٥ (ط. اليسوعية).

أينَ الزِّيبِجُ والقِانوِ نُ والأرْكَنْدُ والكَمَّهُ وأين السِّنْنَدُ هند البُطْ لِل والجَدُولُ هل ثمَّه ﴿ سوى الإفك على الله على مُنْشِيرِ الرَّمْـــه إذا كان أخو النجم يرى الغيب بما ضمة إلى م يطلبُ الرزق طيلاب العاجز الهيت وهذي الأرضُ قد وارتُ كنوزاً عدةً جَمَّه فلا والله مسا لله خلَّقٌ بَحْتُوي علْمَهُ

ودخل ابن عبد ربه ذات يوم على الوزير جهور بن الضيف ، وكان القحط قد ألحَّ والغيث قد احتبس ، واغتمَّ الناس لذلك . وتحدث المنجمون بتأخر الغيث مدة طويلة ، ومن هؤلاء ابن عذراء وأصحابه ، فقال ابن عبد ربه للوزير : هذا من أمور الله المغيبة ، ورجا الله أن يخلف حساب المنجمين ، فما كان إلا قليل حتى نزل الماء ليلاً ، فأفاق ابن عبد ربه وقرّب المصباح ودعا بالدواة والقلم وكتب للوزير :

ما قدرً الله هو الغالب ليس الذي يتحسبه الحاسب ما يعلمُ الشاهدُ مِن حُكْمينا كَيْفَ بِحُكم حُكْمُهُ عَالْب فَقُلُ لَعِبَاسَ وأشياعَــه كيف ترى؟ قولُكُمُ الكاذب خانكُمُ كيوانُ في فَرَسِيهِ وغَرَّكُم في لوْنيهِ الكاتب فكلُّكم بكذب في علمه وكلُّكم في أصله كاذب

قد صدَّق الله رجاء الورّى وما رجاء عبده خائب وأنزل الغيث عملى راغب رحمته إذ قنيط الراغب قل لابن عَذْراء السخيفِ الحبجي زَرَى عليك الكوكب الثَّاقب ما انتم شيء ولا علمكُم قد ضعف المطلوب والطالب

# تغالبونَ اللهَ في حُكْمه واللهُ لا يَعْلَبُهُ غَالب

ولم ينفُرد ابن عبد ربه بهذا الموقف من الثقافة الجديدة بل شاركه فيه غيره من الشعراء ، وكان أكثر هجومهم موجها إلى علم النجوم ، فمن ذلك قول عيسي بن قرلمان:

لو كان عند النَّجوم السابحـات بما يَجْري على الحَلْق من أنبائهم حبرُ لم يَحْتَلِلْ بِذُرَاهِمْ ويبُ حادثةً بِل كَانْ يُنجِيهِمُ الإنذارُ والحَذَرُ

ما كان يَنْجِلُ منهم عالمٌ ولداً في ساعة ما بها نَحْسُ ولا كَدَرُ

ويقول سعيد بن العاص المرادي :

عِلْم غَيْبِ تغيبُ عنه الأنامُ لم يَجُزُ ، فاعلمن ، عليه السلام ولم يُلْهِمُوا الرَّشيادَ فَهَامُوا كَنْد والزيج رَوْمَ ما لا يُرام حينَ ضَلَتْ في كُنْهِها الأوهام لوا ولا المشري ولا البهرام نَ وتمضي بعزَّمه الأحكام ا

مُستَحيلٌ أَن تُدُركَ الأوْهامُ كلُّ مَن قَـالَ إِن النجم حُكُماً سَطِّرَ الأولونَ فيه أساطيرَ إذ أرادوا بالسُّند هنــد وبالأرْ خَبَطُوا في أمورها خَبُطَ عَشُوا ليس يقضي كيوان ُ أمـراً كما قــا إنَّمَا الْأَمْرُ لَلذي خَلَقَ الْحَلُّ

ومن ناحية ثانية نرى التعمق في العلوم قد أوصل صاحبه إلى ساحل الإيمان ، وعن هذه الحقيقة تحدث سعيد بن عبد ربه (وهو ابن أخي صاحب العقد)

١ هذه الأمثلة مستخرجة من كتاب بهجة المجالس لابن عبد البر ، محطوطة دار الكتب

۲ طبقات ابن جلجل : ۱۰۵

أمن بعد غوصي في علوم الحقائق وفي حين إشرافي على ملكوته فأيّام عمر المرء متعنة سساعة وقد آذنت نفسي بتقويض رحلها وإني وإن بقيت أو رغت هارباً

وطول انبساطي في مواهب خالقي أرى طالباً رزقاً إلى غير رازقي. تمرُّ سريعاً مثل لمعة بارق وأعنف في ستوفي إلى الموت سائقي من الموت في الآفاق ، فالموت لاحقي

قد رأينا فيما تقدم عدداً من المجالات التي خاضها الشعر الأندلسي وشيئاً من مظاهره الكبرى في النواحي السياسية على اختلاف اتجاهاتها وفي حياة السلم من وصف للطبيعة والحمر وزهد وسخرية وثورة على الثقافة الجديدة ، وكنا نلمح في أثناء ذلك شيئاً من الصلة بين هذا الشعر الأندلسي والشعر المشرقي ، وخاصة المحدث ؛ ونحن نذكر القارىء مرة أخرى بالأساس النظري الذي تقوم عليه هذه الدراسة وهو : أن الشعر الأندلسي تأخر ظهوره عن الشعر المشرقي عشرات السنين ، فلما ظهر كانت النماذج المشرقية أمامه هي « الشعر المحدث ، ، وأن الأندلسيين أحسوا منذ البداية بأن المشرق قد أعطاهم مذهبين أو طريقتين : طريقة تلتزم أصولاً معينة تسمى «الشعر المحدث » وطريقة تختلف عن الأولى في كثير من مظاهر الصنعة خاصة وتسمى « طريقة العرب الأواثل » ؛ وقد عاشت الطريقتان معاً في الأندلس ، وكان وفود القالي من عوامل تقوية الاتجاه الثاني ، ولكن ظل انحياز الشعر الأندلسي إلى طريقة المحدثين أوضح وأقوى ؛ ومعنى ذلك أن هذه الدراسة تتردد في قبول قول الأستاذ غرسية غومس : « وكذلك المحدثون لم يكن لهم عند شعراء الأندلس أثر بعيد ، فيما خلا بدوات نلمحها بين الحين والحين ، '، فقد حاولت في الصفحات السابقة أن أرسم شيئاً من أثر المحدثين في توجيه الشعر الأندلسي .

١ الشمر الأندلسي : ٥٠ ، وبالنثيا : ٢٤

وعلينا أن نتذكر منذ البداية أن الأثر يمتد في اتجاهين ، أولهما أثر في الموضوع والثاني أثر في الشكل والطريقة الشعرية ، وليس من السهل أن يقال إن الشركة في الموضوع تدل على تقليد أو محاكاة لأن مواد الحياة في طور حضاري ما قد تكون متشابهة وهي التي تصنع الموضوع الشعري ، ولكن حين نجد التشابه في الشكل والطريقة ، وحين تكثر المعارضة أو الرد ، وحين تستغل الصور نفسها في الموضوع الواحد ، فحينئذ يمكننا القول بالتقليد والمحاكاة ، وقد عرضنا لنماذج يسيرة من تأثير أبي العتاهية وأبي نواس وأبي تمام وابن الرومي ؛ ولكن أبا تمام كان أعمقهم أثراً في الشعر الأندلسي من حيث المبنى الشعري والشكل ؛ ومن تأمل الشعر الأندلسي في هذا العصر حق التأمل وجد مبدأ وحب الغرابة ، أو الاستطراف هو الدافع القوي فيه ، ثم يجيء المبنى بعد ذلك شديد الاعتماد على المطابقة ورسم المتقابلات المتضادة ، وبلوغ درجة الإحالة في تصيد المعنى ومتفرعاته وظلاله ، والإغراب بالاستعارة ، وإن لم يكن هذا شائعاً كثيراً ، واستعارة النبت والماء في صور بعيدة عن حياة الطبيعة ، يكن هذا شائعاً كثيراً ، واستعارة النبت والماء في صور بعيدة عن حياة الطبيعة ، وهذه الأخيرة من أشيع الصور عند أبي تمام . ومنها في الشعر الأندلسي قول عمد بن أحمد بن قادم :

واسفح الدمع فيه ستفع الغيوم ومحاهسا الغمام محو الرقيم نبت المعسالي بمنبت القيصوم لا على قسدر جوهر المعلوم قف برَبع البلى ورَبْعِ الهُمُومِ غيرَتُ آبَـهُ صروفُ اللّيـالي ساء ما اعتاض بالسّحائيب مين فالأسى حين يُعُدّمُ الشيء متحمدُ

فقوله « نبت المعالي » استعارة تمامية ، والبيت الأخير أحجية ذهنية كالأشياء التي يعرضها أبو تمام من هذا القبيل . وصورة واحدة هي « تعمم صلع هامات الرُّبي » ، قد أصبحت في هذا الشعر الأندلسي تدور دوراناً غير قليل .

ولا يقتصر أثر ابن الرومي على المناظرات الشعرية بين الأزهار ، وانما نجد طريقته التحليلية في أخذ المعنى والدوران حوله واستيفائه حتى لا يبقى فيه بقية لغيره ، ومثل هذا واضح في قول أحمد بن محمد بن فرج ا :

بنفسي مَن يَصُدُ بغير ذَنْبِ سوى إدلاله ثقــة بجبي عجبت لقلب قاس كجسمي و يحكي جسمه في اللين قلبي فهلا بالتشاكل كأن قاس لقاس ، واغتدى رطب لرطب فهلا وإن لم ينعطف باللين فيظ فقولي بالقساوة : قلب صب

وأضعف الشعراء تأثيراً في البيئة الأندلسية في هذا العصر هو المتنبي ، الشموخه في الطريقة الشعرية وفي حكمته الفلسفية ، ولذلك قلما نجد محاولات واضحة للحاق بها مثل بعض معارضات ابن دراج القسطلي له في قصيدته الرائية ٢ :

لبيك أسميعنا نيداك ودوننا نوء الكواكب مُخوياً أو ممطرا

وفيها نسج على منوال قصيدة أبي الطيب في مدح ابن العميد :

بادر هواك صَبَرْت أم لم تَصْبرا وبككاك إن لم يجر دمعُك أو جرى

أما ابن المعتز فإن صوره المستمدة من الجواهر والأحجار الكريمة قد تغلغلت أكثر شيء في شعر الطبيعة الأندلسية ، ونكتفي منها ــ وهي كثيرة ــ بهذا المثل الذي لحظه الثعالبي ، وهو قول سعيد بن محمد بن العاص المرواني " :

١ يتيمة الدهر ١ : ٣٦٨

۲ الذخيرة ۱/۱ : ۶۰

٣ يتيمة الدهر ١ : ٣٩٨

والبدرُ في جوّ السّماء قد انْطوى طَرَفاهُ حتى عباد مثلَ الْزَّوْرَقِ فتراهُ من تَكَوْتِ المُحاق كأنّبهُ ﴿ غَرِقَ الكثيرُ وبَعْضُهُ لَم بَغْرَقَ وانه مأخوذ من قول ابن المعتز :

انظرْ إليه كزورق من فضَّة قد أثقلته ُ حمولة ٌ من عَـنْبرِ

وصورة ُ الشاعر الأندلسي فيها زيادة لطيفة ، وهي أدق وأجمل موقعاً من صورة ابن المعتز .

فإذا تذكرنا أن هؤلاء ليسوا كل المحدثين وان أشعاراً كثيرة أحرى دخلت الأندلس وتأثر بها الأندلسيون فحاكوها أو تغنوا بها ملحنة أدركنا أن تأثير الشعر المحدث في الشعر الأندلسي لم يكن مظهراً عابراً أو قليلاً ، وإنها كان عاملاً قوياً دافقاً يسوق في طريقه أموراً كثيرة كالسيل المندفع .

ويجب أن نقرّر هنا أن التقليد للمشرق كان أمراً طبيعياً بل يكاد يكون حتمياً لعدة أسباب منها :

(١) أن الأندلس مهما تحرز استقلالاً عن المشرق في سياستها ونظمها فإلها بنت المشرق ، ولم تنقطع صلتها الثقافية به في يوم من الأيام ، وقد ظلّت الرحلة العلمية إلى المشرق هي منبع العلم والعرفان ، فكيف إذا أضفت إلى ذلك تلك الرابطة الدينية القوية التي تجعل وفود الأندلسيين تستهين بكل المصاعب البرية والبحرية في سبيل أداء فريضة الحج .

(٢) أن الأندلس كانت بحاجة إلى المشرق لأنه أرقى حضارة وأحفل بأسباب التقدّم العمراني .

(٣) أننا إذا نظرنا إلى الموروث الأدبي وجدنا أن موروث الأندلسيين الأدبي – وهم عرب أو ذوو ثقافة عربية – إنما هو شعر العرب وأدبهم منذ الحاهلية حتى أبي تمام ، وليس من الطبيعي أن يجذ الأندلسيون أسباب ذلك

الموروث ، لأنهم لا يحملون للمشرق إلا كل تقدير وإكبار ، زد على ذلك أنه من العسير على الإنسان أن يطرح جانباً المؤثرات التي تلقاها في الصغر . ووجهت نظرته وطريقته في التعبير .

(٤) أن الوسيلة التعبيرية عند الأندلسيين والمشارقة واحدة بكل ما فيها من مظاهر القدرة أو العجز ، والاتحاد في وسيلة التعبير يوحد أو يقرب صور الشكل ، كما أن الاتحاد في مواد الحضارة يوحد الموضوع الشعري .

(٥) أن الشعر المحدث – من بين جميع الموروث الشعريّ العربي – أحبّ إلى الأندلسيين ، لأنه يعبر عن مرحلة حصّارية يعيشونها ، بينا يمثل الشعر القديم (أو البدويّ) مرحلة لم يعرفوها ، ولهذا تناولوا النماذج الجاهزة من الشعر المحدث وصبوا على قوالبها .

ولكن خطأ الأندلسيين أنهم أسرفوا في التقليد حتى اضطر ابن بسام أن يقول في مقدمة الذخيرة: « إلا أن أهل هذا الأفق أبوا إلا متابعة أهل الشرق بالرجعون إلى أخبارهم المعتادة رجوع الحديث إلى قتادة ، حتى لو نعق بتلك الآفاق غراب ، أو طن القصى الشام والعراق ذباب ، لحثوا على هذا صنما ، وتلوا ذلك كتابا محكما ، وأخبارهم الباهرة وأشعارهم السائرة مرمى القصية ومناخ الرذية ، لا يعمر بها جنان ولا خلد، ولا يصرف فيها لسان ولا يد » أ. وربقة التقليد خانقة نحول القابليات عن طريق الابتكار ، وتقلل الأصالة ، والظن قوي أن الأندلسيين لو نظروا من خلال أنفسهم إلى شعر الطبيعة والظن قوي أن الأندلسيين لو نظروا من خلال أنفسهم إلى شعر الطبيعة لاستوحوا أيضاً بيئتهم لا أشعار أبي نواس في وصف الحمر ، وهلم جراً . على أننا نزيد الأمر بياناً ونقول : هب أن الأندلسيين لم يعمدوا إلى تقليد الشعر المشرق فإن اشتراك البيئتين المشرقية والأندلسيين لم يعمدوا إلى تقليد الشعر المشرق فإن اشتراك البيئتين المشرقية والأندلسية في المتكإ الحضاري ، سيجعل المشرق فإن اشتراك البيئتين المشرقية والأندلسية في المتكإ الحضاري ، سيجعل

١ الذخيرة ١ / ١ : ٢

صور التشابه – ولا بد – أوضح تحت عيون الباحثين من صور التخالف والافتراق ؛ تلك حقيقة يجب أن نعيها تمام الوعي ، لا حين نتحدث عن الشعر الأندلسي وحسب ، بل حين نتحدث عن شعر كل قطر من الأقطار الإسلامية التي وجدت طريقها إلى الاستقلال السياسي في هذا العصر أو ذاك ؛ والمتكأ الحضاري لا يعني الشركة في مواد العمران وحسب بل يمتد فيشمل الشركة في وسيلة التعبير والمقدسات الدينية والدوافع الأسطورية والمستوى العلمي وغير ذلك من شئون تسمى جميعاً «الموروث العام».

ومهما يكن من شيء فإن الشعر الأندلسي - في هذه الفترة من الزمن - قد تنكب طريق التأمل النفسي أو العمق الفكري وتعلق بالمحسوسات يدور حولها أو يتحدث عنها أو يصفها ، حتى مشكلة الموت لم تخلق فيه تأملاً من نوع عميق ؛ فإذا شاء التعبير المباشر عن العلاقات الإنسانية جاء جافياً غير مصقول ، ليست فيه حلاوة موسيقية ، وهذا ما يغلب على شعراء الفترة الأولى أي عهد الإمارة ، فإذا تقدمنا في الزمن وجدنا الشعراء يزدادون حرصاً على الصقل للعبارة ، ولكن أهم ما يشغل خواطرهم إيراد الصور المتلاحقة دون توقف ، على نحو يخيل للقارىء أن الشاعر الأندلسي لا يرى الشعر إلا نقلاً متتابعاً للصور المتلاحقة ، كقول طاهر بن محمد المعروف بالمهند!

كأن على مفارقه غرابا كساه الموج ملتطيماً حبابا وجوه أخضلت تبغي الثوابا كمائن غارة رقبت نهابا تسارق فيه لحظاً مسترابا وليل بت أكلؤه بهيم كأن سماءه بحرٌ خضم كأن نجومه الزُّهرَ الهوادي كأن المستسرة في ذراه كأن النجم معترضاً وشاة

1 Y 9

١ كتاب التشبيهات : ٢٢

كأن كواكب الجوزاء شرب تعاطيهم ولائدهم شرابا أجالا طول ليلهما العتابا كأن الفرقدين دوا عـتاب كأن المشتري لما تعالى طليعة عسكر خنسوا ارتقابا كأن الأحمر المريخ مغض على حنق يشب به شهابا كأن بقية القمر المولئي كثيب مدنف يشكو اجتنابا

وليس هذا مثالاً واحداً ، بل الأمثلة متعددة ، وإنَّما نكتفي بإبراد مثل آخر لابن هذيل يصف الزهراء ! :

كأن حناياهسا جناحسا مصفق إذا ألميته الشمس أرخاهما نشرا كأن سواريها شكت فترة الضي فباتت هضيمات الحشا نحلا صفرا كأن الذي زان البياض نحورها يعذبها هجرا ويقطعها كبرا عداری حجال رجلت لما شقرا كأن غصون الآس والربح بينها متون نشاوي كلما اضطربت سكرا عشيقان لما استجمعا أظهرا خفرا

كأن النخيل الباسقات إلى العُـلا كأن جنى الجلَّنار وورده

وقد كان لطلب الصورة بهذا الإسراف آثار بالغة في ذلك منها: انحياز الشعر إلى جانب الصناعة التي تفرض على الشاعر أن يبتعد عن الصورة الكلية للمنظر وأن يتناول أجزاءه ويصفها عن طريق التشبيه ، وهذا أيضاً أضعفَ ما كان يمكن أن يتوفر في القصيدة من وحدة ، كما أن الشغف بالتصوير كثيراً ما أخرج الشاعر إلى الإحالة ، مثل قول الشاعر في وصف طول الليل وسكونه : « وليل كفكر في إقامة دولة » ٢ أو كقول يوسف بن هارون " :

١ المصدر السابق: ٧٦

٢ كتاب التشبهات : ١٦٠

٣ المعدر السابق : ١٦٤

### أخفيتني وأريدُ أن أخفى الهوى أوَليس معدوماً حفيٌّ في خفى

على أنه قد يصحّ للشاعر أحياناً أن يجمع بين الجزالة المتدفقة والتصوير في نطاق واحد ، فيخرج بشعره عن مستوى الصور المتلاحقة دون ترابط معنوي ؛ من ذلك قول عبادة يصف وفود الروم أمام أحد خلفاء بني مروان وكيف تقدموا بين صفوف من العساكر تحمل رايات متنوعة منها ما يمثل صور الحيات والأسود الفاغرة والنمور الجائشة والعقبان الكاسرة ، فالمنظر أندلسي الصبغة ولكن الشاعر يستغل أية صورة تحدم غرضه في إظهار ذلك المنظر العام ولو كانت صورة بدوية ١ :

وصلوا على مثل الصراط إليك من هول ، وأنفسهم بلا مجلود في جحفل كالروض في ألوانه يهفو بأعلاه سحاب بنود تومي إلى الأعداء بالتهديد وكأنها العقبان في نفح الصّبا تهوي إلى صيد الكماة الصيد والأرض تحسبها سلوكأ سطرت فيهسا لآليء عسدة وعديد

هذي وفودُ الروم نحوك بادرت أمَّ القطا للمنهل المورود وكأنتما الحيات فاغرة بـــه

وأحياناً أخرى يبتعد الشاعر عن الصور ، وينطلق على سجيته تقوده المعاني أو يقودها في تعبير سهل بسيط كقول ابن عبد ربه في رثاء شبابه " :

فراقك عرَّف الأحزان قلبي وفرَّق بسين عيني والرقساد ولم أرتد به أحلى مراد وغادى نبته صوب الغوادي

كأنتى منك ً لم أربع بربع سَقَى ذاكَ الرُّبي وبل الثريا

١ المضدر السابق : ٢١٠

٢ اليتينة ١ : ٨٠

زمان كان فيه الرشد غياً وكان الغيّ فيه من رشادي فكم لي من غليل فيك خاف وكم لي من عويل فيك بادي

وهكذا نجد أنه ليس من السهل أن ندرج الشعر الأندلسي في هذه الفترة تحت مقولة واحدة ، فهناك الشعر الفج الجافي ، والآخر السهل السائغ المنبعث في يسر ، وهناك التصوير المتكلف المخفق ، والتصوير المبتدع الموفق ، وثمة توجد الإحالة كما يوجد الإغراب ، وتتوفر البساطة كما تتوفر الجزالة ، ذلك نتاج مائتي عام ، فالفترة — على قصرها في عمر الأمم — طويلة ، والشعر — على قلة ما وصلنا منه — غزير وفير ، ويشير كتاب التشبيهات لابن الكتاني ، وهو يقع في ختام هذه الفترة ، إلى أن الأندلسيين لم تفتهم المشاركة في جميع الموضوعات التي عرفها المشارقة سواء ما تعلق بمناظر الطبيعة أو بالجمال الإنساني أو بالحب والمشاعر الإنسانية أو بالصراع بين الإنسان والطبيعة أو بين الإنسان والإنسان ، أو وصف الأدوات الحضارية وعلاقة الإنسان بالفناء الإنسان و بعض الحالات الأخلاقية . . . الخ . غير أن هذا الكتاب بمثل والهرم ، وبعض الحالات الأخلاقية . . . الخ . غير أن هذا الكتاب بمثل بقصيدة أو بعدد من القصائد .

تلك هي مجالات الشعر الأندلسي وأهم سماته ومظاهره في هذا العصر عرضناها ــ بإيجاز ــ على قدر ما تسمح به الشواهد المتيسرة لدينا حتى اليوم ، ولعل استكشاف مصادر أخرى أن يغير من أجزاء هذه الصورة ومن ترتيبها وأن يضيف إليها أو ينقص منها .

#### الفتنة البربرية وآثارها

كان من الممكن أن نجعل الفتنة البربرية أحد العوامل السياسية (الأنها صراع داخلي بين فتين من مسلمي الأندلس) وندرسها في الفصل السابق ، حين درسنا مجالات الشعر وصلته بعوالم السياسة على اختلاف جوانبها ، ولكن طبيعة الفتنة البربرية – من حيث انها قضت على الدولة الأموية وأنهت عصراً سياسياً أدبياً وابتدأت عصراً جديداً في السياسة والأدب – تجعلنا نفرد الحديث عنها من حيث هي ظاهرة كبيرة وليست حادثة سياسية ذات نتائج عارضة ؛ كذلك فإن النتائج التي تمخضت عنها تلك الفتنة تختلف في طبيعتها ومدى تغلغلها في الأدب عن جميع النتائج التي نجمت عن الأحداث الأخرى ، وهذا وحده يكفى لإفرادها بالنظر والحديث عنها في فصل مستقل .

وقبل الحديث عن آثار الفتنة في الحياة الأندلسية عامة وفي الحياة الأدبية خاصة ، يحسن بنا أن نوجز الحبر عنها فنقول :

أراد محمد بن هشام بن عبد الجبار الأموي الملقب بالمهدي أن يتخلص من الدولة العامرية ، وكان العامريون قد تسلموا زمام السلطة الفعلية طوال أيام الحليفة المستضعف هشام المؤيد ، ونجح المهدي نجاحاً مؤقتاً ، وقتل عبد الرحمن بن أبي عامر ، وتسلم السلطة ولكن لم يمهله فيهما أموي آخر هو سليمان – المستعين – الذي تزعم البرابرة ، وقصد أن ينتزع الحلافة من المهدي . واجتمع البرابرة مع سليمان لمحاربة قرطبة ونزلوا في سفح الجبل بها وبشرقيها (١١ ربيع الأول سنة ٤٠٠ هـ) ، واحتشد إليها الناس من

الكور والبادية فعسكروا بجموع كثيرة ، وتداني الزحفان في الثالث عشر من الشهر المذكور ، واندفع أهل قرطبة نحو البربر فاستدرجهم البربر ثم عطفوا عليهم وأخذوا في تقتيلهم ، فانهزموا ليدخلوا المدينة من مسالك كانوا ضيقوها ضد عدوهم ، فأصبحت حاجزاً دون هربهم بسهولة ، وكان البرابرة قد تحالفوا مع النصارى فأبادوا كثيراً من أهل قرطبة ، وتسمى هذه الوقعة وقعة قنتيش ، وهرب المهدي بعد الوقعة إلى طليطلة ، مستعيناً بالإفرنجة وعساكر الثغور ، وجمع منهم جموعاً وعاد في شهر شوال من العام نفسه ، فانهزم سليمان ودخل المهدي قرطبة من جديد ، ولكن جيشه لم يتحمل بقاءه فقتلوه ، ونصبوا هشاماً المؤيد ، ثم عاد سليمان فملك قرطبة ، وكتب إلى المدن الأخرى يذكر فتحه المدينة وكيف قهر الناس وقتل من عصاه ، فازداد نفور أهل المدن الأخرى منه بدلاً من أن يتألفهم . وقد أقام سليمان حوالي سبع سنوات وصفها ابن حيان بأنها «كانت كلها شداداً نكدات صعاباً مشئومات ، كريهات المبدإ والفائحة ، قبيحة المنتهى والحاتمة ، لم يعدم فيها حيف ، ولا فورق حوف ، ولا تم سرور ، ولا فقد محذور ، مع تغير السيرة وخرق الهيبة واشتعال الفتنة واعتلاء المعصية وطعن الأمن وحلول المخافة : دولة كفاها ذماً ان أنشأها شانجة فقشعها ارمنقد وثبتتها الجلالقة ومزقتها الفرنجة ، ودبرها فاجر شقى ووزر لها حب دني ، فتمخضت عن الفاقرة الكبرى وآلت بمن أتى بعدها إلى ما كان أعضل وأدهى مما طوى بساط الدنيا ، وعفي رسمها وأهلك أهلها » · .

وتوفي المؤيد في بعض تلك الأيام ، واستقر الأمر لسليمان المستعين ، فانتقل إلى الزهراء وعين الولاة على الجهات فأعطى البيرة لبني زيري بن مناد وأعطى سرقسطة لمنذر بن يحيى وولى على بن حمود على سبتة ، وقسم

١ الذخيرة ١/١ : ٢٥

المدن الأخرى بين زعماء البربر الآخرين .

وأخذ الفتيان العامريون يجددون المحاولات لاستعادة دولتهم ، وعملوا على تقويض ملك سليمان المستعين ، فكاتبوا على بن حمود صاحب سبتة وذكروا له أن المؤيد هشاماً قد ترك له عهداً بالحلافة ، فانشق ابن حمود على صاحبه المستعين ، واجتاز سنة ٤٠٤ إلى الأندلس وانضم إليه خيران العامري وحبوس الصنهاجي ، والتقت جيوشهم بالمستعين أوائل سنة ٤٠٠ فهزم سليمان وقبض عليه وقتل ، وصارت الدولة بقرطبة إلى على بن حمود «فقهر البربر وأمضى الأحكام ، وأقام العدل . . . وكان مرفوع الحجاب يقيم الحدود ويقرب المتظلمين ، ثم ساء في الناس رأيه فألزمهم المغارم وانتزع منهم السلاح » ثم قتله خدمه الصقالبة سنة ٤٠٨ وخلفه أخوه .

في تلك الأثناء كان الموالي العامريون لا يزالون يطمعون في استعادة الدولة الأموية ، فنصبوا المرتضى خليفة (وهو عبد الرحمن بن محمد من نسل الناصر) ونزلوا به بغرناطة فهزمهم زاوي بن زيري صاحبها ، وخذل المرتضى أنصاره وقتل هو (٩٠٤) « وبعد هذه الوقعة ركدت ريح المروانية وتقطعوا في الأرض واستهينوا فلم تقم لهم قائمة » ، ولم ينجح الظافر بالله الذي بويع سنة ٤١٤ ولا المستكفي الذي جاء بعده في رد الحلافة الأموية ، وأخرج المستكفي من قرطبة متنقباً في زي النساء (٤١٦) ، وانتظم الأمر في قرطبة لبني حمود طوال تلك الفترة .

أما من تبقى من الفتيان العامريين فنجمل أمرهم فيما يلي :

١ - كان خيران العامري زعيم الصقالبة في بلاط هشام المؤيد ، فاستولى على مرسية والمربة ، وكان داهية شجاعاً حسن التدبير ، وتسمى أحياناً بالحليفة وبالفتى الكبير . وخلفه على المرية أخوه زهير العامري سنة ١٩٤.
 ٢ - استولى مجاهد العامري على دانية والجزائر الشرقية ، وكان ميالاً

للعلم مكرماً للعلماء، فقصده كثيرون منهم ابن عبد البر وابن سيده، وكان فارساً لا ضريب له في الحذق بمعاني الفروسية، وتردد بين النسك والمذاكرة وبين البطالة واللهو.

٣ – استقل مبارك ومظفر العامريان ببلنسية ، بعد أن كانا وكيلين الساقية ، وتآلفا على اختلاف في طبعهما إذ كان مبارك صارماً ومظفر دمثاً متواضعاً .

ذلك باختصار هو الوضع الذي كان بعد انقضاء الدولة الأموية وزوال العامريين ، ولذلك تعد الفتنة ، وفترة الانتقال التي تلتها ، نقطة تحول في التاريخ والأدب الاندلسي . ومعنى ذلك أن سيادة قرطبة قد اضمحلت ، وارتخت الأسباب التي كانت تمسك جوانب البلاد الاندلسية إلى مركز واحد ، وانتهى تمركز الحياة الأدبية في العاصمة ، وكانت الفترة التي تلت الفتنة تمهيداً لقيام أمراء الطوائف واتساع النهضة الأدبية في مدن الاندلس الأخرى .

#### آثار الفتنة

(١) ومن الآثار المباشرة للفتنة التخريب والدمار الذي أصيبت به قرطبة، وقد وصف ابن حيان كيف أن أحدهم كان يتولى الإشراف على هدم قصور الأمويين فقال : «بيده بادت قصور بني أمية الرفيعة ، ودرست آثارهم البديعة ، وحُطت أعلامهم المنيعة ، قدمه ابن السقاء مدبر قرطبة لجمع آلات ما تهدم من القصور المعطلة فاغتدى عليها أعظم آفة ببيع أشياء جليلة القدر رفيعة القيمة في طريق الأمانة . . . فعاث فيها عياث النار في ببيس العرفج ، وباع آلاتها من رفيع المرمر ومثمن العمد ونضار الحشب وخالص النحاس وصافي الحديد والرصاص بيع الأدبار » ، وكذلك كان من آثارها الهلع

<sup>.</sup> ١ الذخيرة ٢/١ : ١١١ وما بعدها .

الذي أصيبت به النفوس من تغلب البرابرة ، وترصدهم الحرم والدور بالهتك والسلب ، ولقد بلغ من إشفاق الناس يومئذ أنهم استفتوا شيوخ المالكية في تعجيل صلاة العتمة قبل وقتها خوفاً من القتل ، إذ كان متلصصة البرابرة يقفون لهم في الظلام، في طرق المسجد، فربما آذوا أذى شديداً ١ . وقضت الفتنة على كثير من العلماء والأدباء بالموت والتشريد ، ويكفى أن يراجع القارىء كتاب الصلة حتى يجد فيه كثيراً ممن ترجم لهم ابن يشكوال إما قتلوا في الفتنة أو آثروا الهجرة إلى إحدى المدن الأندلسية ، ومنهم من أبعد النجعة فبلغ مصر وغيرها . ومن أعلام الذين قتلوا أبو الوليد الفرضي صاحب كتاب تاريخ العلماء والرواة للعلم بالأندلس واضطربت موازين الأمور فأخملت الفتنة كثيراً من المشهورين ورفعت كثيراً من المغمورين ، وقد أرخ ابن حيان هذه الناحية بتفصيل مثلما أرخ الفتنة كلها ، وإن كانت قد منعته في أثنائها من الاستمرار فعطل كتابة التاريخ إلى أن مضي صدر منها . وهو يخبرنا أنَّه أصيب في وقعة قنتيش نيف على سنين من المؤدبين خاصة « أُعربت سقائفهم في غداة واحدة منهم ، وتعطل صبيانهم » ٢ . . . وربما كانت بشاعة الفتنة ترجع إلى التفصيل الشديد الذي سجله مؤرخ الأندلس لأحداثها ، على أنها كانت حدثاً جللاً في نفوس الناس يومئذ \_ لقضائها على عمران قرطبة أولاً ثم لقضائها على ما ألفه الناس من أمر الحلافة الأموية . (٢) وقد هزت الفتنة قواعد النهضة العلمية الأدبية التي ازدهرت على

(٢) وقد هزت الفتنة قواعد النهضة العلمية الادبية التي ازدهرت على عهد المستنصر والمنصور ، ولكن هذا لم يلبث طويلاً ، بل استعاد الناس ثقتهم في أنفسهم واقبلوا على الانتاج . ومن الضار النافع أن تكون الفتنة سبباً في بيع الكتب التي كانت بقرطبة وبخاصة ما كان منها في مكتبة الحكم ، وكان

١ الأحكام ٣ : ٧٧

٢ الذخيرة ١/١ : ٣١

پیعها سبباً فی تسهیل انتشار العلوم ، وفیها عثر طلاب العلم علی کتب لم یکونو ا يستطيعون الحصول عليها ، وكان ذلك عاملاً في انتعاش الحركة العلمية ، والفلسفية على وجه الحصوص . وعرضت مكتبات أخرى للبيع ، منها مكتبة الإمام ابن فطيس ، وكان قد جمع من الكتب في أنواع العلم ما لم يجمعه أحد أمن أهل عصره بالأندلس ، وقيل إن كتبه بقيت تباع مدة عام كامل في مسجده وإن ثمنها بلغ أربعين ألف دينار قاسمية . وليس هذا كثيراً على رجل كان قد وظف ستة وراقين ينسخون له دائماً براتب مقرر ١ . وكان الشعراء قبيل الفتنة وفي أثنائها على حال سيئة ، ولا أبلغ من وصف ابن حيان لحالهم حين جاء سليمان المستعين إذ يقول : « واغتنمته شعراء العامرية والدولة الأموية وقد نسجت على أفواههم ومحاربهم العناكب أيام الحرب والفتنة ، واشتدت فاقتهم ، وجمعت طباعهم ، وكانوا كالبزاة الفذة الجياع ، انقضت لفرط الضرورة على الحرادة ، فلم يبل صداهم ، ولا سد خلتهم لاشتغاله بشانه ، واشتداد حاجة سلطانه » <sup>۲</sup> . وأصبح الشعراء موالي كل من تولى سلطة ، يمجدون اليوم هذا ، ثم يمجدون غداً قاهره ، وغدوا جوابين على أبواب أولئك الأمراء أمثال منذر وخيران ومظفر ومبارك ، وأصبحت مدائحهم جزافاً من القول في سبيل القوت . ولم تعد هناك انتصارات المنصور أو المظفر ليتغنوا بها ، فانصرفوا إلى ذكر المكايد الصغيرة والحلافات الداخلية .

(٣) والتفت الشعراء إلى معالم قرطبة ، فرأوا كيف حالت عن حالها ، وخربت دورها ، وانقضت معاهد صبوتهم فيها ، وانطفأت فيها شمس بني أمية والنجوم العامرية ، فندبوها بمراثيهم ، وممن رثاها الوزير أبو عامر ابن شهيد ، فقال ٣ :

١ الصلة : ٢٩٨ وما بعدها

٢ اعال الأعلام : ١٢٢

٣ اعمال الأعلام : ١٠٥

ما في الطلول من الأحبّة مُخْبرُ

لا تسألن ً سوى الفراق ِ فإنســهُ

ويصف حال أهلها فيقول :

فلمثل قرطبة يقل بكاء من دارٌ أقال الله عثرة أهلها في كلّ ناحيــة فريقٌ منهمُ عَهْدي بها والشَّمْلُ فيها جامعٌ ورياح زهرتها تفوخ عليهم يا طيبَهُم بقصورها وخدورها والقصرُ قصرُ بني أميّةَ وافرٌ والزاهرية بالمراكب تتزهر والحامعُ الأعلى يغَصُّ بكل مَن ومسالك الأسواق تَشْهَد أُنَّها يا جنّة عَصَفَتْ بها وبأهلها آسي عليك من الممات وحتى ۖ لي

يبكي بعين دَمْعُهُمَا مَتَفَجَّرُ فتبربروا وتغربوا وتتعصروا متفطر لفراقها متحير من أهلها والعيشُ فيهنا أُخْضَر بروائح يفتر منهسا العَنْبر وبدورها بقصورها تتخكأر من كل أمر والحسلافة أوفر والعامرية الكواكب تعسر يتلو ويسمعُ ما يشاء وينظر لا يستقل بسالكيها المحشر ريحُ النوى فتدمرتُ وتدَّمروا إذ لم نَزَلُ بك في حياتك نفخر

فَمَن الذي عَنْ حالها تَسْتَخْبرُ

ينبيك عنهم أنجَدُوا أم أغُورُوا

ورثاها ابن حزم نثراً وشعراً حين وقف على منازل أهله ورآها: ﴿ وَقَدْ طمست أعلامها وخفيت معاهدها وغيرها البلي فصارت صحارى مجدبة بعد العمران وفياني موحشة بعد الأنس » ، فمن شعره فيها <sup>١</sup> :

سلامٌ على دارٍ رحلنا وغُود ِرت خلاء من الأهلين موحشةٌ قفرا

<sup>،</sup> اعال الأعلام : ١٠٧

تراها كأن لم تعن بالأمس بلقما فيا فارً لم يُقْفُرك منا اختبارُنا ولكن أقداراً من الله أنفذَت ويا دهرنا فيهـا مني أنت عائد" سأندب ذاك العهد ما قامت الحضرا

ولا عمرَتْ من أهلها قبلنا دَهُمُ ا ولو أننا نسطيعُ كنت لنا قبرا تُدمَّرنا طوعاً لما حلُّ أوْ قهرا فيا خير دار قد تُركث حميدة مقتك الغوادي ما أجل وما أسرى فنحمد منك العود إن عدت و الكرا على الناس سقفاً واستقلت بنا الغيرا

ورثاها آخر بقصيدة منها :

بك على قرطبة الزبن أنظرهما الدهر بأسلافه كانت على الغاية من حسنها فانعكس الأمر فما إن ترى فاغد وودعها وسر سالما

فقد دَهَتُها نظرة العَيْن ثم تقاضي جُمُلية الدَّيْن وعيشها المستعذب اللبن بها مروراً بين إثنين ان كنت أزمعت على البين

ولابن عِصفور الحضرمي في رثائها قصائد كثيرة ٢ ، ورثاها آخر وجعل خرابها مسبباً عن تهاون أهلها وتقصيرهم في تدبير أمرهم فقال " :

أَضِعَتُمُ الحَرْمَ في تدبير أَمْرِكُمُ مِتعلمونَ مِعَا عُقَنِي البَوارِ غَدَا لكن مبل العمى اعمت بصائركم فالسنكم ثبابا لليل جددا يا أمة متكت مستور سوءتها ما كل من ذل أعطى بالصّغار بدا

( ٤ ) وربما لم يكن من البعيد عن الصواب أن نجعل زوال مجد قرطبة في

أ تعليق منتقى من فرحة الأنفس لابن غالب الورقة : ١١٧ وابن عذاري ٣ : ١١٠

۲ السلة ۱ : ۲۰

۳ این عذاری ۳ : ۱۱۰

هذه الفتنة مسؤولاً عن نمو ظاهرتين أدبيتين ، الأولى : الميل إلى التراجم الذاتية ، فإن هذه التراجم إنما انبثقت من الشعور بجمال الماضي ، وتغير الحاضر ، وتقلب الأحوال في قرطبة ، ويمثل هذه الناحية كتاب طوق الحمامة لابن حزم ورسالة كتبها ابن شهيد إلى المؤتمن عبد العزيز بن عبد الرحمن بن أبي عامر ، عن ذكرياته في ظل الدولة العامرية! ، وكلاهما من أجمل الأدب الأندلسي الأصيل . والظاهرة الثانية هي استقواء النزعة النقدية بُعيد الفتنة ، لتخلخل المقاييس واضطرابها في الحياة الاجتماعية والأدبية معاً ، ومن الطريف أن الاثنين اللذين أبديا شيئاً من الوعى الذاتي في تراجمهما الذاتية هما اللذان أبرزا حركة النقد ، أعنى ابن شهيد وابن حزم ، وقد مرّ النقد قبلهما بحلقات المؤدبين ، ووردت بعض النظرات النقدية في العقد لأن عبد ربه ، ثم أصبح الناقد الأول في الدولة أيام المنصور هو الحكم الذي ينزل الشعراء منازلهم ويصنفهم في مراتبهم ، وعاد النقد من جديد بعد الفتنة إلى حلقات المؤدبين أيضاً ، فحاول ابن شهيد بخاصة انتزاعه من تلك البيئة ، وكانت جهوده وجهود صديقه ابن حزم في هذه جواباً على مشكلتين : مشكلة عامة ، ومشكلة خاصة . أما العامة فهي : ما موقف الأندلس عامة من الحياة الأدبية وهل فيها من يمكن أن يوضع إزاء شعراء المشرق؟ وكان جواب هذا السؤال أن كتب ابن حزم رسالة في فضل الأندلس ، وميز في جملة ما ميزه من أسباب فضلها الشعر والشعراء فيها ، وحكم على الشعراء أحكاماً متباينة ، وقدم من اعتقد أنه يستحق التقديم ، وكتب ابن شهيد كتابه حانوت عطار ، وترجم فيه ، مستغلاً مقدرته النقدية ، لشعراء معاصرين ، ولا تخلو نظراته في هذا الكتاب من بصر نافذ بالشعر ، حسب مقاييسه النقدية . وأما المشكلة الخاصة فهي مشكلة ابن شهيد نقسه ، ما متزلته بين أدباء بلده وأدباء المشرق ؟ وهل

١ الذخيرة ١ / ١ : ١٦٣ ، وانظر الفصل الحاص يترجمة ابن شهيد في هذا الكتاب .

من الضروري لأديب مثله التوسع في القراءة أو هناك ما يغني عن ذلك؟ وكانت هذه المشكلة هي التي دفعته إلى كتابة رسالة التوابع والزوابع ورسائل أخرى ، وربما كان كتابه كشف الدك وإيضاح الشك منبثقاً عن هذه المشكلة أيضاً.

### (أ) ابن شهيد والنقد

على أن العنصر النقدي في التوابع والزوابع محدود لا يتعدى مجال ما استحسنه ابن شهيد من شعر هذا الشاعر أو ذاك ، ثم نماذج يعتقد تقديمها من شعره هو نفسه ومن نثره ، ويقارن بين بعض المعاني المتشابهة عند الشعراء ويضع في رسالته قاعدة للأحد فيقول: ﴿ إذا اعتمدت معى قد سبقك إليه غيرك فأحسن تركيبه وأرق حاشيته فأضرب عنه جملة وإن لم يكن بد ففي غير العروض التي تقدم إليها ذلك المحسن تنشط طبيعتك وتقوى منتك » ألا وقد كانت مشكلة الأحد هذه — فيما يبدو — من أكبر المسائل التي شغلت ابن شهيد ، لأنها أساس من الأسس التي تعتمد عليها طريقته الشعرية ، فليس عجيباً إذن أن يمدح أبا المطرف عبد الرحمن بن أبي الفهد بقوله : ﴿ وهو غزير المادة واسع الصدر حتى إنه لم يكد يبقي شعراً جاهلياً ولا إسلامياً إلا عارضه وناقضه ، وفي كل ذلك تراه مثل الجواد إذا استولى على الأمد ، عارضه وناقضه ، وفي كل ذلك تراه مثل الجواد إذا استولى على الأمد ، لا يني ولا يقصر ، وكان مرتبته في الشعراء أبام بني أبي عامر دون مرتبة عبادة في الزمام ، فاعجب » ألى وقف في حانوت عطار وقفات خاصة عند إعجابه بالمعارضة ، ولذلك وقف في حانوت عطار وقفات خاصة عند

١ الذخيرة ١/١ : ٢٤٤

۲ الحذوة : ۲۵۸ – ۲۵۹

الشعراء الذين ينظمون الشعر على البديهة . وما ذلك إلا لقدرته هو أيضاً على هذا الفرع من الشعر ومن ثم نسمعه يقول : « وإنما يتبين تقصير المقصر وفضل السابق المبرز إذا اصطكت الركب وازدحمت الحلق واستعجل المقال ولم توجد فسحة لفكرة ولا أمكنت نظرة لروية » ا .

والمشكلة الكبرى عند ابن شهيد هي : هل من الميسور أن يُعلَّم الناس البيان ؟ وإذا كان ذلك مستطاعاً ، فلم يتفاوت الناس فيما يتلقونه منه ؟ وموقف ابن شهيد من هذه المشكلة غير واضح ، فهو حيناً يرى البيان موهبة من الله ، وبعلي من قدر الموهبة ويجعلها تعويضاً عن الاطلاع ، وينشىء رسالة التوابع ليدل على قيمة هذه الموهبة ويتهكم بالمؤدبين ويدل على افتقارهم اليها . وحيناً آخر يزعم أن البيان قد يعلَّم وإن كان ذلك أمراً صعباً ، ويشترط أن يكون تلامذته من أهل النجابة والمثابرة ، وحد هؤلاء عنده قابلية الطبع ، وطبع الإنسان متركب من نفس وجسم ، فغلبة الأولى على الثاني تجعل المرء مطبوعاً روحانياً ، وغلبة الجسم على النفس تضيق الفرصة في تعلم البيان . وكل امرىء عتاج في تعلم البيان إلى شيئين : الطبيعة والآلة ، وقد تكون الآلة متيسرة وهاهنا مقياس المروحانية التي يفترضها ابن شهيد ، وهو أن كل ما وهاهنا مقياس المروحانية التي يفترضها ابن شهيد ، وهو أن كل ما يصدر عنها يكون موشحاً بالحسن وإن لم يكن مبنياً على غرابة بل هذه هي يصدر عنها أي وأن يتركب الحسن من غير حسن » كقول امرىء القيس :

تنورتها من اذرعات واهلها بيثرب أدنى دارها نظر عالي

وكأن ابن شهيد ينظر هنا إلى حسن التأليف والتعبير ، وهذا – في رأيه – يعتمد على القرابة بين الحروف ، والمناسبة بين الكلمات ، فإذا راعى الأديب

١ الدَّعيرة ١/١ : ٢٠٩

هذه الصلات فإنه يستطيع أن يأتي بشعر حسن المنظر والمخبر ، وعليه ألا يتهيب استعمال الغريب من الألفاظ ، وانما يتجافى عن الغريب النافر ، فإذا أحسن وضع الغريب في مواضعه اللائقة به تم به الكلام ، وكل هذا محتاج إلى تذوق و دربة . ولا يحسبن أحد أن تعليم البيان بعد هذا كله يصبح سهلا ، ألى تذوق و دربة . ولا يحسبن أحد أن تعليم البيان بعد هذا كله يصبح سهلا ، إذ المدار على الفهم بعد الاستعداد النفسي عند المتعلم ، على أن يكون المعلم نفسه قادراً على « تفجير صفاة غيره » وذلك بفهمه التبيين والتبين وأن يكون واعياً بمدى الاستعداد عند كل تلميذ من تلامذته ، عارفاً بخصائص كل واحد فيهم

ويعتقد ابن شهيد أن الأنموذج الواسعد من الشعر أو من النثر لا يصلح أن يتخذ لكل العصور ، فأهل كل فترة يهشون إلى نوع من الأنواع . ومن الملاحظ أن الصنعة تزايدت على مر العصور ، حتى إذا كان عصر ابن شهيد ، أصبح الناس يتعشقون التجنيس كثيراً ويمجون كل ما عداه ، أما هو فيرى ضرورة الاعتدال والتوسط والأخذ من طريقة العرب وطريقة المحدثين معاً دون انحياز إلى إحداهما . ويجعل المنشئين أصنافاً ثلاثة ومن خرج عن نطاقهم لا يعد أديباً :

الأول : الذين يستطيعون توليد المعاني وابتكارها ثم يعجزهم الشكل فيسيئون التعبير ويقصرون دون إدراك «بهاء البهجة ».

الثاني : أصحاب الحدة البيانية الذين يبنون الكلام على الاندفاع والانصباب وهم يلاثمون بين الفكرة الصعبة وماثية الشكل ويجترثون على ضرب هذه بتلك ، ويخلقون من امتزاجهما شبئاً عجاً .

الثالث : صنف ماهر في التلفيق والتلزيق ، ذو صنعة مقبولة وقريحة متحيلة تغطي على نقص الفكرة وتسد الحلل .

ولا ريب في أن ابن شهيد وضع هذه القواعد والمقاييس من نظره إلى قدرته وطريقته ، وهو يخرج كثيراً عن حدود الناقد النزيه إلى السخرية والذم وبخاصة إذا تذكر أنه منقوص الحظ في عصره ، فيغمز هذا وذاك ، ويعيب أهل بلده جملة بقوله «ولكني عدمت ببلدي فرسان الكلام ، ودهيت بغباوة أهل الزمان » أ

### (ب) ابن حزم والنقد

وقد كانت أسباب النقد النزيه متوفرة عند ابن حزم أكثر من توفرها عند ابن شهيد ، لتحريه وجه العدالة ودقته في الحكم وسعة اطلاعه وغزارة معارفه ، إلا أن ثمة أمرين حدًا من جهوده في هذه الناحية : الأول ، مذهبه في الشعر جملة ، فهو وإن كان يميز فيه الجيد من الرديء ، إلا أنه لا يضع له حدوداً ، فالشعر لديه يستطيع أن يستوعب كل شيء ، حتى شرح مذهبه الفقهي ، وتعاليمه الحلقية ، ومثل هذا الاتجاه لا يمكنه من تبين الحدود الحمالية له . والثاني : أن اشتغاله بالفقه والحديث والجدل والأنساب والتاريخ أبعده عن دائرة الأدب ، وخضع في نظرته للشعر إلى عوامل التوجيه الأخلاقي ، وإلى فلسفته الدينية ، التي كانت تقوم العلوم بحسب تقريبها لصاحبها من الله ، فذلك هو مقياسه في النظرة إلى الأشياء والأعمال .

وكان من أثر العامل الأول أن أصبح ابن حزم غير جاد في بناء منهج نقدي واضح ، كالذي فعله ابن شهيد ، بل كان يتلقى بعض النظرات النقدية بالقبول ، دون محاكمتها ، مثال ذلك : إعانه بأن الإكثار من عدد التشبيهات في البيت الواحد أمر يستحق أن يعنى به المتفن ، فهو يقول في التعليق على هذا البيت من شعره :

١ الذخيرة ١/١ : ٢٢٩

فكأنَّها والليل نيران الجنوى قد أضرِمت في فكرتي من حينُدس

«وقع لي في هذه الأبيات تشبيه شيئين بشيئين ، وهذا مستغرب في. الشعر ، ولي ما هو أكمل منه ، وهو تشبيه ثلاثة أشياء في بيت واحد وتشبيه أربعة أشياء في بيت واحد . . . الخ ، ا

وكان من أثر العامل الثاني أن أخضع الشعر للمقياس الحلقي ، وحكم عليه بغايته ونوع الاستثارة الصادرة عنه . فقال في رسالته مراتب العلوم : «وإن كان مع ما ذكرنا رواية شيء من الشعر فلا يكن إلا من الأشعار التي فيها الحكم والحير ، كأشعار حسان بن ثابت ، وكعب بن مالك ، وعبد الله ابن رواحة ، رضي الله عنهم ، وكشعر صالح بن عبد القدوس ونحو ذلك فإنها نعم العون على تنبيه النفس ، وينبغي أن يتجنب من الشعر أربعة أضرب : أحدها : الأغزال والرقيق فإنها تحث على الصبابة وتدعو إلى الفتنة وتحض على الفتوة ، وتصرف النفس إلى الحلاعة واللذات وتسهل الانهماك في الشطارة والعشق وتنهى عن الحقائق حتى ربما أدى ذلك إلى الهلاك والفساد في الدين وتبذير المال في الوجوه الذميمة وإخلاق العرض وإذهاب المروءة وتضييع والحبات . وإن سماع شعر رقيق لينقض بنية المرء الرائض لنفسه حتى يحتاج إلى إصلاحها ومعاناتها برهة ، لا سيما ما كان يعني بالمذكر وصفة الحمر والحلاعة ، إضلاحها ومعاناتها برهة ، لا سيما ما كان يعني بالمذكر وصفة الحمر والحلاعة ،

والضرب الثاني: الأشعار المقولة في التصعلك وذكر الحروب كشعر عنرة وعروة بن الورد وسعد بن ناشب وما هنالك، فإن هذه أشعار تثير النفوس وتهيج الطبيعة وتسهل على المرء موارد التلف في غير حق وربما أدته إلى هلاك نفسه في غير حق وإلى خسارة الآخرة مع إثارة الفتن وتهوين الجنايات

<sup>.</sup> ١ الطوق : ١٦

والأحوال الشنيعة والشره إلى الظلم وسفك الدماء

والضرب الثالث: أشعار التغرب وصفات المفاوز والبيد المهامه فإنها تسهل التحول والتغرب وتنشب المرء فيما ربما صعب عليه التخلص منه بلا معنى . والضرب الرابع: الهجاء فإن هذا الضرب أفسد الضروب لطالبه فإنه يهون على المرء الكون في حالة أهل السفه من كناسي الحشوش والمعاناة لصنعة الزمير المتكسبين بالسفاهة والنذالة والحساسة وتمزيق الأعراض وذكر العورات وانتهاك حرم الآباء والأمهات وفي هذا حلول الدمار في الدنيا والآخرة .

ثم صنفان من الشعر لا يُنهى عنهما نهياً تاماً ولا يُحض عليهما بل هما عندنا من المباح المكروه وهما : المدح والرثاء ، فأما إباحتهما فلأن فيهما ذكر فضائل الموت والممدوح ، وهذا يقتضي للراوي ذلك الشعر الرغبة في مثل ذلك الحال ، وأما كراهتنا لهما فإن أكثر ما في هذين النوعين الكذب ولا خير في الكذب ها .

ومع إعجابنا بهذا الكلام الصريح والتقسيم الواضح ، نرانا في دهشة لهذا الوضع الذي أحل فيه الشعر ، وهذا التقييد الذي ألزمه فنونه ، ومما يكمل موقف ابن حزم في النقد فقرتان وردتا في كتاب التقريب لحد المنطق تحدث فيهما عن البلاغة والشعر فقال في تحديد البلاغة :

وقد أحكم فيه قدامة بن جعفر الكاتب كتاباً حسناً وبلغنا حين تأليفنا هذا وقد أحكم فيه قدامة بن جعفر الكاتب كتاباً حسناً وبلغنا حين تأليفنا هذا [الكتاب] أن صديقنا أحمد بن عبد الملك بن شهيد ألف في ذلك كتاباً ، وهو من المتمكنين من علم البلاغة والأقوياء فيه جداً ، وقد كتب إلينا يخبرنا بذلك ، إلا أنه لم نر الكتاب بعد ، فغنينا بالكتب التي ذكرنا عن الإيغال في الكلام في هذا الشأن ، ولكنا نتكلم فيه بإيجاز جامع فنقول ،

۱ رسائل ابن حزم : ۲۰ – ۹۷

وبالله تعالى نتأيد: البلاغة قد تختلف في اللغات على قدر ما يستحسن أهل كل لغة من مواقع ألفاظها على المعاني التي تتفق في كل لغة ، وقد تكون معدودة في البلاغة ألفاظ مستغربة ، فإذا كثر استعمالهم لها لم تعد في البلاغة ولا استحسنت ، ونقول: البلاغة ما فهمه العامي كفهم الحاصي وكان بلفظ يتنبه له العامي لأنه لا عهد له بمثل نظمه ومعناه . . وهذا الذي ذكرنا ينقسم قسمين: أحدهما ماثل إلى الألفاظ المعهودة عند العامة كبلاغة الحسن البصري الجاحظ، وقسم ماثل إلى الألفاظ المعهودة عند العامة كبلاغة الحسن البصري وسهل بن هارون ، ثم بحدث بينهما قسم ثالث آخذ من كلا الوجهين كبلاغة وسهل بن هارون ، ثم بحدث بينهما قسم ثالث آخذ من كلا الوجهين كبلاغة فإن متزله تعالى منع من القدرة على مثله وحال بين البلغاء وبين المجيء بما يشبهه ، وقد كان أحدث ابن دراج عندنا نوعاً من البلاغة ما بين الحطب والرسائل . وأما المتأخرون فإنا نقول إنهم مبعدون عن البلاغة ومقربون من الصلف والتزيد ، حاشا الحاتمي وبديع الزمان ، فهما ماثلان إلى طريقة سهل ابن هارون ه .

ويقول في الشعر

والشعر ينقسم ثلاثة أقسام: صناعة وطبع وبراعة. فالصناعة هي التأليف الجامع للاستعارة بالأشياء والتحليق على المعاني والكتابة عنها ، وربّ هذا الباب من المتقدمين زهير بن أبي سلمى ومن المحدثين حبيب بن أوس . والطبع هو ما لم يقع فيه تكلف وكان لفظه عامياً لا فضل فيه عن معناه حتى لو أردت التعبير عن ذلك المعنى بمنثور لم تأت بأسهل ولا أوجز من ذلك اللفظ ، وربّ هذا الباب من المتقد مين جرير ومن المحدثين الحسن (بن هانيء) ، والبراعة هي التصرف في دقيق المعاني وبعيدها ، والإكثار فيما لا عهد للناس بالقول فيه ، وإصابة التشبيه وتحسين المعنى اللطيف ، وربّ هذا

الباب من المتقدمين امرؤ القيس ومن المتأخرين على بن عباس الرومي . . . ومن أراد التمهر في محاسنه ، فلينظر ومن أراد التمهر في أقسام الشعر ومختاره وأفانين التصرف في محاسنه ، فلينظر في كتاب قدامة بن جعفر في نقد الشعر ، وفي كتب أبي على الحاتمي ، ا .

وهذه الأحكام على ما فيها من بساطة وإيجاز لا تخلو من نظرات نقدية دقيقة ، فإن التفرقة بين بلاغة الجاحظ والحسن والاهتداء إلى السر في ذلك ، واشتقاق أسلوب ثالث من اجتماعهما مما لا يدركه إلا الناقد البصير ، ومن المدهش أيضاً الجمع بين امرىء القيس وابن الرومي ، وإغفال المتنبي من الأقسام الثلاثة .

ولابن حزم رأي أيضاً في اتفاق الشعراء في المعنى الواحد اتفاقاً لفظياً ، قـال :

و الذي شاهدناه اتفاق شاعرين في نصف بيت ، شاهدنا ذلك مرتبن من عمرنا فقط ، وأخبر في من لا أثق به أن خاطره وافق خاطر شاعر آخر في بيت كامل واحد ولست أعلم ذلك صحيحاً . . . والشعر نوع من أنواع الكلام ولكل كلام تأليف ما ، والذي ذكره المتكلمون في الأشعار من الفصل الذي سموه و المواردة ، وذكروا أن خواطر الشعراء اتفقت في عدة أبيات فأحاديث مفتعلة لا تصح أصلاً ولا تتصل ، وما هي إلا سرقات وغارات من بعض الشعراء على بعض ،

ولكن من هذا يتجلى لنا كيف أخطأ النقد طريقه مرتين : مرة حين كان مقياساً ذاتياً ، ومرة حين انخذ مقياساً عاماً ، ولا علينا من هذا الحطأ ، فنحن إنما ننظر إلى قواعد نقدية تمخضت عنها الأندلس بُعيد الفتنة وزوال سيادة قرطبة ، وهي حركة أوسع من تلك النظرات النقدية العابرة التي كانت تمر

١ التقريب : ٢٠٤ – ٢٠٨

٢ الأحكام ١ : ١٠٨

بنا فيما سبق . وغي عن القول ان ابن شهيد كان أقوى أثراً من ابن حزم في توجيه الحياة الأدبية ، لأن الثاني جاء بمقاييس غير عملية ، تعدم أكثر فنون الشعر ، ولا تبقي إلا على الشعر التعليمي . ومع ذلك فإن ابن حزم كان قوة جديدة في تحقيق الشخصية الأندلسية مرتبن : مرة بتسجيله لنواحي التمييز الأدبي فيها ، ومرة بإعطائها مذهباً يجعلها مستقلة تماماً عن المشرق ، فهو أقوى من تمم الاتجاه الذي بدأه الحكم المستنصر

هذا وقد تركت الفتنة آثارها في شعر ثلاثة من مشاهير شعراء الأندلس ، وهم ابن دراج القسطلي وابن شهيد وابن حزم ، وسندرس كل شاعر منهم في الفصل الخاص بالشعراء .

اليث وادالأندلسيون في هسّذا العَصر

## شعراء فترة الإمارة (۲۰۰ – ۳۰۰)

أكثرهم من شعراء المؤدبين مثل عباس بن ناصح والقلفاط ومؤمن بن سعيد وعبيديس الكاتب ، ومنهم من يقع الشعر لديه موقعاً ثانوياً كابن الشمر المنجم وعباس بن فرناس التاكرني (- ٢٧٤) وكان متفلسفاً منجماً صاحب نير نجات واختراعات كمحاولته الطيران واتخاذه الزجاج من الحجارة وفك الموسيقي والعروض . ومع أن يحيي الغزال كان «عرافاً » أيضاً فإن الشعر أبرز أدواته وهو أعلى من جميع معاصريه مرتبة في الشعر . وفي هذه الفترة تميز ابن عبد ربه ولكنه عاش حتى أدرك عصر الحلافة ولذلك سندرسه ممثلاً للفترة التالية .

وقد عد ابن حيان في المقتبس الشعراء الذين كانوا في عصر الأمير عبد الله فذكر ابن عبد ربه ثم قال : وكان المصلي في حلبة الشعراء أيام الأمير عبد الله بعد أحمد بن عبد ربه ، عبيد الله بن يحيى بن إدريس الحالدي أحد بيوتات الشرف المولدين في هذه الدولة المروانية ، وكان من سراة الناس وأدبائهم وعلمائهم ، مال به طبعه إلى صوغ القريض فأبدع فيه جداً ، وجارى ابن عبد ربه فلم يبعد عن تجويده وكان يعارضه كثيراً في حسان قصائده ولا يقصر عن مداه ٢ . وأدرك عبيد الله هذا عهد الناصر والحكم وله شعر كثير

ر المغرب 1 : ٣٣٣ والحذرة : ٣٠٠

٣ المقتبس : ٤٤ (نشر انطونية).

لم يصلنا . وعد ابن حيان أيضاً القلفاط وابن قلزم ومقدم بن معافى القبري وقاسم بن عبد الواحد العجلي وسعيد بن عبد ربه وإسحاق المنادي وزيد بن ربيع الحجري وعفير بن مسعود راوية شعر عباس بن ناصح وغيرهم . وأكثر هؤلاء أدرك عصر الحلافة أيضاً .

وأكثر هؤلاء الشعراء كان يتخذ قرطبة موطناً له لأمها أقدر على إظهار مواهبهم ، وفيها منتجع رزق لهم ، ومع ذلك فكانت هناك « بحيرات » صغيرة أو « جزائر » من النشاط الشعري تجذب إليها الشعراء .

ففي أيام الأمير عبد الله كان إبراهيم بن حجاج شخصية واسعة النفوذ بإشبيلية حتى حاول الاستقلال عن الدولة ، وأصبحت تلك المدينة تنافس قرطبة في اجتذاب الشعراء إليها ، فقصدوه من كل وجه ، وكان منهم ابن عبد ربه والقلفاط ، ولكنا لا نعر ف شيئاً عن شعراء من إشبيلية نفسها . وفي تلك الأيام أيضاً كان ذلك النشاط الواضح للشعر في الصراع بين المولدين والعرب بمنطقة البيرة . وفي جبل شمنتان (سمنتان في المغرب) أقام عبيد الله ابن أمية ابن الشالية (الشمالية في المغرب) إمارة مستقلة أيام الأمير عبد الله أيضاً ، وكان عبيديس بن محمود الشاعر مكثراً من مدحه واصفاً لمبانيه ومغازيه ، ومن ذلك قصيدته التي هنأه فيها ببعض الفتوح وأولها!:

جاء البشيرُ بما عم السرورُ به عن الأمير أبي مروان في السفر

قال ابن حيان في ذكر ابن الشالية : له أفضال على الشعراء والأدباء فلهم فيه مديح ساثر، وكان من أحمدهم لانتجاعه وأنطقهم بشكره عبيديس ابن محمود الشاعر ، وشعره فيه كثير مستحسن ٢ . وكان عبيديس في أول

المقتبس : ١٠ (نشر الطونية) وانظر ترجمة عبيديس في المغرب ٢ : ٦٩ والحذوة :
 ٢٧٨ والبغية رقم : ١١٣٥ والحلة : الورقة ١١٥
 ٢ المقتبس : ٩ (انطونية)

أمره من جملة كتاب القصر بقرطبة ، وفي أول عهده كان مداحاً للأمير عبد الله نفسه ثم هاجر إلى جوار ابن الشالية وفارقه حين أحس تتغيره عليه ولجأ إلى ابن حفصون ، وله انتجاع إلى سعيد بن جودي أمير العرب ومدائح فيه ، ويمثل عبيديس الشاعر الذي ربط مصيره بغير واحد من الثائرين المنتزين على الدولة الأموية .

وأكثر شعر هذه الطبقة ما يزال يحمل علامات الفجاجة والتعبير المرسل عفو الحاطر دون صقل ، وليس يتضح لديهم الافتتان بالصور ، وإن لم يبعدوا عن تقليد الشعر المحدث ؛ على أن بعضهم اختار طريقة العرب الأوائل في نظمه ، وفي مقدمة هؤلاء عباس بن ناصح الجزيري المكني بأبي العلاء أو أبي المعلى، وهو ثقفي بالولاء إذ كان والله عبداً لمزاحمة بنت مزاحم الثقفي ، وهو مصمودي الأصل ، رحل به أبوه صغيراً فنشأ بمصر ، وتردد بالحجاز يطلب اللغة ، ثم ارتحل به أبوه إلى العراق فلقى الأصمعي وغيره من علماء البصريين والكوفيين ، وعاد بعد ذلك إلى الأندلس . ويقال إنه عندما سمع بظهور أبي نواس ارتحل مرّة أبحرى إلى العراق للقائه ، وقد شرح الزبيدي قصة هذا اللقاء وكيف أن أبا نواس استنشد عباساً وشهد له بالتقدم في الشعر . وبعد عودته إلى الأندلس أخذ يتردد إلى قرطبة مادحاً للأمير الحكم بن هشام ، كما كان يجلس أحياناً في مسجد قرطبة حيث يجتمع حوله طلاب الأدب يستمعون إلى شعره أو إلى بعض الفوائد اللغوية ؛ ولعباس أخبار تدلُ على حميته وجانب من نشاطه السياسي ، إذ يروى أنه كان بمدينة الفرج من وادي الحجارة فسمع امرأة تستغيث قائلة: « واغوثاه يا حكم » ، فلما سألها عن أمرها ذكرت أن كتيبة للأعداء أغارت عليهم نفتلت وأسرت ، فصنع عباس قصيدة مطلعها:

١ المقتبس : ١٥ والمغرب ٢ : ٦٩

٣ المقتبس : ١٢٥ (انطونية) .

تململتُ في وادي الحجارة مسهرا أراعي نجوماً ما يردن تغوّرا

وذكر فيها القصة ، فأثارت قصيدته الحكم إلى الجهاد وإغاثة المرأة وقومها سنة ١٩٤٠ . وفي مرة أخرى نجم بالجزيرة الخضراء جماعة من الحوارج فكتب عباس شعراً إلى الحكم يغري بهم ٢، ولما تعرض عباس للخدمة ولاه الحكم قضاء الجزيرة الحضراء وشذونة ؛ وقد عده الرازي فحل شعراء الأندلس في عصره ٣، واعتنى عفير بن مسعود بجمع شعره ، أخذه عن بعض ولده، وكان الأمير عبد الله يحفظه ويعرف ما قبل منه بالمشرق وما قبل بالأندلس ويحكي من أخبار عباس ما لا يحكيه أهله ولا رواته ٤ ؛ وعنوان شعره قوله في وصف الشعر ٥ :

متقارب مُتباعد أبياتُ به رُجُحٌ مثقفة البناء رزان وسماعهن كطعم ماء بارد عذب أغيث ببرده ظمآن بنيت مباديها على أعجازها فتنظمت يسمو بها البنيان كقداح مصطنع أعد قذاذها لنصالها قدراً وهن متان متلظيات ما يبل وميها ذلت كأن ظبانها الشهبان

ولعل من المصادفات أن يجتمع في هذا العصر ثلاثة من شعراء الفكاهة الساخرة وهم الذين سنتولى دراستهم بشيء من التفصيل .

١ ذكر بلاد الأندلس : ١٠٨ (مخطوط) والنفح ١ : ٣٢١ (ط. عبد الحميد) وابن عذاري
 ٢٠٩ : ٢٠٩

۲ ابن القوطية : ۷۱

٣ ترجمته في ابن الفرضي ١ : ٣٤٠ وطبقات الزبيدي : ٢٨٤ والمغرب ١ : ٣٢٤ وبنية الوعاة ٢ : ٧٨

الرصور ، ۱۸ ( انطونیة ) المقتبس : ۳۳ ( انطونیة )

ه كتاب التشبيات : ١١١

# ۱ – يحيى بن حكم الجياني الملقب بالغزال ١٥٦ – ٢٥٠ ه

المطرب : ١٢٥ -- ١٤١ ، والحذوة : ٣٥١ ، والتفح 1 : ٤٤٩ ، والمغرب ٢ : ٥٥ ، وبغية الملتمس رقم : ١٤٦٧ .

كان عمره حين توفي عبد الرحمن الداخل ستة عشر عاماً ، ثم شهد عهد هشام بن عبد الرحمن (١٧٠ – ١٨٠) والحكم ابنه (١٨٠ – ٢٠٦) وعبد الرحمن بن الحكم (٢٠٦ – ٢٣٨) وصدراً من امارة محمد بن عبد الرحمن ، ويبدو أنه ذكر ذلك في أرجوزته التاريخية فقال ا :

أدركت بالمصر ملوكأ أربعه وخامساً هـذا الذي نحن معه

ومعنى ذلك أنّه عاصر كثيراً من أحداث الأندلس ، وربما تمرس ببعض الحوادث ، وكان عمره يوم الهيج الثاني لأهل الربض (٢٠٢) ستاً وأربعين سنة ، ولكن الأخبار عنه قبل مجيء عبد الرحمن بن الحكم إلى الحكم مجهولة على نحو غريب يبعث على الدهشة ، وفي مطلع إمارة عبد الرحمن قدم زرياب إلى الأندلس ، وتقول الروايات إن الغزال لم يرتح إلى هذا القادم فهجاه هجاء مقذعاً ، لسبب لا ندريه ، فغضب منه عبد الرحمن عندما شكاه إليه زرياب فأمر بنفيه عن الأندلس فكلمه فيه أكابر دولته فعفا عنه ، وتضيف

١ النفح ١ : ٤٤٩

حدى الروايات أنه لم يطب نفساً بالمقام في بلده فهاجر إلى المشرق ، بعيد وفاة أبي نواس ، وأنه أقام مدة يتجول في البلاد المشرقية ثم حن إلى وطنه فعاد وهو قد شارف الستين . ولكن ليس هناك من الأسباب المقنعة ما يجعلنا نعتقد صحة هذه الرواية أو أن الغزال رأى المشرق أبداً .

وولاه الأمير عبد الرحمن قبض الأعشار ببلاط مروان واختزانها في الأهراء استجابة لرغبة عبر عنها في إحدى قصائده ١. وفي ذلك العام ارتفعت الأسعار فباع الغزال كل ما لديه من مخزون ، ثم نزل المطر ورخص الطعام ، فلما علم الأمير بما فعله الغزال أنكره وقال : «انما تعد الأعشار لنفقات الجند والحاجة إليها في الجهد، فماذا صنع الحبيث ؟ خذوه بأداء ما باع من ألما واشتروا به طعاماً » ، وأبى الغزال أن يدفع ثمن ما باعه وقال : «إنما أشتري لكم من الطعام عدد ما بعت من الأمداد »، فأمر الأمير بحمله مقيداً أشتري لكم من الطعام عدد ما بعت من الأمداد »، فأمر الأمير بحمله مقيداً وسجنه بقرطبة ، ومن السجن رفع الغزال إلى الأمير قصيدته التي مطلعها :

بعض تصابيك على زيننب لا خير في الصَّبْوَة للأشيب

وقد مدح فيها الأمير بالعدالة والهيبة فقال :

مَنْ مُبُلِعٌ عِنِي إِمَامَ الهُدى الوارث المجد أباً عَنْ أبِ أَنِي إِذَا أَطْنَبَ مُدَاحُهُ قَصَدُتُ فِي القَول فلم أطنب لا فك عني الله إِن لم تَكُن أَذْ كَرْتَنَا مِنْ عُمرَ الطّبّب لا فك عني الله إِن لم تَكُن أَذْ كَرْتَنَا مِنْ عُمرَ الطّبّب وأصبح المشرق مِنْ شَوْقه إليك قد حن إلى المغرب من برُهُ يهتيفُ من شوقه إليك بالسّه ل وبالمر حب أطربه الوقت الذي قد دنا وكان من قبلك لم يطرب

١ راجع المطرب : ١٢٨ وفيه أيضاً تفصيل لسفارة الغزال عند ملك النورمانديين ١٣٠ - ١٣٦

هفا به الوجد ُ فلو مينبر طار لوافى خطفة الكوكب إلى جميل الوجه ذي هيبة ليست لحامي الغابة المعنضب لا يمكن النساطر من رؤية الا النماح الحسائف المذنب

ثم تعرض لذكر الطعام وبيعه والمال الذي قبضه فقال :

إِن تُرِدِ المسال فإني امرؤ لم أجْمَعِ المال ولم أكْسِبِ إِذَا أَخَذَتَ الحَقَّ مني فسلا تلتمسِ الربح ولا ترْغَبِ قَد أَحَسَ اللهُ المالِ لم يلدُهبِ

وواضح من هذا كيف أن الغزال لا يستعمل التذلل للاستشفاع ؛ وإنما يعتمد على شاعريته في المدح وعلى روحه الفكاهية .

غير أن تأريخ هذه القصة بأنها حدثت في أيام عبد الرحمن مما يستدعي شيئاً من التوقف ، فإنا لا نعلم قحطاً حدث في أيامه ، لكن هناك مجاعة حدثت سنة ١٩٩ في أيام الحكم والد عبد الرحمن ، فلعل للحكاية صلة بها ، أو لعل هناك قحطاً حدث في أيام عبد الرحمن نفسه ولم تحدثنا عنه كتب التاريخ التي وصلت إلينا .

ومن أخباره في أيام عبد الرحمن صلته بقاضيين أخوين من بلده جيان ، وهما يخامر الشعباني وأخوه معاذ ، أما الأول فقد ولي القضاء سنة ٢٢٠ ، فعامل الناس بخلق صعب ومذهب وعر فانبرى له الغزال يهجوه ويصفه بالبله والجهل ، ومن شعره يشير إليه ' :

فسبحان من أعطاك بطشاً وقُوَّةً وسبحان من وَلَّى القضاء يُخامرا

١ قضاة قرطبة : ٨٣

ثم ولي معاد القضاء سنة ٢٣٢ وكان طيباً ولتى أحباسَ قرطبة رجلاً ظن فيه خيراً فخاب ظنه فقال الغزال ' :

يقولُ لِيَ القاضي مُعاذُ مُشَاوِراً وولى امرءاً فيما يرى من ذوي الفضلِ فديتُكَ ماذا تَحْسُبُ المرء صانعاً فقلتُ وماذا يصنعُ الدبُّ بالنّحْلِ يدقُ خلاياها ويأكلُ شَهَدُها ويترك للذبّانِ ما كانَ من فضل

كان الغزال حينئذ قد تجاوز الحامسة والسبعين وتهكمه بالقاضي وصاحب الأحباس ممزوج بالحكمة . وفي هذه السن أو قي قريب منها كان ما يزال يروح ويجيء إلى عبد الرحمن في قصره ، وذات يوم دخل على الأمير فحياه هذا بقوله ٢ :

جاء الغزال بحسنه وجماله .

وطلب إليه أن يجيز فقال :

قال الأميرُ مداعباً بمقاله جاء الغزالُ بحُسنه وجماله أين الجمالُ من امرىء أربى على متعدد السبعين من أحواله أين الجمالُ له الجمالُ من امرىء ألقاهُ ريبُ الدهر في أغلاله وأعاره من بعد جداًته بلكى وأحال روْنق وجنهه عن حاله

وهي قصيدة طويلة ، لم يبق منها إلا هذه الأبيات التي تدل على نسق جميل .

١ قضاة قرطبة : ٨٩ والتكملة : ٧٣٧ والعقد ١ : ٣٩٣ (ط. ١٢٩٣)

۲ ابن عذاري ۲ : ۱۳۹

### سفارة الغزال إلى بلاد النورمان (أو إلى القسطنطينية)

ومن أبرز الحوادث في حياة الغزال سفارته عن الأمير الأندلسي ، وقد قال ابن سعيد إنه ذهب إلى ملك القسطنطينية ، وأول من دون خبر هذه الرحلة هو تمام بن علقمة ، معاصر الغزال ، في تاريخ له ألفه ، وذكرها ابن حيان في كتاب المقتبس ، وعن أحدهما ، فيما يبدو ، نقل ابن دحية شيئاً من خبر تلك الرحلة مفصلاً في كتاب المطرب ، ولكنه جعل أحداث الرحلة تتصل بسفارة الغزال إلى بلاد المجوس (النورمان) واستغرقت هذه الرحلة بين سفر وإقامة ملة عشرين شهراً .

ففي سنة ٢٣٠ ه هاجم النورمانديون في نحو ثمانين مركباً شبه جزيرة البيرة سالكين الطريق البحرية من أشبونة إلى قادس ثم إلى شذونة ثم توغلوا حتى إشبيلية و دخلوها قسراً و قتلوا كثيراً من أهلها واستمروا على ذلك سبعة أيام، فلما سمع الأمير عبد الرحمن بذلك بعث بالجيوش لمهاجمتهم، و تزايدت قوة المجوس بقدوم عدد جديد من السفن ، و تغلغلوا إلى قرى أخرى في عمالة إشبيلية ، وبعد أن فتكوا بالناس فتكا فريعاً عاد قسم كبير منهم إلى شذونة ثم إلى قادس . وفي أواخر صقر استطاعت جيوش عبد الرحمن أن تصيب في من بقي منهم مقتلاً عند قرية ظلياطة ، وقتل قائد أسطولهم وصلب بعض من أخذ منهم على جذوع التخل بإشبيلية ، كل ذلك حدث في خلال اثنين وأربعين يوماً ، ويبدو أنهم أحبوا الصلح بعد هذه المعارك ، فوفد رسول منهم على عبد الرحمن ، فوافق هذا على الصلح وانتدب الغزال ليذهب إلى منهم على عبد الرحمن ، فوافق هذا على الصلح وانتدب الغزال ليذهب إلى بلادهم ، وبعث معه بهدية ثمينة ، وهيء له مركب حاذى به مركب الرسول ، وذهبوا جميعاً إلى بلاد المجوس . وفي عودته ، مراً بشنت يعقوب ، ثم صدر

١ .المغرب ٢٠: ٧٥

على قشتالة ومنها إلى طليطلة ومنها إلى قرطبة .

وقدم لذلك بمطلع غزلي ثم قال:

إذن فإن هذه الرحلة قد تمت بعيد سنة ٢٣٠ وعمر الغزال يومئذ، إذا حسبنا أنّه ولد سنة ١٥٦ ، كان يناهز الحامسة والسبعين ؛ إلا أن تمام بن علقمة الذي سجل تاريخ هذه الرحلة يقول إنّه كان قد شارف الحمسين ، وعلى هذا فهناك خطأ ما في هذا الموقف ، إما في حقيقة سن الغزال أو في التاريخ الذي ذهب فيه إلى بلاد المجوس ؛ وللخروج من هذا الاضطراب علينا أن نفترض أن هناك سفارتين: السفارة الأولى كانت إلى القسطنطينية وعمر الغزال خمسون سنة، والثانية كانت إلى بلاد المجوش وعمره قد تجاوز السبعين . والرحلة كما وصفها صاحب المطرب تتلخص في أن الغزال ذهب مع والرحلة كما وصفها صاحب المطرب تتلخص في أن الغزال ذهب مع جماعة لم تذكر منهم المصادر إلا واحداً هو يحيى بن حبيب ، وهيأت له وحلته تجارب جديدة في الحياة ، واستخرجت كثيراً من الشعر ، ففي البحر والمنت الحياة والموت ، فوصفها الغزال ووصف تعلقهم بين الحياة والموت ،

قال لي يحيى وصرنا بين موج كالجبال وتولتنا ريساح من دبور وشمال شقت القلعين وانبتت عرى تلك الحبال وتمطى ملك المو ت إلينا عن حيال فرأينا الموت رأي الحين حالا بعد حال لم يكن القسوم فينا يا صديقي رأس مال

وفي هذه القطعة التحليلية الرقيقة تجد الغزال لا يزال في أشد حالات الكرب تشف نفسه عن الفكاهة العذبة في قوله : « لم يكن للقوم فينا يا صديقي رأس مال » ، وعرفته هذه الرحلات على بلاد غريبة وناس غرباء وعادات

يراها لأول مرة ، والحكايات التي تروى في هذه الرحلة ليست كلها من نسج الحيال وبخاصة رفض الغزال أن يسجد لملك المجوس ، ثم إعجاب ملك المجوس برأيه وحكمته ، ومجادلته للعلماء والحكماء هنالك ، إلا أن العنصر النسائي غالب على قصص تلك الرحلة ، وافتتان الغزال بزوجة الملك واسمها تود أو نود ' \_ تصنعاً لا حقيقة \_ يدل على دهائه في التقرب إلى القلوب ، وإجادته السفارة السياسية ، وقد سئل الغزال : هل كانت الملكة من الجمال بالقدر الذي أطنبت فيه؟ فقال لمحدثه تمام بن علقمة نفسه : « وأبيك لقد كان فيها حلاوة ولكني اجتلبت بهذا القول مجتها ونلت منها فوق ما أردت » . وقد خشي أصحاب الغزال عليه من كثرة تردده إلى الملكة أن يثير هذا الغيرة في نفس زوجها ، فلما قيل لها في ذلك قالت : وليس في دينتا نحن هذا ولا عندنا غيرة ولا نساؤنا مع رجالنا إلا باختيارهن تقيم المرأة معه ما أحبت و تفارقه إذا كرهت » .

ونوادره مع الملكة مبنية على خفة ظله وميله إلى الدعابة ، كأن تسأله عن سنه فيقول لها : عشرون ، فإذا أبدت دهشتها قال لها : وما تنكرين من هذا ؟ ألم تري مهراً ينتج وهو أشهب ؟ وربما تدخل في هذه الحكايات شيء من الحيال المشرقي عن الحتان والحضاب وما أشبه . ويروي ابن سعيد أنها قد جاءته ذات مرة بخمر ، وطلبت إليه أن يشربها ، فأبى لأن ذلك لا يجوز في دينه ، ثم أدركته ندامة فقال من قصيدة يعبر عن ذلك ؟ :

فقلتُ حماقـة مني ونتوكاً فديتك لستُ من أهلِ الشَّمول فأبة غيرَّة سبحـان ربّي لو انتي كنتُ من أهلِ العقول

١ يعتقد الأستاذ بروفنسال انها هي Theodora زوج توفلس و اينها هو الأمير الطفل ميشيل .
 ٢ المغرب ٢ : ٥٥

كان يحيى بن الحكم في صباه جميلاً ومن أجل جماله لقب بالغزال ، ويبدو أنه كان فارع الطول ، قوي البنية ، وقد احتفظ بقوة بنيته هذه وهو في سن عالمية ، وقد وصفه معاصره تمام بن علقمة بأنه كان في اكتهاله وسيماً ، وأنه حين سفر إلى بلاد المجوس كان ما يزال مجتمع الأشد ضرب الجسم حسن الصورة ، وأنه كان قد وخطه الشيب ، وفي شيخوخته ما يزال الأمير عبد الرحمن يداعبه بذكر جماله ، فينكر هذا ويؤكد أن الزمن قد غيره ، وأحاله عن الحال الأولى ، ولا ريب في أن اختياره للسفارة في بلاد أجنبية كان يشير إلى الجانبين البارزين من شخصيته : خلقه وخلُقه ، فأما الحُلُت فهو موصوف بحدة الحاطر وبديهة الرأي وحسن الجواب والنجدة والإقدام والحنكة السياسية ، هذا إلى ثقافة جيدة ، وبخاصة معرفته بعلم النجوم ، كعاصره ابن الشمر منجم الأمير عبد الرحمن ، وقد شهد الحميدي بأنه كعاصره ابن الشمر منجم الأمير عبد الرحمن ، وقد شهد الحميدي بأنه كان جليلاً في نفسه وعلمه ، وسماه المقريُّ ، عرَّافاً » .

ويشهد معاصروه أنه كان قليل المال مهملاً في الأمور المادية ، وتدل حادثة بيعه للطعام أيام المجاعة حين ولي قبض الأعشار على انتهاز الفرص ليجد المال ، وعلى تصرفه بما ليس له ، وعلى تبديده المال الذي قبضه في وقت سريع . ويقولون إنه كان مقبلاً على اللهو ثم أقلع عن شرب الحمر بعد عودته من المشرق وكانت يومئذ قد علت به السن وشارف الستين ، واتجه إلى الزهد عملاً وقولاً . وقد أورد له ابن عبد ربه قصيدة تدل على أنه كان بعيداً من اللهو وأنه لم ينقد للذاته أبداً ، مطلعها ! :

لعمري ما ملكت مقودي الصّبا فأمطو النّذات في السهل والوعر

ر المقد ه : ٣٥٢ (ط. اللجنة).

وفيها يتحدث عن قناعته بشربة ماء وبخبر وبقل دون لحم وأنّه لو عمّر تسعين حجة \_ وقد عمر \_ ما اشتاق إلى الحمر والمزاهر ، بل إنّه سمع من الناس أن الحمر مرة ، ولم يذق لها طعماً :

وبالله لو عمرت تسعين حيجة إلى مثلها ما اشتقت فيها إلى حَمْرِ ولا طَرِبَتْ نفسي إلى ميزْهم ولا تَحَنَّنَ قلبي نحو عُود ولا زَمْرِ وقد حد ثوني أنَّ فيهما مرارة وما حاجة الإنسان في الشَّرْبِ للمُرَّ

فإن كانت هذه القصيدة للغزال حقاً ، فإنها قد تغير النظرة إلى سيرته ، وإلا فإنها مما قاله بعد أن نسك ، على أننا نراه في رحلته يعتذر للملكة بأن الحمر حرام في دينه ، ولا يعتذر بكبر السن أو بما يقارب ذلك ، ولا بد من أن نذكر دائماً أنه كان ميالاً للمداعبة والفكاهة في كل أدوار حياته .

#### شعر ہ

شاعر الأندلس المقدم - في نظري - على جميع شعراء هذه الفترة ، وربما كان ابن شهيد أعمق منه ثقافة وأبصر بالنقد ، وكلامه أشد أسراً وأجزل جزالة ، ولكن الغزال أقرب إلى الطبع وأبعد عن التكلف ، وأعمق تجربة وأنفذ نظراً ، وأغور حكمة ، ومن قلة احتفاله بصقل المبنى الشعري تجد على شعره آثار الجفاء وقلة التحلية اللفظية ، وطلب المعنى في قالب مستو وإن لم يكن شديد الرصانة ، وهو ميال إلى الجانب التحليلي أكثر من ميله إلى التركيز ، ولذلك اعتقد أن اتقانه للقصص الشعري كان من سماته الشعرية البارزة كما في قطعته التي يصف فيها ركوب البحر مع يحيى بن حبيب ، وكما في تصويره لهذه المشكلة القديمة الحديثة : تخيير الفتاة بين شيخ غني أو شاب

### فقير ، إذ يقول :

وحَيِّرَهَا أَبُوهَا بِينَ شَيخٍ .كثيرِ المَـالِ أَوْ حَدَّتُ فَقَيرِ فقالتْ خُطَّتا خَسْف وما إِنْ أَرى من خَطُوة للمستَّخَــير ولكنْ إِنْ عَزَمْتَ فَكُلُّ شِيءً أَحَبُّ إِلَيٍّ مِنْ وَجُهُ الكبير لأن المرء بعد الفَقُر يُثْري وهـذا لا يصيرُ إلى صغير

ومما يميزه بين شعراء الأندلس ميزتان كبيرتان ، الأولى : قيام شعره على النظرة الساخرة ، ووضوح نظراته الفلسفية القائمة على تجربته ، وهما خاصيتان عزيزتان في الشعر الأندلسي . فأما السخرية فإنها القاعدة الصلبة المتصلة بروحه الفكاهية ، وهي لا تفارقه في أحرج المواقف أو في أشدها جدية ، حتى في الغزل ، في مثل قوله :

وَهُيَ أَدرَى فلمساذا دافعتني بمُحسالِ أَتَرَى أَنَّا اقتضينا بَعْدُ شيئاً مِنْ نوالِ

وقد ترتفع هذه السخرية إلى مستوى المرارة في النظر إلى حقائق الحياة كقوله :

قالت : أُحبّك ، قلت : كاذبة عُري بذا من ليس ينتقد مسذا كلام لست أقبله الشيخ ليس يحبه أحد سيان قولك ذا وقو لك إن الربح نعقد ها فتنعقد أو أن تقولي : الماء يتقدد

وحين تبلغ سخريته هذا المستوى تلتقي بفلسفته الشكية الجابحة إلى

١ الجذوة : ٢٥٢

التشاؤم وسوء الظن ، وهذا هو حصاد تجربة طويلة جعلته يقول ١ :

من الآفات ظاهرُهُ صحيحُ فإن قالوا نعمَ ، فالقول ُ ريح وعند الله أجمعنا جريح بأناً ذنوبَنا ليستْ تُـفوح فرادى بالفيلا ما نسريح لنتنن ذُنُوبِهِ البَلَدُ الفسيح

إذا أُخبرْتَ عن رجلُ بريء فسَلَمْهُمْ عنه هلُ هوَ آدميّ ولكن بعضُنا أهلُ استتار وَمِنْ إنعام خالقِنـا علينا فلو فاحت لأصبحنا هُرُوبِـــآ وضاق بكل منتنجل صلاحاً

وهذه الفلسفة هي التي جعلته يرى العلاقة الاجتماعية شيئاً شبيهاً بعلاقة القط والفأر والثعلب والدجاج في قوله :

لا وَمَن أَعْمَلَ المطايا إليه كُلُّ من يرتجي إليه نَصيبا ما أرى هاهنا من الناس إلا تعلباً يطلبُ الدجاج وذيبا أو شبيها بالقط ألقى بعينيه م إلى فأرة يريد الوثوبا

ويغرق في هذه النظرة الشكية الكافرة بالخير إذا هو استحضر ذكر المرأة ، فالمرأة سرج للتداول ، أو خان يتعاقب عليه النازلون ، أو ثمرة يأكلها أول

إن النساء لكالسروج حقيقــة" فالسرجُ سرجُك ريشما لا تنزل ُ ذاك المكان وفاعل "مــا تفعل ُ فإذا نزلت فإن غيرك نازل" أو منزل المجتاز أصبح غاديـاً عنه ، وينزلُ بعده مَن ْ بنزلُ أو كالثمار مباحــة أغصانُها تدنو لأوَّل مَنْ يَـمُونُ فيأكلُ

١ الحلوة : ٢٥٢

۲ المطرب : ۱۳۹

وخلاصة فلسفة الغزال أن الناس جميعاً متساوون لأنهم يتساوون في العيوب ولا يتفاوتون في الفضائل ، وكل واحد يرى عيب أحيه ولو كان صغيراً ويعمى عن عيب نفسه :

يَسْتَتَثْقُلُ اللَّمْمَ الحَفيف بغيره وعليه من أمثال ِ ذاك جبالُ

ويبدو أن الشيخوخة فعلت فعلها في نفس الغزال ومزجت نظرته إلى الحياة بمرارة شديدة، وبعد أن كانت سخريته تريحه، ثقلت عليه وطأة السنين ، وكان من جراء ذلك أن امتزج شعره بالموعظة ، واتجه اتجاها زهديا فأخذ بنعى على أهل اليسار احتفالهم ببناء قبورهم كأنهم غافلون عما حرب من مدائن وقصور ، ويذكو الموت ، وأنه لم يفرق بين من يلبس الصوف ومن يلبس الحرير :

إذا أكل الثرى هذا وهذا فما فضل الكبير على الحقير وأخذ يرثي نفسه ويستشعرُ الغربة بين أجيال لا تعرفه ، بل ربمــا حسدته

على طول عمره :

أصبحتُ والله عسوداً على أمَد م حتى بقيتُ بحمد الله في خلَفُ كا وما أفارقُ يوماً مَنْ أفارِقَهُ الا أنظرُ إلي إذا أدرِجتُ في كفن و واقعد قليلا وعاين من يقيم معي م هيهات كُلهم في شأنه لعب ير

من الحساق قصير غير مُمتد كأني بينهم مين خشية وحدي الاحسبت فراقي آخر العهد وانظر إلي إذا أدرجت في اللحد ممتن بُشيع نَعشي من ذوي ودي يرمى التراب ويحثوه على حدي

١ العقد ٣ : ٨٥ ، ١٩٠ (ط. اللجنة) .

وحتى في هذا الفن لا عس أن الغزال كان يصطنع هذه الحكمة ليقال إنه مجرب ، وإنها هي تفيض عن نفسه طبيعية معقولة ــ وإن كانت مريرة ــ وفي بعض أشعار الزهد هذه تصح له ابتكارات المستغرق في ذات موضوعه كقوله ١ :

ولو كانت الأسماء يدخُلُها البلى لقد بَلِيَ اسمي لامتداد زماني وما لي لا أبلى لسبعين حجّة وسبع أتت من بعدها سنتان إذا عن لي شخص تخيل دونه شبيه ضباب أو شبيه دُخان

تلك هي النهاية التي انتهى إليها الغزال في الشعر ، أما بدايته فكانت بصراً نافذاً بالنقد في شبابه أيام كان يدرس في مسجد قرطبة ، وعبئاً لاذعاً بمن حوله من الأشخاص الذين لا يعجبونه ، ومحاكاة لأبي نواس في خمرياته ومجونياته ، وهجاء مقذعاً ، وغزلاً لا يتميز بالرقة ، وربما كان أضعف فنونه ، ثم حكمة قائمة على السخرية تنتهي إلى فلسفة شكية مريرة متشائمة ، ورثاء لشيخوخته وضعفه .

١ المطرب : ١٤١

# ۲ – أبو مروان مؤمن بن سعيد بن إبراهيم بن قيس – ۲٦٧ ه

المغرب ١ : ١٣٢ – ١٣٤ الجذوة : ٣٣٠ المقتبس : ١٣٨ الحشني: ١٠٣ – ١٢١، ١٠١ النفح ٢ : ٨٧٣ ابن القوطية : ٧٧ ، ٨٥ اليتيمة ١ : ٣٧ – ٣٧٠

جده إبراهيم بن قيس من موالي الأمير عبد الرحمن الداخل، اتخذ قرطبة موطناً له ، وفيها ولد مؤمن ونشأ وعلا نجمه في الشعر أيام الأمير محمد ( ٢٣٨ – ٢٧٣) واختص بمدحه مسلمة ابن الأمير المذكور الوالقائد هاشم ابن عبد العزيز ، ولكنه كان كثير التندر والتهكم حاد الجواب لاذع التعليقات ، يتتبع زلا ت الناس ويكثر من الهجاء وينبز خصومه بالألقاب التي تدور على الألسنة بسرعة ، وهذا جر عليه عداوات كثيرة ، ولعله خرج عن قرطبة في رحلة إلى المشرق لكي يغيب عن أرض لم تعد تطيق وجوده ، وفي رحلته هذه لقي أبا تمام وروى عنه شعره ، وعاد إلى الأندلس بعد ذلك يقرىء شعر أبي تمام ويدرس الأحداث بجامع قرطبة الم ، وعلى مقربة منه يقرىء شعر أبي تمام ويدرس الأحداث بجامع قرطبة الم ، وعلى مقربة منه بعلس القاضي ، ولذلك كان مؤمن عارفاً بما يجري من أمور في مجالس القضاء فكان كثير العبث بالقضاة وقد مرت بنا مداعبته للقاضي قبعة عمرو بن

١ المغرب ١ : ١٣٤

٢ قضاة قرطبة : ١٠٤

عبد الله وتعريضه به واضحاك الناس بذلك أ. وكان لهذا القاضي ابن يدعى أبا عمرو كثرت فيه القالة ونسب إلى اختيان بعض المال المستودع فهجاه مؤمن ومدح أباه أ، فلما بلغت الأبيات سمع الأمير محمد قال : قد أكثر الناس في عمرو وفي ولده وعزل الأب عن القضاء ".

وكان مؤمن لا يدع موقع نادرة أبداً حتى مع الطلاب الذين يقرأون عليه . سأله مرة أحدهم بعد أن قرأ بيت أبي تمام :

أرْضٌ خلعتُ اللهوَ حَلَمْي خاتمي فيها وطلقتُ السّرورَ شـلاثا

من سرور هذه أصلحك الله ؟ فقال مؤمن : هي امرأة حبيب وقلم رأيتها ببغداد أو كانت تعليقاته تشيع بين الناس فير ددونها فتكون سبباً لتنكر الناس له وحقدهم عليه وتربصهم به . قيل له مرة : ما بالك لا تسامر الوزير حامداً (الزجالي) حسبما نراك تفعله مع الوزراء من أصحابه مع قديم اتصالك به ؟ فقال : ذاك جنازة غريب لا يصحبها من صحبها إلا لله . فبلغت كلمته حامداً فحقدها عليه . وبعد أيام ذهب مؤمن يشيعه وهو ذاهب من قصر السلطان إلى داره، فلما أراد مؤمن الانصراف قال له حامد : أعظم الله أجرك أبا مروان وكتب خطاك (وهو دعاء يقال لمن يشيع الموتى) أن ، هذا كله مع سابق صحبة ومسامرة ، حتى إن مؤمناً كان من مداحي حامد ، ولما ولي الكتابة مدحه بقصيدة مطلعها أن

١ قضاة قرطبة : ١٠٥

٢ قضاة قرطبة : ١٢١ وأبن القوطية : ٧٢

٣ قضاة قرطبة : ١٢١.

٤ المغرب ١ : ١٣٢٠

ه المغرب ۱ : ۳۳۱

٦ ابن القوطية : ٥٥

# أيُّ الأمورِ برأي حامد للم تنتظم نَظْمَ القــلاثد ا

وإذا كان حامد قد اكتفى بمعاتبته على هذا النحو فإن غيره لم تكن تهدأ ثائرته إلا بالانتقام . وكانت نقطة التحول في حياة مؤمن حين فسد ما بينه وبين القائد هاشم بن عبد العزيز . ففي سنة ٢٦٢ توجه هاشم في غزو في ناحية ابن مروان الجليقي الثائر ببطليوس ، وتقدم مبعداً عن معظم عسكره في فئة قليلة فأخذت عليه المضايق وقتل جماعة من أصحابه ووقع هو في الأسر افشمت به مؤمن وتوجه بعواطفه صوب عمر ابن عم هاشم وعدوه وقال يخاطبه في قصيدة صنعها سراً:

تصبّح أبا حفص على أُسْرِ هاشمِ ثلاث زجاجات وحَمَّسَ رواطمِ وَبُحْ بالذي قد كُنْتَ تُخْفيهِ خفيةٌ فقد قطّعَ الرّحمنُ دَوْلَةَ هاشمِ

وصنع على وزن هذه القصيدة قصيدة أخرى يمدح بها هاشماً لكي يظهر بمظهر البريء من الشماتة به .

وفي سنة ٢٦٤ خلص هاشم من الأسر ، وبلغته شماتة مؤمن وتغيرت عليه نفسه فأخذ يكيد له عند الأمير محمد . ومن السهل إيقاع شخص مثل مؤمن منطلق اللسان لا يتحفظ في أقواله . ويبدو أن هاشما نجح في سعايته ، وكان من ذلك أن ألقي مؤمن في السجن ، فأخذ يرسل القصائد والرسائل المطولات من حبسه إلى هساشم لعله يعطف عليه ، وتشفع لديه بجسده محمد بن جهور فما أفاده ذلك شيئاً ، فلما يئس من عطفه أخذ يهجوه بالمقذعات ٢.

١ ابن عذاري : ١٥٤

۲ المغرب ۱ : ۱۳۳

ولبث مؤمن في سجنه حتى عام ٢٦٧ . ثم إن أهل السجن ذات يوم كسروا السجن وفروا منه ، وربما كان سبب ذلك مجاعة حدثت حيئة وتطاول فيها المفسدون وكثرت السرقات والتعديات ، وأبى مؤمن أن يفر حين سمع أن هاشماً قدم لمعاينة السجن ظناً منه أن ذلك قد يرقق قلبه عليه ، ولما دخل هاشم قام إليه مؤمن واستعطفه فلم يلتفت إليه بل أوصى السجان أن يوصد عليه ، فأدركه كمد ويأس لم يمهلاه أكثر من ستة أيام ، وتوفي ليلة الثلاثاء لأربع خلون من رجب سنة ٧٦٧ .

#### شعر ه

قال فيه ابن حيان : إنّه فحل شعراء قرطبة ، ولقبه الحجاري و دعبل الأندلس » لأنّه تميز في الهجاء حتى كان يهاجي ثمانية عشر شاعراً ويتفوق عليهم ، وممن كان يهاجيه ديك تيس الجن أحمد بن محمد الكتاني ( الجياني ) " والعتبي المختص بمدح الأمير القاسم بن محمد وعباس بن فرناس ، وكان مؤمن يتندر عليه في محاولته الطيران ويقول :

يَطُمُ على العَنْقاء في طيرانيها إذا ماكسا جثمانيه ويش قشعم

وصنع عباس في بيته هيئة السماء وخيل للناظر فيها النجوم والغيوم والبروق فهجاه مؤمن عابثاً. وكان أيضاً يتعقبه في شعره، فلما أنشد قول عباس في مدح الأمير محمد:

۱ قضاة قرطبة : ۱۵۱

۲ ألمغرب ۱ : ۱۳۳

٣ ألمغرب ٣ : ١٥٨

٤ المغرب ١ : ١٣٤

## رأيتُ أميرَ المؤمنين محمداً وفي وجهه بَذْرُ المَحَبَّة يُشمر

قال له مؤمن : قبحاً لما ارتكبته ، مجعلت وجسه الحليفة مَحْرَثاً يشمر فيه البذر ! فخجل عباس وسبته الله .

وقد قال الحميدي إنه كثير الشعر ولكن لم يصلنا إلا مقطعات قليلة منه ، وأقل ما تبقى من شعره هو الهجاء ، فنه الذي كان فيه ظاهراً على معاصريه من الشعراء ، وقد كان هو والغزال مسلطين على هجاء زرياب ، وربما كان ذلك غيرة مما ناله ذلك المغني من حظوة لدى صاحب السلطان ، فمن أهاجيه فه ٢ :

تَبَارِكَ مِن أَذِلَ الْحَرَّ حَيى تَمَعَكُ فِيهِ أَفُواهِ الْكَلَابِ ومن جعل الغوالي سائلات على أصداغ أسود كالغراب

ووردت له مقطعات في الغزل لأن ابن فرج ذكره في الحدائق وأورد له أمثلة من شعره الغزلي . وذكر له ابن حيان في المقتبس قطعة من الغزل بالمذكر " . ومن أصدق شعره تصويراً لحاله قطعة يصور فيها نظرة الناس لله واستثقافه له وتحاميهم لقاءه ، وفيها يقول أن :

إنما أزْرى بقدري أنّني لستُ من بابة أهل البلد ليس منهم غيرُ ذي مقلية لنوي الألباب أو ذي حسد بتحامون لقائي مثلماً بتحامون لقاء الأسد

١ النفح ٢ : ٨٧٣

٢ كتاب التشبيهات : ٢٨٥ وانظر ص : ٢٧٨ أيضاً .

٣ المقتبس: ١٣٨

ع اليتيمة ١ : ٣٧٢

طلَعْتَى أَنْقُلُ فِي أَعِينِهِم وعلى أَنفسهِم مِن أُحُدُ لَو رَأُونِي قَعْرَ بِحِرِ لِم يكُن أُحَد يأخذ منهم بيدي

وكان الأمر شبيها بما قال ؛ ومن صوره المستملحة قوله يصف نفسه وهو مبترد ويسخر من حالته ' :

ليس عندي من آلة البرد إلا حسن صبري ورعدتي وقنوعي فكأني من شدة البرد هر العلوع الشمس عند وقت الطلوع

وله قطعة ذات سخرية عميقة يتغزل فيها بالدرهم ويقول ٢ :

تَيَّمي حبَّك يا درهم فالقلبُ من برح الهوى مغرم أ يا مشبه النجم إذا ما بدا منك استعارت حسنها الانجم إن كنت لا أهواك كنت الذي في عين مهران إذا يلطم "

١ كتاب التشبيات : ١٧١

٢ كتاب التشبيات : ٢٦٥

٣ يشير إلى شخص مجنون بذلك الموضع المسمى «عين مهران» .

# ۳ – محمد بن یحیی القلفاط ۳۰۲ ه

طبقات النحويين: ٣٠١ واليتيمة ١ : ٣٩٥ والحذوة : ٩٩ وبغية الملتمس : ١٩٤٤ والنفح ٢ : ٣٩٥ والمغرب ١ : ١١٥ انباه الرواة ٣ : ٢٣١ ، ابن عذاري ٢ : ١٩٣ الحلة : ٣٠١ ، ابن عذاري ٢ : ٣٩٣ الحلة : ٣٤١ ، ١٩٣ المقتبس : ٤٤ ، ٤٤

قرطبي كنيته أبو عبد الله ، سكتت جميع المصادر عن تعيين ميلاده ، ولكنا نعلم أنه كان حياً في أيام الأمير عبد الله ( ٢٧٥ – ٣٠٠) وأيام عبد الرحمن الناصر، ورجع الحميدي أنه عاش إلى أيام الحكم المستنصر، وهذا مستبعد . وكان سلطان الأمويين أيام عبد الله قد تقلص، فهناك ابن حفصون كبير الثوار بالأندلس ، وابن حجاج الذي استقل بإشبيلية، وسعيد بن جودي بغرناطة وغيرهم كثيرون ، وكل واحد منهم يتصرف في شئون منطقته ، وكل شيء ينذر بانتكاس ، وفي هذه الغمرة من الفوضى نسمع القلفاط يهجو الأمير عبد الله نفسه بقوله من قصيدة أ :

ما يَرْتَجِي العاقلُ في مُدّة الرَّجْلُ فيها مَوْضِعُ الراسِ

ولعله في هذه الفترة ارتحل عن قرطبة وقصد عبيد الله بن الشالية بمنطقة سمنتان وكاتبه يومثذ عبيديس الجياني ، ولما وصل القلفاط إلى جبل سمنتان كان عبيد الله غائباً فرحب به الكاتب عبيديس وأكرمه ، لكن غيبة عبيد

١ المغرب ١ : ١١١

الله طالت ، فعزم القلفاط على الحروج فكتب عبيديس قصيدة إلى ابن الشالية يقدم له فيها القلفاط ويسأله أن يمنحه البر والإكرام .

ولما نجم إبراهيم بن حجاج بإشبيلية قصده القلفاط ، كما قصده غيره من الشعراء ، ومدحه بقصيدة أولها :

أرقت رحلي فأهمت جفونا

وفي تلك القصيدة أنحى بالهجاء على أهل بلده قرطبة ، وأفحش في ذكر كبرائها وعظماء دولتها ، فتوجس منه إبراهيم ريبة ولم يرق في عينه ، وأبغضه لذلك وصرفه دون نوال ، فعاد إلى قرطبة عنقاً وأخذ يهجو إبراهيم ابن حجاج ، وقال فيه قصيدة مطلعها :

لا تنكري للبين طول بـُكاثي

ومنها البيت :

أَبْغي نوالَ الأكرمينَ معـاً ولا أبغي نوالَ البُومَةِ البَكْمَاء

وبلغت القصيدة مسامع إبراهيم فغضب وحلف إن عاد القلفاط إلى المحاء أنه سيرسل إليه من يأخذ رأسه بقرطبة على فراشه ، ودس اليه من يعلمه ذلك ، فخاف القلفاط على نفسه وسكت ، وحمد الناس بقرطبة لإبراهيم هذه الفعلة لشدة ما كان يلحقهم من هجاء القلفاط ، ومعنى ذلك أنه هدده إذا لم يكف عن الهجاء جملة .

هكذا كاد هجاؤه أن يجني عليه وكذلك كان ميله إلى العبث سبباً في

144

14

١ ابن عذاري ٢ : ١٩٣ والمغرب ١ : ١١١ قال إبراهيم بن حجاج : «واقد الذي لا إله غيره لئن لم تكف عا أخذت فيه لآمرن من يأخذ رأسك فوق فراشك » .

مآزق كادت تودي بحياته ، ذلك أنّه كان يحب التهكم بالمؤدبين ويحتال بصنوف الحيل ليعبث بهم – تنكر ذات مرة ودخل على مؤدب اسمه صالح ابن معافى وأظهر له أنّه يريد أن يتلقى العلم على يديه وانتسب له إلى البادية ، فاجتهد صالح في تأديبه وتبصيره ثم دلّ صالح على حقيقته فلما جاءه ذات يوم أمر تلاميده بربطه إلى أحد أعمدة المسجد وضربه وتداول تلامذته ضربه كذلك حتى كادوا يأتون عليه ا

وتعرض مرة أخرى للموت بسبب الهجاء، فقد كان في قرطبة رجل اسمه حرقوص وعد القلفاط أن يصحبه إلى كرم له بالجبل، وطالت المدة وحرقوص لا يفي بوعده ، فلج القلفاط في هجائه ، فلما سمع بذلك والد حرقوص لاطفه وأخذه إلى الكرم وحبى له من فواكهه شيئاً حمله إلى منزله ، ولكن القلفاط لم يسكت عن الهجاء وعندئذ ضاق حرقوص به ذرعاً ، وأخذ سكيناً وقد عرف أنه في داره – وتسور عليه الدار ، فلحظه القلفاط وأدرك الشر ، فعمد إلى مصلاه واستقبل القبلة ودخل في الصلاة ، فأمسك عنه حرقوص وقال : يا فاسق والله لولا أنك عذت بمعاذ للقيت الله بدمك فإنك زنديق حلال الدم ٢ .

ولم تكن حاله مع الشعراء خيراً من هذا لأنه كان شديد التعرض كثير المهاجاة لهم "، حتى إن أصدقاءه منهم لم يسلموا من لسانه ، وكان بينه وبين أبن عبد ربه سبب من صداقة ثم تغيرت الحال وتهاجيا هجاء مقذعاً ، كان من جملته قول القلفاط يهجوه أ :

ياعيرس أحمد إني مزمع سفرا فودعيني سراً من أبي عُمرًا

١ طقبات الزبيدي: ٢٩٩

٢ طبقات الزبيدي : ٣٠٣ - ٣٠٠

٣ المصدر السابق : ٣٠٣

ع النفح ٢ : ٨٣٨ والمقتبس : ٢٤

ومن أصدقائه أبو عبد الله محمد بن إسماعيل الملقب بالحكيم وكان الغاية في علم العربية والحساب ، بات عنده القلفاط مرة حتى تبلج الصبح وكادت الشمس تطلع عليهما فانتبه القلفاط فقال للحكيم :

يا ديك ما لك لم تصرُحْ لتُنْبِهِنا لقد أسأت بنا ديك الدجاجاتِ يا آكلاً للقدى يا سالحاً عبثاً على الحصيرِ بهيمي البهيمات

## فأجابه الحكيم :

لقد صرختُ مراراً جمة عدداً قبل الصباحِ وبعد الصبحِ تاراتِ لكن علمتُك نواماً وذا كسل ِ قليلَ ذكر ِ لجبّار السماواتِ ا

وممن تولع بهم وآذاهم بهجائه أبو زيد الأدبب .

ومن كل هذا يتجلى لنا أن الإسراع إلى الهجاء والذم كان طبعاً متأصلاً في القلفاط لا ينفك عنه .

وكان القلفاط من حيث مظهره وسخ الثياب رذل الهيئة .

وكان يجمع إلى قدرته في الشعر ، قدرة فائقة في اللغة ، ولم يكن أحد يقارن الحكيم – صديقه – في علمه وثقابة ذهنه في نظره غيره ، ولذلك عد القلفاط في النحويين ، وأورد له الزبيدي قصيدة جمع فيها بعض المسائل والأحاجي النحوية " ، ويبدو أنّه لم يؤلف في النحو وإنّما اكتفى بالإقراء والتدريس ، وقد دلّل الزبيدي على اطلاعه اللغوي بحديث رواه أحدهم ولا يسجى المسلم في عرض أخيه » فاعترضه آخر وقال « لا يسحى المسلم . . . »

١ طبقات الزبيدي : ٣٠٠٠

۲ التكملة : ۳۳۲

٣ طبقات الزبيدي : ٣٠٤

بمعنى يقشر . فلما عرضت الكلمة على القلفاط قال : بل صوابها « لا يشحي » أي يفتح فاه بسبه من قولهم : «شحا الحمار فاه بالنهيق » ، وكان محمد بن يحيى في النفر الذين جمعهم عبد الرحمن الناصر لانتساخ شعر أبي تمام وترتيبه ا .

#### شعره

قال الزبيدي في القلفاط: كان شاعراً مجوداً مطبوعاً ، وكان يقصد فيطيل ويحسن ، وعدة ابن حيان من شعراء المعلمين ولكن لم يصلنا من شعره قصيدة واحدة بطولها ، حتى هجاؤه الذي كان سيفاً مسلولاً في وجوه الناس بقرطبة لا نعرف منه إلا أبياتاً . على أن غلبة الهجاء عليه لم تحرمه من المشاركة في موضوعات شعرية أخرى ، وبخاصة الغزل ، وغزله رقيق سهل الانسياب ، من ذلك قوله :

يا غزالاً عن ً لي فاب تز ً قلبي ثم ً ولتي أنت منتي بفسؤادي يا مُني نفسي أوْلي

وقد أنشد أحد الأندلسيين قصيدته هذه لأحد البغداديين فأعجب بها وفضًّلها على ما سمعه من شعر ابن عبد ربه وقال : « هذا الشعر بختمه ، لا ما أنشدتني به آنفاً » أ . وأورد له الثعالي في اليتيمة قطعتين في الغزل لعلهما

١ طبقات الزبيدي : ٣٠٢

لا طبقات الزبيدي : ٣٠٦

٣ المقتبس : ٤٨

ع طبقات الزبيدي : ٣٠٢

من قصيدة واحدة ، والأولى منهما ا

طوى قلبي على الأحزان طياً تَجَدَّدَ حَبِّهُ فازددتُ غَيَّا وذاك الوجهُ أَهْلُ أَنْ يُحَيَّا

والثانية :

لقد جـد دُّت لوعاتي عليها سيدكرُ وصله ما دام حيها محاسينه ُ إذ ن أنساه ُ ميها

أبا طيف السما وهمّفا إليّا ألمّ مواصلاً كأخي غرام غزال لو رأى غيّلان بوماً

وذكره أبو عامر أبن مسلمة في كتاب الارتباح بوصف الراح ونقل عنه الحميدي له شعراً في الرياض :

مُزْنُ تُغَنّيهِ الصّبا فإذا همى لَبَتْ حَيَاهُ رَوْضَةٌ غَنّاءُ فالأرضُ من ذاك الحيا مَوْشيةٌ والروضُ من تلك السماء سماء ما إن وَشَتْ كفّا صناع ما وَشى ذاك الغناء بها وذاك الماء زهرٌ لها مُقَلٌ جواحظُ تارةً ترنو ، وتارات لها إغضاء

وشعره في الغزل رقيق حقاً، وفيه من الحيوية والحرارة ما يفتقد في هذه المقطوعة التي يصف فيها الروض . على أنه بعد ذلك أنموذج فذ للشاعر الأندلسي الهجاء ، المثقف بثقافة لغوية نحوية ، البعيد بعض الشيء عن حياة البلاط ، الملابس لحياة الناس في قرطبة .

١ اليتيمة ١ : ٣٩٥

## شعراء عهد الخلافة ۳۰۰ – ۳۹۹

يشغل هذه الفترة ثلاثة من الحلفاء الأمويين هم الناصر والمستنصر وهشام المؤيد ، إلا أن المؤيد كان ضعيفاً وكانت السلطة الفعلية في يد الحاجب ، وقد تولّى الحجابة المنصور بن أبي عامر والمظفر عبد الملك وعبد الرحمن شنجول ، ولهذا يمكن أن تسمى الفترة الثانية (بعد ٣٦٦) باسم الدولة العامرية . على أنه ليس هناك انفصال في الحركة الأدبية ، فإن كثيراً من الشعراء الذين عاشوا في الفترة الأولى استمروا أحياء في الدولة العامرية . ويعد ابن عبد ربه صلة بين هذه الفترة والتي سبقتها ، وبعد وفاته بعامين قدم القالي إلى الأندلس ، وهنا يبدأ عصر النهضة الأندلسية في اللغة والنحو والأدب وغير ذلك ، وفي تلك الفترة عاش أحمد بن فرج الجياني صاحب الحداثق وقد ذكر في كتابه مختارات لمعاصريه ولمن كان قبلهم ، ويمكن أن نستعيد جزءاً من هذا كتابه مختارات لمعاصريه ولمن كان قبلهم ، ويمكن أن نستعيد جزءاً من هذا الكتاب الذي لا يزال مفقوداً مما نقله الحميدي وابن سعيد وابن الأبار في الحلة السيراء ؛ وشعراء هذه الفترة كثيرون منهم مقدم بن معافى القبري وابن هذيل والرمادي وعبد الملك بن إدريس الجزيري وجعفر بن عثمان المصحفى والشريف الطليق وابن دراج .

ومع أن ابن درّاج عاش طويلاً في ظلّ الدولة العامرية إلا أنّنا سنجعله أحد الأمثلة على ما أحدثته الفتنة البربرية من تأثير ، ونكتفي بدراسة ثلاثة شعراء يمثلون عهد الحلافة هم : ابن عبد ربه والرمادي والشريف الطليق .

# ۱ – أبو عمر أحمد بن مجيمد بن عبد ربه

#### ١٠ رمضان ٢٤٦ هـ – ١٨ جمادي الأولى ٣٢٨ ه

المطمح: ١٥ والحذوة: ٩٤ ويغية الملتمس زقم: ٣٢٧.

ومعجم الأدباء ٢ : ٦٧ وابن خلكان رقم : ٤٥ والرأيات : ٤٧

والمطرب: ١٤١ وأين الفرضي ١٤١ .

وأشعاره في العقد واليتيمة ١ : ( ٣٦٠ ، ٢١٤ ) ، والنفح ، والشريشي ، وابن عداري ، وتاريخ الناصر ، والمقتبس : ١١ وصفحات أخرى ، وابن عبد ربه وعقده للدكتور جبر اثيل جبور.

كان سالم – أحد أجداده – مولى من موالي الأمويين ، وقد نشأ أحمد حفيده بقرطبة ، وكان في نشأته فقيراً خاملاً ، فطلب العلم على شيوخ عصره في جامع المدينة ، ومن أهم شيوخه بقي بن محلد وابن وضاح والحشي . وأول هؤلاء كان ذا فضل كبير على الثقافة الأندلسية الفقهية لأنة بالإضافة إلى سعة علمه ، وكثرة تواليفه ، أدخل إلى الأندلس كثيراً من كتب المشارقة كصنف ابن أبي شيبة وفقه الشافعي والتاريخ لحليفة بن خياط ، والطبقات له أيضاً ، وكتاب سيرة عمر بن عبد العزيز للدورقي ونسخة من كتاب العين سمعها على ابن ولاد بمصر . وأما ابن وضاح فإنه كان عالماً بالحديث ، بصيراً بطرقه ، متكلماً على علله . وأما الخشي فإنه لقي لغويي المشرق في رحلته بطرقه ، متكلماً على علله . وأما الخشي فإنه لقي لغويي المشرق في رحلته فأخذ عنهم كثيراً من كتب اللغة ، رواية الأصمعي ، ودخل بغداد وكتب بها كتب أبي عبيد القاسم بن سلام، وأدخل الى الأندلس كثيراً من حديث الأثمة وكثيراً من اللغة والشعر الجاهلي رواية . فالثقافة التي تلقاها ابن عبد ربه

عن هؤلاء الأعلام تشمل الفقه والحديث واللغة والسير والأخبار . ومعرض هذه الثقافة كتاب العقد ، لأن فيه نقولاً من كتب المشارقة وفي رأسها كتب ابن قتيبة وكتب ابن سلام وبخاصة كتاب الأمثال ، فإنه قد اقتبسه في كتاب العقد ، بشيء من الاختصار ، هذا عدا اطلاعه الواسع على دواوين شعراء المشرق ومؤلفات اللغويين . ولهذه الثقافة أثرها في شعره . كما سأبين من بعد .

وقد اكتسب ابن عبد ربه بعلمه أولاً وبشعره ثانياً مكانة كبيرة بين علماء الأندلس وأدبائها وفي بلاط أمرائها ، واغتى بعد فقر وساد بعد خمول حين اتفقت له أيام كان للعلم فيها نفاق ' ، إلا أنّه جنح إلى الشعر فغلب عليه . وكان متصاوناً متديناً آخذاً بحظه من المتع المباحة ، وقد مر بنا كيف كان

وكان متصاوناً متديناً آخذاً بحظه من المتع المباحة ، وقد مرَّ بنا كيف كان مغرماً بالغناء يدافع عنه ويرى إباحته ، أما الحمر فلا أظنه كان يشربها وإن أكثر من ذكرها في شعره . على أنه قد يستشف من ندمه عندما كبر أنه كان مقبلاً على اللذات ، ولكني أعتقد أن توبته كانت توبة الفقيه المتحرج لا توبة اللاهي العابث ، وأعني بالفقيه المتحرج من يدركه الحوف من صغائر الذنوب في شيخوخته ومن ينظر إلى الغزل أو القول في الحمر أو إلى استماع الغناء والنظر إلى الجواري الجميلات نظرة محالفة لما كان يستبيحه من ذلك في شبابه ، ولعله أن يتوهم ذنوباً لم يقترفها . وربما بدا لي أن ابن عبد ربه كان أقرب لى التزمت منه إلى الانطلاق ، فقد أورثته ثقافته الفقهية نظرة محافظة متشددة للى التزمت منه إلى الانطلاق ، فقد أورثته ثقافته الفقهية نظرة محافظة متشددة نفر من كل جديد وتعادي العلوم الدنيوية \_ إذا صحت التسمية \_ ويكفي أن فذكر صلته بمسلم بن أحمد بن أبي عبيدة الليثي ، الذي كان علماً بالحساب فذكر صلته بمسلم بن أحمد بن أبي عبيدة الليثي ، الذي كان علماً بالحساب فذكر صلته بمسلم بن أحمد بن أبي عبيدة الليثي ، الذي كان علماً بالحساب فذكر صلته بمسلم بن أحمد بن أبي عبيدة الليثي ، الذي كان علماً بالحساب فذكر صلته بمسلم بن أحمد بن أبي عبيدة الليثي ، الذي كان علماً بالحساب فذكر صلته بمسلم بن أحمد بن أبي عبيدة الليثي ، الذي كان علماً بالحساب فذكر صلته بمسلم بن أحمد بن أبي عبيدة الليثي ، الذي كان علماً بالحساب علماً بالماعة ،

١ الحقوة : ٤٤

وتهكم بمعارفه الفلكية والجغرافية ، وأعلمه بأنَّه لا يصدق ما تضمنته علومه . في قوله ' :

زعمت بهرام أو بيدخت يرزقنا لا بل عطارد أو مريخ أو زُحلا وقلت إن جميع الحلق في فكك بهم يحيط وفيهم يتقسيم الأجلا والأرض كورية حف السماء بها فوقاً وتحتاً وصارت نقطة مثلا صيف الحنوب شتاء للشمال بها قد صار بينهما هذا وذا دُولا كما استمر ابن موسى في غوايته فوعر السهل حتى خلته جبلا أبلغ معاوية المصغى لقولهما أني كفرت بما قالا وما فعلا

وابن موسى هو الأقشتين ومعاوية هو ابن الشبانسي . ومن صور العداء بينه وبين العلوم الجديدة أنه ربما كره ابن أخيه سعيداً من أجلها ، لا لأن هذا كان ثقيل الظل ، كما يقول صاحب المغرب .

وعلى الرغم مما بلغه من مكانة ، لما شهر عنه من تقوى وديانة ، فقد كان ، فيما يبدو ، ضيق العطن ، حاد الطبع ، سريعاً إلى الهجاء ، متبرماً بالناس ، كثير الشكوى من الزمان ، سيء الظن بالمجتمع ، مسرعاً إلى رؤية السيئات دون الحسنات في زمانه وأهله ، وإذا عادى صديقاً اندفع في هجائه ، وقصته مع القلفاط الشاعر الذي كان من أقرب أصدقائه إليه قد تصور حدته وسلاطة لسانه إذا هجا . على أن علاقته بغير القلفاط من شعراء عصره كانت طيبة ، فكان بينه وبين محمد بن عبيد الله بن أبي عبدة الليثي مقارضات شعرية ، كتب إليه ابن أبي عبدة يقول " :

١ طبقات صاعد : ٧٤ و إبن الفرضي ٢ : ١٣٦

٢ انظر المغرب ١ : ١٢٠ ، وطبقات صاعد : ١٣١ ، وابن أبي أصيبعة ٢ : ٤٤ ، واليتيمة
 ١ : ٤٠٤ ، والتكملة : ٧١٠

۳ الحائرة : ۲۲

أعدُها في تصابيها جذاعا فقد فُضَّتُ خواتمها نزاعا قلوبٌ يَسْتَخفُ بها التصابي إذا سُكبَتْ لها طارت شعاعا .

فأجابه ابن عبد ربه بأبيات قال فيها:

متى يتمشي الصديق إلي فترآ مشيت إليه مين كرم ذراعا

ومن هذه الإخوانيات ما حكاه الحميدي أيضاً عن صديق له أرسل إليه طبقاً فيه أنابيب من قصب السكر ، فكتب ابن عبد ربه إليه ، مرفقاً قصيدته

بعثت يا سيدي حُلُو الأنابيب عند ب المناقة مُخْضَر الحلابيب

وهو يخاطب في بعض أشعاره صديقاً له يكني بأبي صالح وينعي إليه الكرم وانعدام الكرام في عصره . ولا نعرف شيئًا أدق عن علاقاته أو عن حياته الخاصة إلا أنَّه فقد اثنين من أبنائه وكان أحدهما طفلاً والآخر كبيراً يكني بأبي بكر ويسمى يحيى ورثاهما بقصائد كثيرة منها ٢:

بِكَيْتُ عِظَامُكَ وَالْأُسَى يَتَجَدَّدُ وَالصِيرُ يَنْفُدُ وَالبُّكَا لَا يَنْفُدُ يَا غَالِيكًا لَا يُرْتُحِي لَايَابِيهِ وَلَقَالُهُ دُونَ القيامية مُوْعِدُ ما كان أحسن مَلْحِداً ضُمَّنْتَهُ لو كان ضمَّ أباك ذاك الملحد بالياس أسلو عنك لا بتَجَلُّدي هيهاتِ أبن مِنَ الحزينِ تَجَلُّدُ

ومنها :

١ الحذوة : ٣٧٦

واكبدا قد تقطعت كبدي وحرَّقتُها لواعيجُ الكَمدِ ما مات حيٍّ ليت أسفاً أعدرُ مِن والدِ على ولدِ

ومن قصائده في رثاء ابنه الطفل ا

على مثلها من فجعة خاني الصّبر فراق حبيب دون أوبتيه الحسّر ولي كبيد مشطورة في يد الأسى فتحت الثرى شطر وفوق الثرى شطر يقولون لي صبر فؤادك بعنده فقلت لهم : ما لي فؤاد ولا صبر فريخ من الحمر الحواصل ما اكتسى من الريش حتى ضمّه الموت والقبر إذا قلت أسلو عنه هاجت بكلييل يجدد هيا فكر يجدد أ ذكر وأنظر حولي لا أرى غيير قبره كأن جميع الأرض عندي له قبر

وفي أواخر عمره أصيب بالفالج ، ولما توفي سنة ٣٧٨ ه (قبل قدوم القالي بعامين) تجمع في جنازته جمع عظيم وتكاثر الناس تكاثراً راع يحيى ابن هذيل ، وكان يومئذ صغير السن ، فسأل : لمن هذه الجنازة ؟ فقيل له : لشاعر البلد ، وفي هذا دليل بيتن على ما كان يتمتع به هذا الشاعر من مكانة في قرطبة ، وقد أثر ذلك في نفسية اليافع يحيى بن هذيل ، فاتجه إلى دراسة الأدب ، ليحرز مثل مكانة ابن عبد ربه .

#### صلته بأمراء عصره"

كان عمره حين توفي الأمير محمد ( ٢٧٣ ) سبعة وعشرين عاماً ، ويبدو

١ المقد ٣ : ٢٥٨

۲ الجذرة : ۲۵۸

بي هذه الفقرة عرض لبعض مدائح ابن عبد ربه ، جاءت متفرقة في المصادر ، وليس فيها
 إلا هذا ، فيستطيع القارى، أن يقفلها إذا شاء .

أن صلته به لم تكن وثيقة ، لأنه يروي صفاته عن أستاذه بقي بن محلد ، فلما تولى المنذر إمارة الأندلس أصبح من شعرائه المقربين ، وله فيه قصيدة طويلة بقى منها البيتان أ :

بالمنذر بن مُحَمَّد شرُفَتْ بلادُ الأندلُسُ فالطيرُ فيها قد أنِسُ

وكأنه في هذا القول كان ما يزال يتعلق بأهداب المشهورين من شعراء المنذر كالعكى الذي يقول؟ :

بالمنذر المأمون طاب زمانُنا وبطيب دَوْلتيه ِ تطيبُ الأنفُسُ

ولم يطل العهد بالمنذر حتى توفي وخلفه عبد الله ( ٢٧٥ – ٣٠٠) فظل ابن عبد ربه يسير في ركابه ويقول في خلافته " :

خلافة عبد الله حج على الورى فلا رَفَتُ في عَصْرِهِ وفُسُوق مُ تَجلَتُ دياجي الخيفِ عن نُورِ عَدْ لِهِ كَمَا ذرَّ في جُنْح الظلام شروق وثقف سهم الدين بالعدل والتَّقي فهذا له نَصْلٌ وذلك فُوق أ

ومدح من قواد هذا الأمير عبد الله بن محمد بن أبي عبدة ، ولا ربب في أنه أيضاً تتبع في شعره انتصارات عبد الله وقواده على المنتزين الثائرين في نواحي الأندلس وبخاصة ابن حفصون . فلما نجم ابن حجاج بإشبيلية شد إليه الرحال ومدحه بقصائد كثيرة ، ولا يعد تحرمه بابن حجاج خيانة

١ ابن خلكان (ترجمة رقم : ١٥)

۳۰ این عذاری ۲ : ۱۸۰

٣ ابن عذاري ٢ : ١٨٣

لمواليه الأمويين لأن ابن حجاج لم يباطن ابن حفصون إلا مدّة يسيرة ثم عاد إلى مهادنة الأمير الأموي ، ومن مدائحه في إبراهيم بن حجاج ' :

كتابُ الشوق يَطُويه الفؤادُ ومن فينض الدموع له مداد ُ تخطُّ يدُ السِكاء به سُطُوراً على كَبدي ويُمْليها السُّهادُ ـُ وكيف وبي فؤاد" مُسْتطـير" بمَنَ لا يُسْتطارُ له فؤادُ وإبراهيم حاتمها الجواد أمن بمَن يكونُ الجودُ خلُّـواً ومد ْحَتُهُ رباطٌ أوْ جهادُ وبارَكهُ بمَنْ بأتيـه حَجَّ ولي في الأرض راحــلة " وزاد ً " وما لي في التخلُّف عنه عُـُذُرٌّ

ومضى في عهد عبد الله يشيد بكفاحه ضد الثاثر ابن حفصون ، ومن أشهر الرجال الذين مدحهم في أيام عبد الله وصدر خلافة الناصر القائد أبو العباس أحمد بن محمد بن أبي عبدة ، ومن مدائحه فيه ٢ :

نفسي فداؤك والأبطال واقفة والموتُ يَقَسَمُ في أرواحها النَّقَمَا حتى تحكمت فيها مثلما احتكما

شاركت صرف المنايا في نفوسهم لو تستطيعُ العُلا جاءتُكَ خاضعةً حتى تُقَبِّلَ منك الكفَّ والقدَّما

#### ومنها قوله "

الله جَرَّدَ للنَّـــدي والبـاس ملك إذا استقبلتَ غُرَّةً وجهه وجه عليه من الحياء سكينة

سيفاً فقلده أبا العبساس قبض الرجاء إليك روح الياس ومَحَبَّة تجري مع الأنفاس

۱ ابن عذاري ۲ : ۱۹۲

٢ المقد ١ : ١٢٩

٣ المقد ١ : ٣١٢

### وإذا أحبُّ اللهُ يومــــآ عبده ألقى عليـــه عبّــة للنــــاس

وقد اتصل أيضاً من رجال الأمير .عبد الله بالوزير الكاتب عبد الله بن محمد الزجالي ، وكان هذا محبباً إلى الناس ، إلا أن الأمير عزله مدة ثم أعاده إلى خطته ، ففرح الناس لرجوعه ، وعبَّر ابن عبد ربه عن فرحه في قوله ١ :

والمسجد الحسامعُ الذي عَـمـرْ

خليفة الله في بتريّت يُسيرُّ للناس مثلما يَجْهرْ يا قَمَرَ الأرضِ إِنْ تَغِبْ فَلَقَدَ أَقَمَتَ لَلْنَاسَ كُوكِبًا يَزْهَرُ مَا فَرَحَ النَّاسُ مِثْلُ فَرَحْتُهُم \* لَمَّا أَقِيلَ الْأُديبُ واستُوزِرْ وابتهج المُلْكُ حين دَبْرَهُ عينُ الإمامِ التي بها يُسْصِرُ

يا ملكاً يزدهي به المنبر

## وقال أيضاً في تلك الحادثة :

تجدُّدَت الدنيا وأبْدَتُ جمالها عشية يوم السبت جاءت ببيعة بها جبر الله الكسير من العسلا فأشرقت الآفاقُ نوراً وبهجةً " بتجديد عبد الله أعظم دولــة ولما تولِّت نَصْرةُ العيش رَدُّها

وردأت إلينا شتمستها وهلالها من الله لا يرجو العدوُّ زوالهـــا وأدرك منه عَشْرةٌ فأقسالها ومدأت علينا بالنعيم ظملالها لمولاه عبد الله كان أزالها فآلت إلى العبد القويم مآلها

وعاش في أيام الناصر ثمانية وعشرين عاماً لم يتوقف فيها عن الإنتاج حتى آخر عمره ، وهي أكثر فترات حياته غني بالشعر واهتماماً به ، فقد افتتح عهد الناصر بقوله له يوم البيعة ٢ :

١٠ : اعتاب الكتاب

۲ تاریخ الناصر : ۲

يا مَن عليه ِ رداء البـــأس ِ والجود لما تطلعت في يوم الحميس لنسا وبادرت نحوك الأبصار واكتحلت

والناسُ حولك في عيد بــــلا عيــــد بحسن يوسف في عراب داود

وقال في تلك المناسبة أيضاً :

والملكُ عَضَّ جديـدُ ما كان فيك مزيسد تاجان : بأس وجود ً لنا الهبلال السعيد يـكون ُ للنــاس عيــد ُ

مَنَنْ جُود كُفُلُكُ بجريالماء فيالعُود

بدا الهلل جديداً يا نعمة الله زيدي إمام عدل عليه يوم الحميس تبدي فكلُّ يسوم خميس

وتابع انتصاراته المتتالية وبخاصة الغزوة الأولى (٣٠٠) وهي غزوة المتتلون وقد أكثر ابن عبد ربه من ذكرها ، ومن أولى قصائده فيهــا ، وقد فصل الناصر لها :

فصكت والنصر والتأبيد جُنْداكا ورحمة الله في الآفاق قد نُشْرَتُ قد اكتست حلكا "من وَشَّي زَهْرَتُهَا طلعت بين الندى والبأس مبتهجأ ضد أن في قبضي كفيك قد جُمعا يمضي أمامك نصر الله منتصلتاً والناسُ يدعونَ والآمـــالُ راغبةٌ والطوعُ يرجوك والعصيانُ يحشاكا

والعزُّ أولاك والتمكينُ أخر اكا والأرضُ تُبدى تناشراً لمداكا كَأَنَّ زُخُرُفُهَا فِي الْحُسْنِ حَاكَاكَا هندا بیمناك بل هندا بیسراكا لولاهما لم ينطب عيش ولولاكا بالفتح يقصمُ مَن في الأرضِ ناواكا

١ تاريخ الناصر : ٤٠ – ٤١ و ابن عذاري ٢ : ٢٣٦

٢ تاريخ الناصر : ٢٤ – ٢٥

وانتهت فتوح الناصر في هذه الغزوة إلى أن ملك سبعين حصناً من أمهات الحصون ، وقد ذكر ابن عبد ربّه ذلك فقال ' :

في غزوة مائتا حصن ظفرت بهما في كلُّ حصن غزَاةٌ للعنساجيج والمبنى سدأ باجوج وماجوج ما كان منك سليمان ليُدركه

وقضى الناصر أيضاً على ثورة مدينة استجة (٣٠٠) وفي ذلك يقول ٢:

تقديمها نصر وتابعها فتنح فلُقُّوا عذاباً كان موعدة ألصُّبح يتم له عند الإمام ولا صُلْح وقد مسهم قرح وما مسنا قرح

ألا إنه فَتَح يُقُرُّ لَه الفَتْحُ فَأُولُهُ سعدٌ وآخره نُجْحُ سرى القائد ُ الميمون خير َ سريّة فلا عَهْدُ المُرَّاقُ مِن بعد هذه فولنوا عباديدا بكل ثنية

ونظم في غزوات الناصر أرجوزة انتهى بها إلى سنة ٣٢٢ ولا ندري لم تُوقف عند هذه السنة " ، ولعل لمرضه أثراً في ذلك ، إلا أنَّه لم يتوقف عن قُولُ الشَّعرِ ، لأن له قصيدة قالها قبل وفاته بأحد عشر يوماً ، بيَّن فيها مبلغ

طويت زماني برهة وطواني كلاني لما بي عاذلي كفاني وصرفان للأيام معتقوران بكيت وأبلتننى الليالي وكترأها

٦٠ تاريخ الناصر : ٢٨

٣ الروش المطار : ١٥

٣ جاء في التكملة : ٣٩٣ ما يدل على أن لابن عبد ربه أرجوزة في خلفاء الإسلام وانه جعل فيها معاوية الخليفة الرابع ولم يذكر علياً . وهذا أمر مستبعد ، ولم يقل أحد بوجود أرجوزة لابن عبد ربه في غير غزوات الناصر .

و الحذرة : ٩٦

وما لي َلا أَبْلَى لسبعين حيجة ً وعشر أنتْ من بعد ها سنتان

وله في الناصر مدائح كثيرة ، منها قوله في ذكر غزاة المنتلون ، وهي أوّل غزاة له :

مَا مَلْحَمَةً أَبِكَيْتَ مِنهَا بَارِضِ الشَّرِكِ أَعلاجًا ضَ سَاكِنة مِن بعد مَا كَانَ فِيهَا الْجُورُ قَد مَاجًا رَّ مُنْصَلَتًا مِن الْحَسلائفِ خَرَّاجًا وَوَلا جَا لَمُما مُلْنَتُ جُوراً وتُوضِحُ للمعروفِ مِنْهاجًا مُنْتُ مَا مُنْتُ هَاجًا يَا لَيْتُ حَوْمَتِها إِنْ هَاثُحُ هَاجًا لا رَضِيتُ حَوْمَتِها إِنْ هَالْحُ هَاجًا لا رَضِيتُ حَوْمَتِها إِنْ هَالْحُ التَاجًا لا رَضِيتُ حَوْمَتِها إِنْ اللَّهُ التَاجًا لا رَضِيتُ حَوْمَتُهُ اللَّا اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّه

غاد رَّت في عِفْوتنيْ جِيّانَ ملْحمةً في نصف شهر تركنت الأرض ساكنة وبُجِد ثُنَ في الحبر المأثور منسطلاً تُملا بك الأرض عدلا مثلما ملئت با بدر ظلمتها با شمس صبحتها إن الحلافة لن ترضى ولا رضيت

وإلى هذه الغزوة نفسها أشار في أرجوزته بقوله ٢ :

بعسكر يسعر من حماته كأنما حُطت من السحاب وأقبلت حُطنها تداعى مشحوذة على دروع الحزم وكادت الأرض بهم تميد وأخرجت من رهبة أثقالها

ثم انتحى جيّان في غَزانِـه فاستنْزَلَ الوَحْشَ من الهضاب فأذ عنت مرّاقُها سيراعـا للّه رماها بسيوف العَزْم كادت لهـا أنفُسُهُم تجود لولا الإله زُلزِلَت زِلْزالَهـا

ولما رُزق الناصر ابنه الحكم (٣٠٢) هنّأهُ الشّعراء، وممّا قاله ابن عبد ربه قصيدته ":

١ العقد ٤ : ٤٩٩ وتاريخ الناصر : ٣٩

٢ العقد ٤ : ٥٠٣

٣ تاريخ الناصر : ٤٩

هلال ماه المجد واختساره الفَخر تلقّت به شمس وأنجبه بدر المعلى وجهه سيما المكارم والعُل فضاءت به الآمال وابتهج الشّعر سلالة أمسلاك ربيب خلائف أكفّهُم بير ونائيلُهُم غَمر بدا ليصلاة الظهر نجم مكارم تحف به العليا ويكنفه الفخر

#### شغره

يقع شعره بين قطبين ويشغل مرحلتين : أما القطبان فهما البديهة والكد الذهبي ، ففي كثير من أخباره ما يدل على أنّه كان ينظم على البديهة ، ويتناول أقرب ستحاية إليه ويكتب عليها دون تنقيح ؛ كذلك فعل حين سمع غناء الحارية مصابيح ، وكذلك فعل أيضاً حين دخل على القائد أبي العباس ابن أبي عبدة يتنجزه حاجة ، فكتب إليه ا

ما ضَرَّ عندكَ حاجتي ما ضَرَّهـا عُدْراً إذا أعْطَيْتَ نَفْسَكَ قدرها انظُرْ إلى عَرْضِ البلاد وطولها أولستَ أكرمَ أهليها وأبرَّها حاشا لجودكُ أن يُوعَرَّ حاجتي ثقتي بجودكَ سَهَلَتْ لي وَعْرَها

ولكن ليس كل شعره بحمل طابع الحفة الارتجالية ، ففيه ما يدل على أنه كان يتعب في حوكه ، ويتعمد فيه الإعمال ليحصل على الطرافة والغرابة ، ولكني أعتقد أنه مرن على النظم حتى أصبح لا يعييه القول ، أعني أصبح النظم يطاوعه على نحوٍ لا يحتاج فيه إلى استثارة عاطفية عميقة أو شديدة ، ولذلك تراه غسيل الشعر ، لا من حيث أنه لا يعنى بالمبنى الشعري وما يحتاجه أحياناً من بديع ، ولكن من حيث أن التيار العاطفي في شعره مفقود أو محتنق ،

١ العقد ١ : ٣١٢

حى في أشد الحالات التي يمكن أن تثور فيها عاطفة ، كموت أبنائه ؛ وقد يجيء شعره رقيقاً في الظاهر ، ولكن الجفاء أغلب عليه ، ومن عجب أن الأندلسيين سموه مليح الأندلس ، ونسبوا إلى المتنبي الإعجاب به ، فهذا أمر مستغرب ، وبخاصة وأن النوع الذي أنشدوه له نموذجاً للملاحة ليس فيه ملاحة ولا عليه طلاوة .

وأما المرحلتان فهما مرحلة الشباب ومرحلة الشيخوخة ، وقد شاء هو أن يحدث هذه القسمة في شعره ، فأكثر في المرحلة الأولى من الشعر الغزلي ، ثم عاد ينقض على نفسه ما قاله بأشعار يقولها في الزهد والتذكير بالموت وذم الحياة الدنيا ، وهذا النوع الثاني سماه « الممحصات » . فقد يقول في الشباب مثلاً ذاكراً بعض صبوته ! :

هلاً ابتكرت لبينٍ أنت مُبتَكِرُ هيهاتِ يأبي عليك اللهُ والقَدَرُ ما زلتُ أبكي حذارً البينِ مُلْتَهِيفاً حتى رَثَى ليَ فيكَ الريحُ والمطرُ

(وذكر الربح والمطر لأن السماء أمطرت وهبت الربح فحالت بين محبوبه وبين الرحيل) ، فيمحص هذه القطعة بقوله :

يا عاجزاً ليس يَعْفُو حينَ يَقَنْتَدَرُ ولا يُقَضَّى له من عيشة وطَرُ عاين بقلبــك إنَّ العَيْنَ غافلة ٌ عـن الحقيقـة واعلم أنّها سَقَرُهُ

فإذا عرفنا أنّه عارض كل قطعة قالها في صباه بقطعة من الممحصات ، وجدنا كيف أنّه ضاعف كمية شعره ، في المرحلتين . فهما مرحلتان تمثلان نزعتين طبيعيتين ، ولكني لا أرى فرقاً بينهما من وجهة النظر الفنية ، لأن ابن عبد ربه لم ينتشل نفسه في المرحلة الثانية من ذنوب وآثام أقضاً مضجعه

١ الحذوة : ٩٤ - ٥٥ والطبح : ١٥، ٣٥

في المرحلة الأولى ، أعنى أن تجربته في الحالين كانت تجربة كلامية ، وكانت صورتها هذا الفيض الكثير من النظم ، ونقرأ شعره في الزهد وذم الحياة فلا نجد إحساساً حقيقياً بمعنى الحوف ، ولا تشفُّ إلا قطعٌ قليلة عن الصدق العاطفي في هذه الناحية كقوله ' :

إذا اخضر منها جانب جف جانب عليها ولا اللذاتُ إلا مصائبُ هي الدارُ ما الآمالُ إلا فجائـعٌ وقرَّتْ عبونٌ دمعُها اليوم ساكبُ وكم سَخِنَتُ بالأمسِ عينٌ قريرةٌ على ذاهب منها ، فإنك ذاهبُ

وبين هاتين المرحلتين تقع مرحلة البكاء على الشباب ووصف المشيب ، وربما كان شعره في هذه الناحية أصدق وأحفل بالشعور كما في قوله " :

قالوا شبابُك قد منضَت أيامُه ، بالعيش ، قلت وقد مضَت أيامي لله أية عمه كان الصِّبا لو أنها وُصلَت بطول دوام حسّر المشيبُ قناعة عن رأسه وصحا العواذلُ بعد طول ملام وكأن ذاك اللهو طيف منام

ومن ثم لا نجد لابن عبد ربه فلسفة في الحياة ، عدا نظرته إلى الأشياء من الزاوية الدينية ، أو مماً قد يستوحيه من خلقية أساسها الدين نفسه – لقد حالت روحــه المحافظة بينه وبين كثير من العمق ، ومبلغ ما لديه من هذا مستمد من طبيعته المتشائمة المشمولة بسوء الظن ، الناظرة إلى الدنيا من طرف الموت والآخرة ، فالحياة مزارع والناس إنَّما يقاس فضلهم بما يخلفونه

ألا إنما الدنيا غضارة أيكة

فلا تكتحل عيساك فيها بعبرة

فكأن ّ ذاك َ العيش ظل ُّ غمــامة ٍ

١ الحذوة : ٩٦ والعقد ٣ : ١٠٧٥

٢ المقد ٣ : ٧٤

من ذكر ا:

إنَّ الحياة مزارعٌ فازرعُ بها ما شنت تحْصُدُ والناسُ لا يبقى سوى آثارِهم ، والعينُ تُفْقَدُ

وهذه الحياة لا يَعْنَى فيها إلا اللئيم ٪ :

أرى كلَّ فَدْم قد تبجَّحَ في الغبي وذو الطَّرف لا تلقَّـاه ُ غيرَ عديم

والحياة تنتقل من سيء إلى أسوأ ، ولا يتبقى فيها إلا حثالة تضم أهل اللؤم والبخل ، أما الكرماء فقد ذهب عصرهم الذهبي " :

أبا صالح جاءت على الناس غفالة على غفلة بانت بكل كريم فليت الألل بانوا يُفادَون بالألل أقاموا ، فيُنفُدى ظاعن بمقيم ويا ليتها الكُبرى فتَطُوى سماؤنا لها وتُمك الأرض مَد أديم فما الموت الا موت كل ذميم فما الموت الا عيش كل مبتخل وما العيش إلا موت كل ذميم وأعذر ما أدمى الجفون من البكا كريم رأى الدنيا بكف لئيم

حَى الله يرزق الأنوك ويحرم العاقل ؛ :

رزقٌ من الله أرضاهُم وأسْخَطَني واللهُ للأنْوكِ المعتوهِ رَزَّالَى ُ

إذن فالحياة ليس فيها إخوان ، وقيمتك فيها إنما هي بمـا تملك ،

١ العقد ١ : ٢٧٠

۲ العقد ۲ : ۲۰

<sup>789 :</sup> Y Jan 7

ع العقد ٢ : ٥٥٠٠

فمالك وحده أخوك :

نَالُوا نَأْيِتَ عِنِ الإِخْوَانِ قُلْتُ لِهُمْ مَا لِي أُخٌ غِيرُ مَا تُنْطُونُ عَلَيْهُ يَدِّي

وهذا غير مستغرب من ابن عبد ربه ، وإن مال به قليلاً عن مُثله العليا الدينية ، لما في نفسيته من استعداد لرؤية السيئات ، فهو سريع الغضب ، حاد الطبع ، ميال إلى الذم ، وحسبك أن تجده حين مطله أحد الناس قد تخصص في هجائه لتلك الحادثة وحدها ، وقال فيها قطعاً كثيرة من الشعر أثبتها في العقد ٢ ، فتلك النفسية هي الني كان يرى بها الحياة خالية من كل خير وأن من فيها كلاب ٢ :

وأيام خَلَت من كل خيثر ودنيا قلد توزَّعَها الكلابُ كلابُ كلاب للهاب الكلاب كلاب التهم التراب

وصورة الناس الغالبة أنهم صم صلاب ، وتتدخل عصا موسى في الصورة فلا تفلح في أن تفجر منهم شيئاً ؛

حجارة بخل ما تجود وربما تفجر من صم الحجارة ماء ولو أن موسى جاء يضرب بالعصا لما انبَجَسَت من ضربيه البُخلاء

والصورة نفسها مرة أحرى° :

١ المقد ٣ : ٣١

۲ انظر ۱ : ۲۹۲ وما بعدها .

٣ العقد ٢ : ٣٤٣

٤ المقد ١ : ٢٩٢

ه العقد ١ : ١٣١

يراعة مُ غَرَّني منها وميض سناً حتى مدَد ْتُ إليها الكفَّ مُقْتَبَسا فصادفت حجراً لو كنتَ تضربه من لؤمه بعصا موسى لما انبجسا

فالهجاء هو الموضوع الذي كان ابن عبد ربه مهيأ له بطبعه ، وغايته الفنية فيه أن يولد معنى جديداً ، أما الموضوع الذي راض طبعه عليه وأسرف فيه ولم يقصر عن بلوغ الإجادة فيه ، فذلك هو وصف المعارك والحروب . وقد أورد له أمثلة كثيرة منه في العقد ، وما تزال غايته فيه أيضاً التجديد في المعاني . قال ' : وقد وصفنا الحرب بتشبيه عجيب لم يُتَقَدَّم م إليه ومعنى بديع لا نظير له وذلك قولنا :

وجيش كظهر اليم تنفحُهُ الصّبا يعب عبُساباً من قناً وقنابل فتنزل أحراه وليس براحل فتنزل أحراه وليس براحل

وعلى أن هذا معى فيه شيء من الابتكار والتوجيــه فإن وصفه للحروب حــين يجيء في نغمة قوية منحدرة خير من تطلبه المعنى والاحتفال به .

وأبرز ما في شعر ابن عبد ربه أنه مَـجـُلى لثقافته واطلاعه في نواح ٍ متعددة ، فثقافته الفقهية تجعله يقول ـــ مثلاً ٢ ــ :

وما بعتُ الهوى بيعاً بشَرْطِ ولا استثنيتُ فيــه بالحيــار

واطلاعه الواسع في الأمثال هو الذي يدفعه لتحويل كلّ بيت أحياناً إلى مثل ، أو ليضمن شعره أمثالاً ، كقوله ":

١ العقد ٣ : ٣٤

۲ العقد ۳ : ۱۳۷ – ۱۳۸

٣ ألمقد ١ : ٢ \$

قد صرَّحَ الأعداء بالبينِ وأشْرَقَ الصبحُ الذي عينِ ومنها ، وجعل في كل بيت مثلاً :

وعاد من أهواه بعد القلى شقيق روح بين جسمين وأصبح الداخل في بينا كساقط بين فراشين قد أُلْبيسَ البيغُضَة هذا وذا لا يصلُّحُ الغمدُ لسيفين

والنحو يملي عليه أن يقول ' :

أضحى لك التدبيرُ مُطَّرِداً مثل اطراد الفعل للإسم وهذه أمور ظاهرة على السطح ، غير أن من تدبر تأثير ثقافته وجد روحها متغلغلة في شعره ، متدخلة في كيانه ، وشعره مبني على أمثال سابقة ، ويتضح هذا في محاولته أن ينظم أمثلة العروض ، فهو يختار بيتاً من المحفوظ ويجعله أساس بضعة أبيات من نظمه ، فعلى هذا البيت ٢ :

« ربَّ نارٍ بتُّ أرمقُها تَقَضْمِ الهنديَّ والغارا »

ىبىي مقطوعته :

زادني لومُسك إصرارا إن لي في الحب أنصارا طار قلبي مسن هوى رشا لو دنا القلب ما طارا خدُد بكفتي لا أمُت غَرَقاً إن بحر الحب قد فارا

١ العقد ١ : ٢٤

٢ انظر العقد ه : ٤٤٧

أَنْضَجَتْ نَارُ الهوى كبدي ودموعي تُطْفَى، النارا ربِّ نارٍ . . . . . . (البيت)

ومن هذا يتضع مدى انشغاله بالمعارضة حتى إنه حسين شبع من معارضة الآخرين أخذ يعارض نفسه بالممحصات. فهو يعارض قصيدة مسلم ابن الوليد:

أديرا على الراح لا تشربا قبالي ولا تطالبًا من عند قاتلتي ذَحالي بقصيدة مطلعها:

أتَـقـُتلي ظُـلُـماً وتجحدني قـتـُلي وقد قام من عينيك لي شاهيدا عـدَّل وطريقته في المعارضة التزام المعاني الأصلية ومحاولة عكسها أو الزيادة فيها ، فإذا قال مسلم : لا تطلب ذحلي ، قال ابن عبد ربه :

أطلاّب ذَحْلي ليس بي غيرُ شادن ٍ بعينيه سحرٌ فاطلبوا عنده ذَحلي

فعكس المعنى عند صريع الغواني . وإذا تحدث مسلم أنّه كتم الحب عن عاذله فاستراح من العذل قال ابن عبد ربه إنّه يحب العذل لكي يذكر اسمها ولا شيء أحب إليه من العذل ، وإنّه حقّاً كتم الحب كما كتمه مسلم ولكن الأسى هو الذي أخذ يعلنه بماء البكاء :

وأحببتُ فيها العذلَ حُبِّاً لذكرها فلا شيء أشهى في فؤادي من العَلَّدُ لَ عَلَيْ وَاللَّهِ مِنْ العَلَّدُ لَ عَلَمَ المُعَلِّ وَذَا يُملي كَتَمَتُ الهُوى جهدي فجرَّدَهُ الأسي بماء البُكا ، هذا يَخُطُّ وذا يُملي

ويزهى بهذا الذي فعله ويقولي مفتخراً : « فمن نظر إلى سهولة هذا الشعر مع بديع معناه ورقة طبعه لم يفضله شعر صريع الغواني عنده إلا بفضل

التقدم » أ . وتعجبه صورة يعثر عليها فيفتخر بأنّه جاء بالغريب الذي لم يُسبق إليه في مثل قوله :

حوراء داعبها الهوى في حور حكمت لواحظُها على المقدورِ نظرت إلي بمقلمي أدْمانَة وتلفتنَت بسوالف اليَعْفُورِ فكأنّما غاصَ الأسى بجفونها حتى أتاك بلؤلؤ منَـنْثور

والصورة التي يعنيها هي التي في البيت الثالث حين رأى في الأسى صورة صائد اللؤلؤ فغاص بين جفونها واستخرج لؤلؤاً منثوراً هو دموعها والصورة بالنسبة لأذواقنا اليوم قد تكون نابية وبخاصة اقتران الغوص بالعين ، ولكنها كانت مما يعجب الأندلسيين حتى تداولها من بعد ابن عبد ربه غير واحد منهم . والحق أن هذه الأبيات تدل جيداً على مذهب ابن عبد ربه في الشعر ، وإن كانت كل الأبيات التي أوردها لنفسه في العقد هي فيما كان يراه من مختار شعره ، ولكن يرى في هذه الأبيات ونظائر لها « رقة التشبيب وحسن التشبيه البديع الغريب الذي لم ينسبق إليه » ، وهذا هو مقياسه الفي لما يستحسنه من شعره .

وهناك معارضة لا تلتزم رويَّ القصيدة التي يعارضها وإنما هو ينظر فيها إلى معاني قصيدة سابقة ثم ينشىء قصيدة تتضمن هذه المعاني مع شيء من التقليب والتغيير والعكس والإسهاب. وأبرز مثل على ذلك قصيدة له يصف فيها القلم، فإنه قد نسخ فيها بعض معاني أبي تمام في وصف القلم، ذلك الوصف الذي أدهش الأندلسيين، ومن المعاني التي استعارها قوله:

يَنْطِقُ فِي عُجْمَةً بِلفظته تصم عنها وتُسميعُ البصرا

١ العقد ؛ : ٣٩٨ وما بعدها .

إذا امتطى الحنصرين أذكر مين سحبان فيما أطال واختصرا شخت ضثيل لفعلم خطر أعظيم به في ملمة خطرا تمخ فكاه ريقة صغرت وخطبها في القلوب قد كبرا

وهذا شيء أخفى من المعارضة التي تتم مع الاحتفاظ بالوزن والروي . وهناك نقطة جديرة بالنظر وهي أن ابن عبد ربه خلد بعض شعره في العقد ، ووقف في بعض المواطن معجباً وهو يضع أشعاره إزاء أشعار المشارقة ، ولكنه ، فيما يبدو ، لم يكن يعترف للأندلسين بكثير من الحظ في الإجادة ، وكانت الموضوعات المتنوعة التي طرقها كفيلة أن تجعله يستشهد عليها بشعر أهل بلده – لم يعترف إلا للغزال بأنه يستحق أن يوضع في صف المشارقة ، بعد اعترافه الكبير بنفسه ، وإلا عرضاً لشاعر أو لآخر ، مثل مؤمن بن سعيد ، ثم إنه لم يختر للغزال أجود قطعه ؛ أتراه كان يحس إحساساً خفياً بأنه لا يتنازل عن مرتبة التقدم في الشعر للغزال أو لغيره ؟ أكبر الظن أن تقديره لنفسه قد حجب عنه حقيقة من تقدمه من الشعراء ، وربما لم يحاول أن يبرز مكانة الغزال في اختياره ، لئلا يقلل من شأن الصورة الأندلسية التي رسمها لنفسه .

وقد كان ابن عبد ربه محط إعجاب الناس في عصره وبعده ، ويقول فيه ابن شرف : «وأما ابن عبد ربه القرطبي ، وإن بعدت عنا دباره فقد صاقبتنا أشعاره ، ووقفنا على أشعار صبوته الأنيقة ، ومكفرات توبته الصدوقة ، ومدائحه المروانية ، ومطاعنه في العباسية ، وهو في كل ذلك فارس ممارس وطاعن مداعس . واطلعنا في شعره على علم واسع ومادة فهم مضيء ناصع ، ومن تلك الجواهر نظم عقده وتركه لمن تجمل بعده » أ . وتفيدنا هذه الكلمات

١ الذخيرة ٤/١ : ١٦٤

حقيقة جديدة واحدة نضيفها إلى ما تقدم وهي أن هناك مطاعن لابن عبد ربه في الدولة العباسية ، ولكن هذا الشعر لم يصلنا ، وما وصلنا من شعر ابن عبد ربه ، على أنه نسبياً كثير ، ليس شيئاً بالنسبة لمجموع شعره كله، فقد كان شعره كثيراً بشهادة الحميدي، وقد رأى منه نيفاً وعشرين جزءاً مما جمع للحكم المستنصر أ .

وخلاصة القول فيه أن المتقدمين من النقاد والمتذوقين كانوا يعجبون به ، وبخاصة قدرته على النظم ، ومحاولته الاهتداء إلى المعاني الجديدة ، وكانوا يطربون إذا سمعوه يقول ٢ :

يا ذا الذي خطّ العذارُ بِخَدّه خطّ ين هاجـا لوعةً وبلابلا ما كنتُ أعلم أنَّ لحظكُ صارم حتى لبستَ بعارِضَيْكَ حمائيلا

يطربون للموضوع وللصورة التي ولدها فيه ، وكانوا يتناقلون قوله " :

الجسمُ في بَلَك والروحُ في بِلَك يا وحشة الروح بل يا غُرْبَة الجسك إِن تَبْكُ عِينَاكَ لِي الْمَن كَلِفْتُ به من رحمة فهما سنَهْمَاكَ في كبدي

كانت تعجبهم الأناقة في التفسير والتسويغ، والطرافة في التلاعب بالصور والمعاني ، أعني كانوا مأخوذين بالحيلة الفنية أكثر من إعجابهم بالكيان الفني . ولكن تغير نظرتنا إلى الشعر في جانب من موضوعاته وفي الطريقة الفنية لا يجعل من ابن عبد ربه شاعراً مقدماً .

۱ الحُذُوة : ۹۶

٢ المطمح : ٢٥

۲ الجذوة : ۵۰

# ۲ ــ أبو عمر يوسف بن هارون الرمادي الكندي

#### A 2 . W

الحقوة : ٣٤٦ وبغية الملتمس رقم : ١٤٥١ والصلة : ٣٣٧ والمطرب : } والنفح ٢ : ٤٤٠ والمغرب ١ : ٣٩٢ ومسالك الأبصار ١١ : ١٧٥ والمطمح : ٣٩ واليتيمة ١ : ٣٤٥

في تلقيبه بالرمادي رأيان ، أحده ما أنّه كان يلقب بالإسبانية بأبي جنيش \_ كما يقول ابن بشكوال \_ فعرب هذا اللقب إلى الرمادي ، والثاني أن هناك قرية تسمى رمادة عدها ابن سعيد من قرى شلب ، وعدها الحميدي من بلاد المغرب \_ دون تحديد \_ وقطع ابن سعيد بنسبته إليها ورجح الحميدي أن يكون أحد آبائه منها .

عاش أكثر أيامه في قرطبة ، ويبدو أنه قصدها للدراسة ثم أصبح مدرساً فيها ؛ قال ابن سعيد في ترجمة الأمير أرقم بن عبد الرحمن من بني ذي النون : إنه قرأ في قرطبة على الرمادي الشاعر أ . كذلك روى عنه مصعب ابن الفرضي ٢ ، وأخذ عنه ابن عبد البر قطعة من شعره وضمنها بعض كتبه ، أما هو فقد اكتسب صناعة الأدب عن شيخه أبي بكر ابن هذيل الكفيف ،

١ المغرب ٢ : ١٤

۲ الحلوة : ۲۶۷ ، ۲۶۸

عالم أدباء الأندلس في عصره . ويمثل ابن هذيل الحلقة التي تصل بين ابن عبد ربه والرمادي لأنه تأثر بالأول وأثر في الثاني في المذهب الشعري . ولما ورد القالي (٣٣٠) في أيام عبد الرحمن الناصر تلقاه الرمادي ومدحه بقصيدة مطلعها ا :

مَن ْ حَاكُم ٌ بَيْنِي وَبِينِ عَذُولِي الشَّجُو ُ شَـَجُوي والعويلُ عُويلِي

ثم انضم إلى جماعة المستفيدين منه ، فقرأ عليه كتاب النوادر . وارتفع شأن الرمادي في أيام الحكم وأصبح مقدماً على سائر الشعراء ، وربما غادر قرطبة بعض الوقت في هذه الفترة من حياته وقصد عبد الرحمن ابن محمد التجيبي صاحب سرقسطة ومدحه بقصيدة أولها ٢ :

قِفُواْ تَشْهُدُوا بْنِي وَإِنْكَارَ لائمي عليَّ بْكَانِي فِي الدِّيَارِ الطُّواسِمِ

ووراء هذه الرحلة قصة حب ، فقد رأى الرّمادي ذات يوم ، وهو يتنزه في رياض بني مروان، امرأة جميلة علقها قلبه، وحادثته وحادثها وأخبرته أنها أمة ، وأن ثمنها على صاحبها ثلاثمائة دينار . فلما قصد الرمادي ممدوحه التجيبي بسرقسطة ذكر له حاله وشبب في القصيدة بخلوة – وهو اسمها – فأعطاه الممدوح ثلاثمائة دينار ذهباً سوى ما زوده به من نفقة الطريق مقبلاً وراجعاً . وعاد الشاعر إلى قرطبة يبحث عن هواه في كلّ مكان حتى كاد يأس ، وذات يوم دعاه بعض إخوانه لزيارته ، فلبتى الدعوة ، ولما دخل عليه أجلسه في صدر مجلسه ، ثم قام لبعض شأنه ، فلم يشعر الرمادي إلا بالستارة عليه أجلسه في صدر مجلسه ، ثم قام لبعض شأنه ، فلم يشعر الرمادي إلا بالستارة

١ الجذوة : ٣٤٧ والقصيدة مثبت أكثرها في اليتيمة ١: ٣٥٠ وبعضها في المعجب : ١٦ والنفح

۲ الحذوة : ۲۶۸

المقابلة له قد رُفعت ، وإذا هي خلوة أمامه ، فقال لها : أأنت مملوكة أبي فلان ؟ (يعني صديقه) قالت : لا والله ولكني أُخته . قال الرمادي: « فكأنَّ الله تعالى محما حبها من قلبي ، وقمت من فوري واعتذرت إلى صاحب المنزل بعارض طرقني وانصرفت» أ

ولما أمر الحكم الأندلسي بإراقة الحمر في سائر جهات الأندلس ، أبدى الرمادي أسفه لذلك وتوجع لشاربيها ، وذكر الحكم بقصة أبي حنيفة الذي شفع في جارٍ له سكير ، وقال ٢ :

بِخَطْبِ الشاربين يضيقُ صَدْري وتُرْمضي بليَّتُهُمْ لَعَمْري وهُلُوا بهَجْرِ وهُلُوا بهَجْرِ

ثم تقلبت الأحوال بالرمادي ، فاتهم في أيام الحكم أيضاً مع جماعة من الشعراء بشعر ظهر في ذم السلطان ، ومنه هذا البيت :

يُولِّي ويعزلُ مِن يَوْمِسِهِ فلا ذا يَمُّ ولا ذا يَتِم

قال صاحب المطمح ": «وشاعت عنه أشعار في دولة الحليفة وأهلها ، سدد إليهم صائبات نبلها ، وسقاهم كؤوس منه لها ، أوغرت عليه الصدور ، وفغرت عليه المنايا ولكن لم يساعدها المقدور ، فسجنه الحليفة دهراً ، وأسلكه من النكبات وعراً » . وأخذ الرمادي في سجنه ينظم الأشعار الكثيرة متشوقاً إلى التحرر والحلاص حيناً ، وعمل وهو مسجون كتاباً سماه متاب الطير » في أجزاء ، وكلة من شعره ، وصف فيه كل طائر

١ الجاوة : ٣٤٧ ، وطوق الحامة : ٢٢ – ٢٣

٢ الحلوة : ١٤ والمعجب : ١٤

٣ الطبح : ٧٢

معروف ، وذكر خواصَّه ، وذيَّل كل قطعة بمدح ولي العهد هشام بن الحكم ، ليشفع فيه لدى أبيه ' ، وقد رأى الحميدي هذا الكتاب بخط الرمادي ونسخ منه شيئاً من الشعر . إننا لا نرتاب في رواية الحميدي لأنَّه ثقة دقيق في ما يقوله ويرويه، ولكن كيف نوفق بين هذه الرواية السابقة وقول ابن حيان في المقتبس (حوادث : ٣٦١) « وفي يوم السبت لخمس بقين من جمادى الآخرة منها أوقع صاحب المدينة بالزهراء محمد بن أفلح عن عهد الحليفة بالعصبة البطراء من أهل قرطبة ، المستخفين بالطاعة العاملين بذرب الألسنة ، أنبههم عيسى بن قرلمان الملقب بالزبراكة الكاتب الشاعر، ومؤنس الكاتب مولى الأخ المنذر بن الناصر ، وأحمد بن الأسعد الملقب بصدام الكاتب، وجماعة إليهم، رموا بالاستخفاف والتعطيل والغمص للخليفة والوقوع في أعراض الناس ونشر مثالبهم ، في أشعار يجتمعون على صوغها ويتبارون فيها ، فرأى أمير المؤمنين دفع أذاهم وقطع مضرتهم بنفيهم من الأرض وإيداعهم السجن والإبلاغ في إهانتهم جَزاء بما كسبت أيديهم وما زوّرت ألسنتهم ، وما الله بظلاً م للعبيد. فأحفى الطلب عنهم وأودع السجن من ظفر به منهم، وفات بعضهم ، فكان ممن ألصق الطلب له والبحث عنه من مستخفيهم يوسف بن هارون البطليوسي الشاعر المعروف بأبي جنيش زعيمهم، غاب مدة والطالب له حثيث والنداء عليه متصل ؛ فلما أن أيقن أن البقاع لا تليقه والأرض لا تحمله ، أهدى نفسه كالعبد مستبسلاً لحتفه ، فأقبل مغيّراً طلعته ، شادًاً حيازيمه ، واضعاً لبدأ له فوق رأسه كيما يتوطأه في السجن ، فلم يؤبه له حتى انتهى إلى باب السجن بالزهراء ، فقال لبوابه : أنا فلان المطلوب الذي تعلمون خبره ، قد أتيتكم بنفسي ولا مرحب بي ، فضمّوني في

۱ الحذوة : ۳۶۹

الدرك الأسفل ، وعرقوا صاحب المدينة بحصولي . فابتدروه وأوصدوه وعجلوا إلى صاحب المدينة محمد بن أفلح بخبره ، فأمرهم بتقديمه إلى مجلسه بكرسي الشرطة بقصر الزهراء ، مغلولا بحبل في عنقه ؛ ففعلوا ذلك وقيد برمته من باب السجن إلى كرسي المدينة ، وكتب صاحب المدينة محمد بن أفلح إلى الحليفة الحكم يعرفه بمكان يوسف وما كان من إذعانه ومحيثه من ذاته خاضعاً محكماً في نفسه ، فرق له الحليفة وعهد بإطلاق سبيله . وبعد أيام من قصة يوسف بن هارون أمر الحليفة الحكم باطلاق سبيل عيسى بن قرلان الكاتب الشاعر وأصحابه الذين تقدم سجنهم بمثل جريرته ، فتقدم اليهم بخزن ألسنتهم والاتقاء لمعاودة قرفتهم ، وخلى سبيلهم وذلك في عقب شعبان من هذه السنة » أ .

فهذه الرواية تقول إن أبا جنيش لم يسجن ولكنه هام على وجهه مدة أبام ثم سلّم نفسه إلى صاحب المدينة . وإن الخليفة لما عرف ذلك أطلق سراحه ، بل إن المتهمين الآخرين لم يبقوا في السجن إلا شهراً وأسبوعاً أو قريباً من ذلك ، وهي مدة لو فرضنا أن الرمادي أقامها في السجن لما كانت كافية لتأليف كتاب الطير فكيف وهو لم يقم في السجن ولا عشر هذه المدة ؟ هل معنى ذلك أننا إزاء روايتين منفصلتين وأن كل رواية منهما تتحدث عن واقعة معينة في حياة الرمادي ؟ ذلك هو ما نرجحه لأن الدقة التفصيلية في رواية ابن حيان لا تدع لنا مجالاً لمناقشتها .

ويبدو أن هذه الأحداث أو ما شابهها اضطرته إلى مغادرة قرطبة ، فغادرها إلى شنترين بغرب الأندلس ، وواليها يومئذ فرحون بن عبد الله بن عبد الواحد ، فأمر بإنزاله فقصر به متولتي ذلك ، فكتب إليه الرمادي ٢ :

۱ المقتبس : ۷۳ – ۷۰ (ط. بیروت ).

۲ الحلة : ۱۲۹

وإن جيئتيها بالشمس والبدر والحيا مُفاخِرةً جاءتُ بأسى وأكرم بعبد العزيز ابن الحلائف والذي جميعُ المعالي تَنْتَمي حيثُ يَنْتمي

وأصبح الرمادي في أيام المنصور بن أبي عامر من الشعراء الذين يترددون إليه ، ولم تصلنا أمداحه فيه ، ولكن ممّا يدلنا غلى قرب منزلته منه ما حدثنا به المقرّي؛ فقد روى أن المنصور قال له يوماً: كيف ترى حالك معى ؟ فقال الرمادي: « فوق قدري ودون قدرك »، فأطرق المنصور كالغضبان، وانسلَّ الرمادي خارجاً وقد استشعر الندامة ، وأخذ يؤنب نفسه ويقول : أخطأتُ ، لا والله ما يفلح مع الملوك من يعاملهم بالحق ، ما كان ضرَّني لو قلت « إنتى بلغت السماء وتمنطقت بالحوزاء . . . . لا حول ولا قوة إلا بالله » وانتهز هذه الفرصة بعض حساده فأخذ يغرى به المنصور ويقول : « هذا الصنف صنف زور وهذيان ، لا يشكرون نعمة ، ولا يَـرْعـَوْن إلاًّ ولا ذمة ، كلابُ من غلب وأصحابُ من أخصب ، وأعداء من أجدب » ، فاستاء المنصور من هذا الحسود الباغي وألقى عليه درساً خلقياً قاسياً، وأفهمه أنَّه ما أطرق غضباً وإنما أطرق تعجباً من كلام الرمادي « لأنه رأى كلاماً بجل عن الأقدار الجليلة » ، ثم أمر بالرمادي فرُد إلى المجلس وقال له : أعد على كلامك ، فارتاع ، فطمأنه المنصور وقال له : الأمر على خلاف ما قدرت ، الثواب أولى بكلامك من العقاب ، ثم أجازه بمال وَخلَع وموضع يتعيش منه ' . ﴿ ويذهب صاحب المعجب للى أن هذه العلاقة الطيبة ساءت بعد نكبة المصحفي ، لأن الرمادي ، فيما يزعمه ، كان مشايعًا للمصحفي وأغراه هذا بهجاء المنصور . فلمّا حدثت نكبة المصحفي ، واستصفيت أمواله ، التفت

١ باختصار عن النفح ٢ : ٨٦٨

٢ المعجب : ١٦

المنصور إلى الرمادي وأوسعه عقوبة ونكالاً، وأمر بتغريبه ثم شفع له عنده ، كما شفع للغزال عند عبد الرحمن ، فأقرّه في بلده ، ولكنّه بدله بالتغريب عقوبة أنكى وأشد حين أمر الناس ألا يكلموه ، وطاف بذلك مناد في جميع جهات قرطبة ، فأقام أبو عمر هذا كالميت إلى أن أدركته منيته في أواخر أيام المنصور بن أبي عامر .

وهذا كلام يستحق التوقف والنظر، ذلك لأن نكبة المصحفي تمت في سنة ٣٦٧ أي بعد سنة من وفاة الحكم تقريباً ، فعلاقة الرمادي بالمصحفي لا تؤهله ليكون مقرَّباً من ابن أبي عامر كما تقول الروايات الأخرى ، ولا تجعل ابن سعيد يقول في وصف له : إنه كان من مُدّاح المنصور بن أبي عامر ١ . ثم لو فرضنا أن المنصور غضب فعلاً على الرماديّ ، فلا يزال هناك خطان واضحان في هذه الرواية : الأول أنَّه من غير المعقول أن يظل الحرمان سارياً على الرمادي حتى حوالي سنة ٣٩٣ أي أن تظل الصلة بينه وبين الناس مقطوعة طوالٍ هذه المدة ، وكان من الخير له لو نفي أو هاجر من قرطبة ، فشفاعة الناس فيه كانت ضرراً وبيلاً عليه . والثاني أن الرمادي لم يمت في أواخر أيام المنصور بل من المؤكد أن العمر امتد به ، فشهد عهد المظفر وحضر الفتنة ؛ قال صاحب المطمح في أسجاعه : « وتمادى بأبي عمر طلق العمر ، حتى أفرده صاحبه ونديمه ، وهريق شبابه واستشنَّ أديمه ، ففارق تلك الأيام وبهجتها ، وأدرك الفتنة فخاض لحِّتها، وأقام فرقاً من هيجانها ، شرقاً بأشجانها ، لحقته فيها فاقة بهكته ، وبعدت عنه الافاقة حتى أهلكته » ٢ . ومعنى هذا الكلام أنَّه كبرت سنه ، وأدُّرك عام ٤٠٠ وافتقر في أواخر أيامه ، وهذا يصدقه

۱ المغرب ۱ : ۳۹۲

۲ الطمح : ۷۰

قول ابن بشكوال إنَّه توفي يوم عيد العنصرة ( ٤ حزيران ) سنة ٤٠٣ ، وكان حينئذ فقيراً معدماً ، ودِفن بمقبرة كلع ١ .

#### شعره

شعره كثير ، متعدد الفتون ، كسب له شهرة عامة في عصره بين الحاصة والعامة، ونفق به عند الكل حتى كان كثير من شيوخ الأدب في وقته يقولون: فتح الشعر بكندة وخمّ بكندة ، يعنون امرأ القيس والمتنبي والرمادي ٪ ، لأن الرمادي كندي التسبة أيضاً ، ومعاصر للمتنبي . وليس لدينا خبر يفيد أن شعره كان مجموعاً في ديوان ، ولكن نقل بعضهم عن الرَّمَادي عدداً من قصائده مباشرة ، منها ما نقله ابن عبد البر - كما تقدم - ومنها سبع قصائد أنشدها أبو بكر ابن الفرضي رواية عن الرمادي، هذا عدا ما ضمنه من شعره كتاب الطير الذي رآه الحميدي . ويقول الحميــــدي أيضاً إنَّه سريع القول " . كأنَّه يعني أنَّه يعتمد على ما يشبه البديهة ، ولكن الناظر في كثير ممَّا بقي من شعره يحس بالجهد والنروي ، والغوص والتعمق .

وقد انتهى إليه الموروث الشعري كما يمثله الغزال من ناحية وابن عبد ربه من ناحية أخرى ، من خلال أستاذه ابن هذيل ، فنزع فيه وأغرق . وتجاوز حدود هؤلاء الثلاثة الكبار خطوة جديدة في المغالاة . ويبدو أن صلته بابن هذيل ترجع إلى أواثل عهده بالشعر ، وأنَّه كان إذا أعجبته قطعة لأستاذه عارضها أو ناقضها ؛ وهو يحكي عن نفسه أنَّه بكُّر ذات يوم إلى

١ الصلة : ٦٣٨ ، وانظر أيضاً المطرب : ٤ ؛ وذكرت المصادر ابنين من أبناء الرمادي هما أحمد وعلى وكلاها شاعر إلا أن الثاني أشهر في الشعر من الأول ( انظر التكملة : ١٨ – ١٩ ) .

۲ الحذوة : ۲۶۳

٣ المصدر نفسه

باب أبي المطرف بقرطبة ، فلقي يحيى بن هذيل قد بكر قبله ، فسأله ابن هذيل عما جد" له من شعر فقال له : ليس عندي كبير معى ولكن ما عندك أنت ؟ فأخرج ابن هذيل قصيدة منها :

ومُرنَة والدَّجْنُ يَنْسَجُ فوقها بُرْدِينِ من حَلَكَ ونوءِ باكي مالتُ على طيّ الجنساحِ وإنما جعلتُ أريكتَها قضيبَ أراكِ وترنَّمَتُ لَحْنَينَ قد خلتُهُما كغناء مسمعة وأنّة شاكي ففقدتُ من نفسي لفرط صبابتي نَفْسَ الحياة وقلتُ: مَن أبكاك؟

فأعجب بها الرمادي ، فقال له ابن هذيل : انصرف إلى المكتب وتأدب حتى تحسن مثل هذا . قال الرمادي : فحركني كلامه ، ثم بكر إليه وأنشده :

أحمامة فوق الأراكة بيتني بحيساة من أبكاك ما أبكاك أما أبكاك أما أنا فبكيت مين حُرق الهوى وفراق من أهوى، أأنت كذاك؟

فلماً سمعها ابن هذيل قال له : أعارضتني ؟ فقال : لا، إنها ناقضتك . فقال ابن هذيل : اذهب فقد أخرجتك من المكتب .

فمن هو ابن هذيل الذي تتلمذ عليه الرمادي وما هي طريقته ؟

هو يحيى بن هذيل بن عبد الملك بن هذيل، تميمي النسب قرطبي يكنى أبا بكر، ولد سنة ٣٠٥ وتتلمذ على قاسم بن أصبغ وابن أيمن وأحمد بن خالد ثم غلب عليه الشعر ، وكان الذي لفته إلى الإمعان في الوجهة الأدبية حضوره جنازة ابن عبد ربه (٣٢٨ه) وهو يومئذ شاب ، فراعه ما رأى من احتشاد الناس وسأل عن الجنازة فقيل له : إنها لشاعر البلد، قال : « فوقع في نفسي

١ تثار الأزهار : ٨٧ وبعض أبيات ابن هذيل في اليتيمة ١ : ٣٦٧ كما أن بيتي الرمادي في المطرب : ٦

أيها العارض والمهدي لمستسقيه وبسلا حين لا يُهدي إذا ما استُسقى العارض طالاً قائداً أَفْنَتُ مَغَازِيهِ العدى سبياً وقتـــلا إنَّ ضيفاً قاصداً قلتَ لَه أهلاً وسهــــلا ما له فَرْشٌ عَلَى الأَرْضُ سوى وَجُنَّهُ مُصَلِّي فأنا لولا [ ] ردّ منه الوعر سنَهـُلا لم تجد عَيْني لنوم بمبيت السوء كُمُحَلّا

فوردت الأبيات على فرحون وهو خارج إلى الغزو ، فخجل من ذلك وأمر له بما طلب ، وقرن بذلك جارية وكتب إليه معتذراً ممّا حدث .

وكان من ممدوحيه في هذه الفترة ابن القرشية وهو عبد العزيز بن المنذر أخي الحكم المستنصر ، وله فيه قصيدة ذكرها حبيب العامري في كتابه البديع في فصل الربيع لأنه وصف فيها الأزهار ، ومنها :

تأمَّل بإثرِ الغيم مين ۚ زَهْرَة ِ الثَّرى حياةً عيون ميثن قبلَ التَّغَيُّم بطلعة معشوق إلى عـــينِ مُغْرَم فأفشتى الذي فيه ولم يتكلّم تنم عليه بالضمير المكتم تطالعنا منها بوَجُه مُقَسَّم لي الفضل في فتحري عليك فسكتمي ونُوَّارُها فيها ثُواقبُ أَنْجُمُ

كأنَّ الربيع الطّلْق أقبـلَ مُعْرِباً تعجبتُ من غوْص الحيا في حشا الثرى كَأَنَّ الذي يَسقى الثرىصرْفُ قَهْوَة أرى حُسُناً في صَفْحة قد تَغَيّرت مَكَ عَبِشْر بَدا في الوّجه بعد التَّجهّم ألا يا سماء الأرض أعطيت بَهْجة " وإنْ قالتِ الأرضُ المنَّعَّمُ رَوْضُها فخُضْرَةُ مَا فِيهَا تَفُوقُكُ خُضْرَةً الرغبة في الشعر واشتغل فكري بذلك» . وقد جعلته مثابرته على إحراز الشهرة الشعرية شاعر وقته أيضاً حتى قال فيه ابن الفرضي : «كان شاعر وقته غير مدافع» ؛ وقد كان له ديوان أجاز روايته لابن الفرضي الذي كتب عنه شيئاً من الحديث والشعر ، وقد طال عمره وكف بصره ، وكانت وفاته ليلة الأربعاء ١٣ ذى القعدة سنة ١٣٨٩ .

وكانت علاقته طيبة بأستاذه ابن القوطية ، وقد ذهب مرة لزيارته في ضيعة له فألفاه خارجاً منها ، فاستبشر بلقائه وابتدأه ببيت حضره على البديهة فقال :

من أين أقبلت يا من لا شبيه له ُ ومن مو الشمس والدنيا له فلك ُ فأجابه مسرعاً:

من منزل يعجب النُّستاك خلوته وفيه سَرَّ على الفُتَّاك إن فتكوا

قال ابن هذيل: فما تمالكت أن قبلت يده، إذ كان شيخي وأستاذي . وقد أقام ابن هذيل شعره على الصنعة المنحوتة وطلب الصورة الغريبة مجانباً طريقة الغزال في قلة الاحتفال بالصقال ، فمما يلتزم ابن هذيل فيه المطابقات وحب التصوير قوله ":

فأنا الطائعُ المشوقُ لمن صا رَ يُريني الحوانَ في عيصيانيه \*

١ ترجمته في الحذوة: ٣٥٨ والبغية رقم: ١٩٤٥ وابن الفرضي ٢: ١٩٣ ونكت الهميان:
 ٣٠٧ وله شعر كثير في التشبيهات وبعض مقطعات في اليتيمة ٢: ١٤ ومسالك
 الأنصار ١١: ١٧٣

٧ اليتيمة ٢ : ٧٤

٣ اليتيمة ١ : ٣٦٦

مرَّ بِي خاطراً يكادُ من العجْ بِ به أَنْ يُراعَ فِي رَبِعَانِهُ فِي مَلَاء كَأَنَّه وهُو فيها وردُ خدَّيْه فِي جَبَى سَوْسَانِهُ يَتَشَكَّى الفتورَ من كَسَلِ المشْ ي ولا يَشْتَكَيه من أَجَفَانِهُ \*

فمقابلة الطاعة بالعصيان واشتكاء الفتور في المشي دون الفتور في الأجفان ، ثم هذه الصور الغريبة : صورة الذي يكاد أن يراع من عجبه وصورة المحبوب في ملاءة كالورد الذي قد التف من حوله السوسن ، كل ذلك يدل على هذه الصنعة الشعرية المشوبة بطلب الإغراب ؛ ثم هنالك الإغراق الذي يشارف حدود الإحالة ، كقوله ! :

يكادُ يضيقُ الجوَّ من عيظُم زَفْرتي ونهفو نجُومُ الليل من فَرَّط إعوالي إلى عَلْمُ اللهل مِن فَرَّط إعوالي أبى غَيْرَ تَعْذَيْبِي ولو أمرَ الرَّدى أطاع ، ولكن فعلُهُ هـو إنكالي

ومن شغفه بالرسم المستغرب المستطرف نجده يقول ٢ :

والثريّا دنت من السدر حتى خيلتُها دارعاً يُديرُ ميجنّا

وهي من أغرب الصور التي يرسمها شخص أعمى ، ولذلك فإن كثيراً من تصويره مبني على نوع من الوهم الغريب ، كتصويره أحبته يرحلون وقد بلهم الرذاذ والندى فلما تحركت جمالهم تساقطت القطرات على الأرض ، وبكى هو فاختلطت دموعه بتلك القطرات ، فما عاد تمييزها ميسوراً ":

لم يَرْحَلُوا إلا وفوق رحسالهم غَيْمٌ حَكَى غَبَشَ الظَّلامِ المُقْبِلِ

۱ اليتيمة ۱ : ۳۹۷

γ المصدر نفسه

٣ الجذوة : ٣٥٨

وعلَتْ مطارِفَهُمْ مُجاجاتُ النّدى فكأنّما مُطرِّتْ بِيدُرُ مُرْسلِ لِللّهِ مَعْ الْأَرْضِ تَحْتَ الأَرْجِلِ لِللّهِ الْخَرْضِ تَحْتَ الأَرْجِلِ فَي الأَرْضِ تَحْتَ الأَرْجِلِ فَي النّامِ الْخَرْضِ عَرْفُوا دَمُوعِي بِينَهَا لَكُنْهَا اختلطتْ بِشَكْلِ مُشْكلِ مُشْكلِ

تلك هي طريقة ابن هذيل من وجهة عامة ، وإن كنا نجد في شعره ما يمثل السهولة والجزالة والإتقان للصور ، والقدرة على خوض مختلف الموضوعات الشعرية ، فلما تأدت هذه الطريقة الشعرية إلى الرمادي تقدم بها خطورة ، فاعتمد كثيراً على الإحالة في المبالغة ومحاولة الإيهام ، واتكا على طلب المامني المبتكر ، وأنفق فيه جهداً عظيماً ، وتردد بين الأطراف الجدلية للموضوع يلحمها ويسديها ، فمن إحالاته المجتلبة قوله :

لا تُنكروا غُزْرَ الدُّمُوعِ فكلُّ ما يَنْحَلُّ مِنْ جِيسْمي يصير دُمُوعا وقوله في العاذل:

أيأمَنُ أن يغلو حريقَ تنفُسي وإلا غريقاً في اللعوع السواجم فهذا حمامُ الأيك يبكي هديلة ُ بكاثيّ فليفزع المؤم الحماثم

وله قطعة كاملة نحا فيها هذا المنحى فقال ' :

غداً يرحلون فيا يوم رسلك كُن بالظلام بطيء اللحاق وبا دَمْع عيني سُد الطريق وأفرغ عليهم نجيع المآفي ويا نقسي جينهم من أمام وقايلهم بنسيم احتراق ويا هم نفسي بهم كُن ظلاماً وقيدهم عن نوى وانطلاق

ر الحذوة : ١٩٥

ويا ليل من بعد ذا إن ظفرت بالصُّبْح فاقذف به في وَالْقَ سيدرون كيف ببينُون عني إلا على جيهة الإستراق

فهو يريد من اليوم أن يتمهل فلا يلحق بالظلام سريعاً ، ويطلب إلى دمع عينه أن يكون بحراً من دم يسد على الراحلين الطريق ، وإلى نفسه أن يكون هبوة نار ، وإلى همة أن يصبح ظلاماً يقيدهم عن السفر ، وإلى الليل أن يقيد الصبح فلا يريم ، عندئذ تتضافر عليهم كل هذه المعوقات ، فلا يستطيعون السفر العمد ، وإنما قد يفارقون استراقاً . والشأن في هذه الإحالة كلها الاستطراف ، إلا أن عنصر الإغراق يضيف إلى هذه الأبيات من ناحية الطرافة لينقصها من الناحية المعقولة الداخلة في حدود الإمكان .

واستبقى الرمادي من مذهب الغزال الأثر النواسي في الحمر ، وشيئاً من السخرية ، إلا أنه نقل السخرية من حقائق الحياة ومتناقضاتها إلى العبث بالمواضعات الدينية والاجتماعية ، ولا ريب في أن فزعه من إراقة الحمور في أيام الحكم يدل على أن شعره كان ينبع من نزعته اللاهية أول الأمر ؛ وأشعاره في الحمر تذكرنا بروح التحدي عند أبي نواس وبإصراره ومجاهرته في شربها ، ومن ذلك قوله ! :

كفرتُ بكأسي إن أطَعْتُ ملامَها قد اوحى لنوح غَرْسَها وضامها بها فرأى كتُمانها واغتنامَها ولولا مُضِيِّ عنه لم يكُ رامَها قليلٌ لعيني أن أطيل انسجامَها

أي الحمر لامت خُلتي مُسْتَهامَها لمحمولة في الفُلكِ في جَنّة المُنى فخادَ عَمَّ إبليسُ عنها لعلمه ففازً بثلثها ونوح بثلثها له حظ أنى وهو حظ مُذكر

١ الشريشي ٢ : ٢١ - ٢٢

فقوله كفرت بكأسي ، ونسبته الحمر إلى القدم ، والحصومة عليها بين إبليس ونوح وفوز إبليس بثلثيها وهو حظ الذكر ، وفوز نوح بثاثها ، يرينا مبلغ فنائه في الحمر ، كما تشير أبياته في روحها الأسطورية إلى الميل القصصي الأصيل عنده ، ذلك الميل الذي كان يبعد به عن الإغراب ويسلمه إلى السرد والتحليل ، كما في قصيدته الراثية التي قالها في حادثة إراقة الحمر ، وفيها يقول مخاطباً الآمرين بإراقتها :

بزعمكُم فإن بك عن نحوي وقر عن القضاء مسير شهر القضاء مسير شهر إذا جاء القياس أتى بيلاً ويقطعه بلا تغميض شفو يواصل مغرياً فيها بفجر ت المضاع بسجنه من آل عمرو ليوم كويهة وسداد ثغره ولم يكن الققيم بذاك يتدري ولم يسمعه غنى : ليت شعري ! ولم يسمعه غنى : ليت شعري ! خير قطع ذلك أم لشر أتاه به المتحارس وهو يسري

تَحرَيْتُم بذاك العدل فيها فإن أبا حنيفة وهو عد ل فقيه فقيه لا يدانيه فقيه وكان من الصلاة طويل ليل وكان له من الشرّاب جار وكان له من الشرّاب جار وكان إذا انتشى غننى بصو وأي فتى أضاعوا فغيب صوت ذاك الجار سجن فقال وقد مضى ليل وثان أجاري المؤنسي ليلا غناء فقالوا إنه في سجن عسى

وهكذا إلى نهاية القصة ، وهو نفس قصصي جيد يذكرنا بالغزال ، وميله إلى البسط والتحليل .

أما سخريته التي نقلها إلى الهزء بالمواضعات العامة فتدل على أنّه كان فقيراً إلى النظرة الشاملة ، وأنّه لم تكن لديه التجربة العميقة التي كانت للغزال ، وإنما تشير إلى استهتار وانخلاع مجوني عابث ، جاءه من تهالكه على

الحمر ، ولذلك استعمل صور القداسة ، ساخراً ، حتى تحدث عن الحمر ، فقال :

تُسْرِعُ الناسُ نحوها بازدحام كازدحام الحجيج في عَرَفاتِ وقال :

فإذا منا انقضى دنان على الله و اعتمد نا مواضع الصلوات وأنفق كثيراً من طاقته الشعرية في التغزل بالغلمان ، حتى إن السجن لم يشغله عن هذا الموضوع ، بل ظل سادراً فيه ، ومن الإنصاف له أن نسجل

له مزجه بين التهتك والتعفف في مقام واحد ، ذهاباً مع ما يسميه هو المروة

أو الفتوة .

ومع ذلك فإن السجن كان من أقوى الدوافع التي كادت أن تحطم عليه طريقته الشعرية التي قامت على المجانة واللهو في الموضوع وعلى الإغراق والإحالة في تعقب الصور والمعاني ، وانطلقت أشعاره في السجن من خلجات الحزن العميق ودوافعه ، وردًه وضعه إلى شيء من التأمل في نفسه وفي نهايته ، وملاً أبياته بالبكاء حيناً وبالتشوق إلى الانطلاق حيناً آخر ، وحلت العاطفة الحياشة في شعره محل التصنيع الذهني ، ومن أمثلة ذلك قوله ا :

وقالتْ تظنُّ الدهرَ يجمعُ بيننا فقلتُ لها مَن ْ لِي بظن مُحقَّقَ وللسكني فيما زجرتُ بمُقلّي زجرتُ اجتماعَ الشمل بعد التفرُّق أباكية للوم ومعلَّك فارْفُقي أباكية للوم ومعلَّك فارْفُقي

ومن قصائده التي انبعثت من المحبس أيضاً ٢ :

١ المطمح : ٧٢

۲ المطمع : ۷۳

وعن جَزَعي تبكي الحمامُ وتَهُمُّتُفُ على كبتري تهمى السحابُ وتذرفُ وتلك على فَقَدْي نُواثْحُ هَٰتُنَّفُ كأن السحاب الواكفات غواسلي

ولو أنَّا قارنًا هذه الانطلاقات العاطفية بأبياته التي أوردتها من قبل في وصف الأزهار والربيع لتبين لنا الفرق واضحاً ، فهنالك اهتدى إلى معنيين جميلين بعد الكد والإجهاد ، حين زعم أولاً أن الماء قد غاص في حشا الثرى فأظهر أسراره ، كأنَّه ليس ماء على التحقيق ، بل خمرة تخرج المكنون في النفوس ثم توهم أن السماء افتخرت على الأرض ، فنصر الأرض عليها وقال : إن خضرة الأرض تفوق خضرة السماء والنوار يقوم مقام النجوم ، أما الشمس والبدر والغيث فكلها قد تجمعت في شخص واحد هو شخص المُمْدُوح ، ولكن حكايته عن عواطفه الحزينة في أيام السجن أقل احتفالاً بَالاَسْتَطْرَافَ فِي المعنى وأكثر اتصالاً بالحال النفسية ، على وجهها الطبيعي . ومن الخطإ أن نظن أن الرمادي كان دائماً شديد الغوص كثير الكد في

استخراج المعاني وتوليدها ، فإن له شعراً تلمح عليه رونق الطبع كقوله ' :

كنتُ في كُرْبَة ففرَّجَ عني صد عنى وليس يعلم أني وتجنى علي من غير ذنب فتجنى على كثير التجي حُسْنُ ظُنَّي قَضَى عَلَيَّ بَهِذَا حَكَمَ اللهُ لِي عَلَى حُسْنَ ظَي

وبينا نقرأ له هذا اللون السهل المنساب نراه يمعن في التكلف حين يقول ٢:

عزمت على قتلى بغير تحرُّج شَجَّى بك حيى تقتل الهائم الشجي

١ الحذوة : ٣٤٩

۲ الیتیمهٔ ۱ : ۲۳۹

ولم يُبد سرّي فيك رأيي وإنها تبكري فراراً من حثي مُنَوَهَج نُحولي ودَمْعي دَبّجا وجني بما رأت مقلتي من حدِّك المتكربّج بهاراً ودرّاً هبّت الربح فوقسه بقرو فغطّت ورْدَهُ بالبنفسج

فهو على هذا يتعاوره تياران – كابن عبد ربه – ولكنّه إلى الثاني أمْيل، وبه عرفه قومه، وقدموه، وشهدوا له بالتفوق.

ولو وصلنا من شعره الكثير لاستطعنا أن نستكشف فيه على وجه أوضح مدى دينه لأستاذيه ابن عبد ربه وابن هذيل ، وقد ذهب ابن بسام إلى أن قدله أن :

ولم أرّ أحلى من تبَسَمُ أعينُن غداة النوى عن لؤلؤ كان كامنا مأخوذ من قول ابن عبد ربه :

وكأنها غاص الأسى بجفونها حتى أتساك بلؤلؤ منشور فاحتال الرمادي حتى أتى باللؤلؤ وعوض من الغائص التبسم ، ووقعت

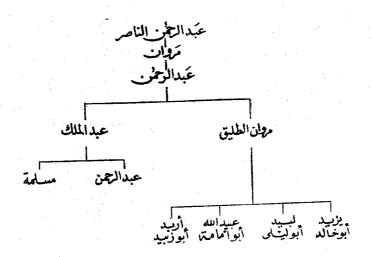
له استعارة التبسم موقعاً لطيفاً . ويختلط البيتان التاليان لهما ، فبعضهم ينسبهما لابن هذيل وبعضهم للرمادي <sup>٢</sup> :

لا تكُمني على الوقوف بدار أهلُها صيروا السقام ضجيعي جعلوا لي إلى هواهم طريقاً ثمَّ سَدُوا عليَّ بابَ الرجوع ِ وهما يربطان بين الطريقتين ، وتصحُّ نسبتهما لكلّ من الرجلين .

١ الذخيرة ١/١ : ٢٧٦

۲ النفح ۲ : ۱۰۰۸

### ٣ - الشريف الطلبق



عد ابن حزم للخليفة عبد الرحمن الناصر أحد عشر ولداً من الذكور ، منهم مروان الذي رزق ولداً اسمه عبد الرحمن ؛ وكان لعبد الرحمن هذا ولدان هما مروان الذي شهر من بعد بلقب «الطليق» وأخوه عبد الملك ، وكان الثاني في أيام ابن حزم يسكن مدينة دروقة أ ؛ وعلى هذا فإن النسب الصحيح للطليق هو مروان بن عبد الرحمن بن مروان بن عبد الرحمن الناصر ؛ وقد أخطأ المقري في النفح فذكر أنه «مروان بن عبد الرحمن بن عبد الملك ابن الناصر » أوكان مروان هذا يكنى أبا عبد الملك وهي كنية اكتسبها من

١ الحمهرة : ١٠٣ (الطبعة الثانية).

٢ النفح ٢ : ٢٩٨ (ط. أوروبة).

اسمه فقط وإلا فإن أولاده الأربعة الذين عدهم ابن حزم لم يكن فيهم من يحمل هذا الاسم .

عاش مروان ثمانية وأربعين عاماً وتوفي قريباً من سنة ٤٠٠ (ولعله توفي على الأرجح سنة ٣٩٦) ؛ وهذا يجعلنا نقدر أنّه ربما ولد قبل وفاة جده الأعلى الخليفة الناصر بمدة غير طويلة (أي حوالي ٣٤٧ أو ٣٤٨) . وتقدير سنة قد يخضع لحكم المفارقة ، فقد قبل إنّه عاش قبل أن يسجن ست عشرة سنة ثم مثلها في السجن ، ثم مثلها بعد خروجه منه ؛ ومثل هذه الملاحظة قد تكون مدعاة للوقوف فيها ، إذ لو لم يكن الأمر كذلك لما استوقفت النظر وأثارت التأمل .

لماذا سجن الشريف المرواني ؟ يذكر الحميدي رواية لا يقطع بتعيين راويها ، فهو : إما محمد بن إدريس أو غيره ، حدثه فيها أن مروان بن عبد الرحمن هذا كان يحب جارية نشأت معه في بيتهم ، وكان يظن أنها ستكون من نصيبه غير أن أباه استأثر بها دونه ، فداخلته من ذلك غيرة شديدة جعلته يفقد توازنه ويقدم على قتل أبيه ا ، فاجأه في بعض خلواته مع تلك الجارية نفسها فقضى عليه ، فأخذ بجرمه ذلك وسجن ؛ ولعل القضاء راعى سنة يومئذ ولكنا لا ندري كم كانت المدة التي حكم عليه أن يقضيها في السجن ؛ وإذا كانت تلك الجادثة قد تمت وعمره ١٦ عاماً فمعنى ذلك أنه أقدم عليها وإذا كانت تلك الجادثة قد تمت وعمره ١٦ عاماً فمعنى ذلك أنه أقدم عليها حوالي عام ٣٦٣ أو العام التالي ، ومن ثم يصدق القول بأن الذي سجنه هو المنصور بن أبي عامر الذي كان ذا سلطات كثيرة قبيل وفاة الحكم المستنصر (٣٦٦) وبعد وفاته .

كانت الغيرة العمياء ونزق الشباب وعدم التفكر في عواقب الأمور

<sup>(</sup> الجذوة : ٣٢٧ والنفح ٢ : ٣٩٩ والحلة ١ : ٢٢٠ – ٢٢١

طريق الشريف المرواني إلى السجن ، وكان ما يزال يومئذ في جميل المحيا ، تعشقه العين ؛ وكان حظه من الثقافة ضئيلاً لا يعدو مبادىء القراءة والكتابة . ولذلك أثبت السجن من بعد أنه كان المدرسة التي علمته الأدب والشعر ، وعمقت في نفسه الرغبة في الإقبال على التعليم ، كما فتحت لديه قريحته الشعرية ، ودربته على الصبر وتحميل الألم . فقد قيض له حين سجن أن يجتمع في المطبق إلى عدد من رؤساء الأدباء : « فلم يزل الطليق يأخذ عنهم ويستمد منهم حتى ثري تربه وطلع عشبه وسما ذكره وطار شعره » ا وأخذ ينظم في السجن قصائد تصل إلى أسماع الناس ويرددونها ، وكان المنصور بن في السجن قصائد تصل إلى أسماع الناس ويرددونها ، وكان المنصور بن أبي عامر إذا سمع أشعاره لم يصدق أنها من نظمه ، وقد يظن أن بعض الشعراء المسجونين معه كان يعينه بها أو يعاونه على نظمه .

ولا نعرف من أولئك الشعراء زملاء الطليق يومئذ إلا شاعراً واحداً هو محمد بن مسعود البجاني المنتسب إلى غسان، ويصفه ابن بسام بقوله: «كان شاعراً مجوداً جزل المقاطع حسن المطالع ، جيد الابتداع لطيف الاختراع ، كثير الغوص على دقيق المعاني ، حسن الاستخراج للألفاظ الرائقة والتصريف لمستعمل الكلام "" . ويقول الحميدي: إنه كان مليح الغزل طيب الهزل" ، ويبدو أن السبب الذي أدتى إلى سجنه اتهامه بالزندقة ، ومن السهل أن تعلق به هذه التهمة لأن إقباله على الهزل كان يؤدي به إلى شيء من الاستهتار ، به هذه البجاني هذا بالطليق حين وجده غلاماً وسيماً ، فتصور نفسه أحد

١ الذخيرة ٢/١ : ٨٠

۲ الذخيرة ۲/۱ : ۷۹

٣ الحذوة : ٨٦ ؛ وانظر المغرب ٣ : ١٩١ – ١٩٢ في ترجمته ، والمسالك ١٩ : ٠٠٠

٤ النفح ٢ : ٢٦٤ والذخيرة ١ / ٢ : ٧٩ - ٨٠

أثنين دخلا السجن مع يوسف الصدِّيق، رمز الجمال، فقال يذكر ذلك في شعره ::

غَدُوتُ فِي السَّجْنِ خَدِناً لاَن يَعْقُوبِ وَكُنْتُ أَحْسَبِ هَـذَا فِي التَّكَاذَيْبِ رَامَتُ عَدَاتِي تَعَذَيْبِي وَمَا شَعْرَتُ أَنَّ الذِي فَعْلُوهُ ضَـدٌ تَعَذَيْبِي رَامُوا بَعَادِي عَنِ الدُنْبِا وَزَخْرِفْهَا فَكَانَ ذَلِكُ إِدْنَاتِي وَتَقْرِيْبِي رَامُوا أَنْ سَجْنِي لا أَبَا لَهُمُ قَدْ كَانَ غَايَـةً مَامُولِي وَمُرْغُوبِي لَمُ مَا يَعْلَمُوا أَنْ سَجْنِي لا أَبَا لَهُمُ قَدْ كَانَ غَايَـةً مَامُولِي وَمُرْغُوبِي

والأبيات لا تدل على عشق بمقدار ما تدل على إعجاب بجمال الطليق ، وهذا الحكم لا ينتقض بقوله فيها :

وفيك ما يتسلى العاشقون بــه من حسن خلق ومن ظرف ومن طيب

ففي هذا البيت شهادة بما كان عليه الطليق من صفات الجمال والظرف وحسن العشرة والحلق ؛ ثم إن البجاني انصرف بعد ذلك عن مثل هذا القول في قصيدته إلى التحدث عن آلام السجن وإلى الحنين لشخص غائب عن عينيه ، لا إلى الطليق . ومهما يكن من شيء، فإن اتصال الطليق بتلك الجماعة من الشعراء في حبسه ومنهم البجاني هو الذي يهمنا من ناحية التأثير في توجيهه الوجهة الأدبية . وكانت السنوات التي قضاها مروان معتقلاً خصبة بالنتاج الشعري حتى ذكرت المصادر أن أكثر شعره في السجن ٢ ، إلا أن هذا «الأكثر» لم يتبق منه إلا القليل ؛ وهذا الذي تبقى فيه تصوير للسجن نفسه، ذلك المكان المظلم إزاء مدينة الزهراء التي تتلألاً أنوارها :

في منزل كالليل أسود فاحم داجي النواحي مظلم الأثباج

١ النفح ٢ : ٢٦٤

۲ الحلة ١ : ٢٢١

يسود والزّهراء تشرقُ حولهُ كالحبر أودع في دواة العاج

وفيه إلى ذلك استشعار بالحزن والفناء في لحظة من لحظات الضيق التي لا تستطيع رغم إرهاقها وعسرها أن تحجب عن عيني ممارسها شعاع التفاؤل ١:

ألا إن دهراً هادماً كل ما نبني سيبلي كسا يبلي ويفنى كما يفني وما الفوز في الدنيا هو الفوز إنما يفوز الفنى بالربع فيها مع الغبن يجازى ببؤس عن لذيذ نعيمها ويجني الردى مساغدت كفه تجني ولا شك أن الحزن بجري لغابسة ولكن نفس المرء سيئة الظن

الحزنُ إلى أجل ؛ ولكن النفس تسيء الظنون حتى يغيب عنها وجه الأمل ، وبعد ستة عشر عاماً ـ فيما تقول الرواية ـ لاح وجه الأمل ، وانطلق الشريف المرواني من سجنه إلى الحياة في المدينة الكبيرة ـ قرطبة ـ .

متى أطلق الشريف من الاعتقال ولماذا أطلق ؟ يقول الذين ترجموا له إنه خرج قبل خروج صديقه البجاني ، ويجعل ابن سعيد عام ٣٧٩ تاريخا لانطلاق البجاني ؟ وهذا قد يحد د تاريخ إطلاق الشريف المرواني، فهو إما تم في ذلك العام نفسه أو قبله بقليل ؛ ولما خرج من سجنه كانت علاقته بالبجاني قد انقلبت إلى كره ، ولذلك هجاه البجاني بما يشير إلى تبرمه واستثقاله ، فمن ذلك قوله فيه ؟ :

قد قذيت من لحظه مُقلتي وقرحت من لفظه أذني نادمي في السجن من قُربه أشد في السجن من السجن

١ الله ١ : ١ ٢٢١

۲ المغرب ۲ : ۱۹۲

٣ الذخيرة ١ / ٢ : ٨١ والنفح ٢ : ٢٦٤

ولا ندري هل قابله المرواني بمثل هجائه ، فما تبقى من شعره ليس فيه ﴿ إشارة إلى ذلك الصديق الذي انقلب عدوّاً ، والمعجب الذي فقد إعجابه . أما سبب إطلاقه فتختلف فيه الروايات ، فهو إمّا عطفٌ تلقائي من المنصور عليه لأنه قد قضى من السنين ما يكفى ، فلما أطلقه بعد تلك المدة لقبه الناس بالطليق إحساساً منهم بمقدار ما أقام معتقلًا ". وقيل إنَّ هذا الإطلاق لم يكن عَفُوياً بل تدخّل فيه توجيه القدر ، وفي تعليل ذلك التوجيه وردت روايتان : إحداهما تقول إن المنصور رأى النبي صلى الله عليه وسلم في منامه يأمره بإطلاقه أ، والأخرى تعزو الفضل إلى النعامة؛ وقصة ذلك أنَّ الشريف المرواني ضاق ذرعاً بالسجن فكتب بطاقة إلى المنصور يسترحم فيها ويستعطف ، فأخذ ابن أبي عامر البطاقة وأدرجها مع رقاع أخرى ودخل إلى داره ، فجاءت نعامة كانت هناك ، فجعل يلقي إليها الرقاع فتبتلع شيئاً وتلقي شيئاً، فلما ألقى لها رقعة الشريف ــ دون أن يقرأها ــ أخذتها ودارت بها وألقتها في حجره ، فردُّها إليها ، وتكرَّر ذلك مراراً ، فعجب المنصور وأخذ الرقعة وقرأها وخيل إليه كأن النعامة تحدثه بلسان القدر ، فأمر بإطلاق الرجل ؛ ولذا لم يلقب الشريف ـ حسب هذه الرواية ـ بالطليق وحسب ، وإنما لقب ، طليق النعامة » ٢

كان الطليق يوم فكاكه قد دخل سن الكهولة ، وأصبح في الثانية والثلاثين من عمره ، وفي الثلث الثالث من حياته – فيما أقدر – تزوج ؛ إلا أن نفترض أنه تزوج وهو في السجن ، وهو شيء غير مستبعد ولكنه غير طبيعي . ورزق من زواجه أربعة أبناء هم يزيد ولبيد وعبيد الله وأربد ؛ وفي

١ النفح ٢ : ٢٩٩

۲ المعجب : ۲۸۵ – ۲۸۱

هذه الفترة نفسها عاد إقباله إلى حياة اللهو بعد أن فطمه السجن عنها مدة طويلة ، ونراه في أحد مواقفه عند بعض الرؤساء من أسرته المروانية ، والرائس يقدم إليه قد حاً من فضة فيه راح صفراء ويقول له : اشرب وصف ، فداك ابن عمك ، فيقف الطليق إجلالاً ويشرب معبراً بصياحه عن سروره ثم يقول : الدواة والقرطاس ، فإذا أحضرا إليه كتب ! :

اشرب هنيئاً لا عداك الطرب سر كريم في العلا منتخب وافاك بالراح وقد ألبست برد أصيل معلماً بالحبب في قدح لم يك يسقى بسه غير أولي المجد وأهل الحسب ما جار إذ سقاك من كفة في جامد الفضة ذوب الذهب فقم على رأسك برآ بسه واشرب علىذكراه طول الحقب

#### شعره

كان الطليق عند نقاد الأندلس مقدَّماً في الشعر ؛ فابن حزم يقول فيه:
«كان مروان هذا من الشعراء المفلقين المحسنين » كما يقول في موضع آخر : « أبو عبد الملك هذا في بني أمية كابن المعتز في بني العباس ملاحة شعر وحسن تشبيه » " ؛ ولم ينس الشقندي وهو يفتخر بأجود ما لدى الأندلس أن يذكره في رسالته فيقول : « وهل منكم من وصف ما تحدثه الحمرة من الحمرة على الوجنة بمثل قول الشريف الطليق :

أصبحت شمساً وفوه مغرباً ويد الساقي المحيى مشرقا

١ النفح ٢ : ٢٩٩

٢ جمهرة الأنساب : ١٠٢

٣ جلوة المقتبس : ٣٧١ را لحلة ١ : ٣٣١

فإذا ما غربت في وجهه تركت في الحد منه شفقا »

وكان هناك إحساس لدى ابن بسام وابن الأبار بأن إغفاله لا يجوز ، رغم أنّه لا يقع ضمن شرط هذين المؤلفين في كلّ من الذخيرة والحلة السيراء . وقد وصف بأنّه شاعر مكثر ا ؛ ولكن ما تبقّى من شعره يعلا – إلى جانب تلك الكثرة – قليلاً ؛ وقد لمح ابن حزم الصفة الغالبة عليه وهي شدة ميله إلى التصوير ، ولذلك اهتمت بشعره الكتب التي تعنى بالتشبيهات مثل الفرائد في التشبيه من الأشعار الأندلسية لأبي الحسن على بن محمد القرطبي وكتاب التشبيهات من أشعار أهل الأندلس لابن الكتاني الطبيب . ولكن المقارنة بينه وبين ابن المعتز ربما لم تكن موفقة كثيراً . صحيح أنّنا قد نلمح في مثل بينه وبين ابن المعتز ربما لم تكن موفقة كثيراً . صحيح أنّنا قد نلمح في مثل قوله مقارناً بين سواد السجن وتلألؤ الأضواء في الزاهرة :

يسود ً والزهراء تشرق حوله ُ كالحبرِ أُودع في دواة العاج

أنّه يستعمل أدوات ابن المعتز في التشبيه ، ولكنّه لا يملك تلك القريحة التركيبية التي كانت تجمع في صور ابن المعتز عناصر لا رابطة بينها في واقع الحياة ، وتكاد أغلب صور الطليق أن تكون من الأشياء المألوفة ، فإذا سمع البرق والرعد ، تمثل صورة محبّ وأن الرعد أنينه والبرق نار حرقته والمطر دموعه :

فكأن الغمام صب عميد أن بالرعد حرقة واشتكاء وكأن البروق نار جواه والحيا دمعه يسيل بكاء

وإذا وقف وحيداً في ديار حبيبته تمثل أنّه يشبه غيلان ذا الرمة وأن ديار

١ الحلة ١ : ٢٢١ والحذوة : ٣٢١

### حبيبته هي ديار مية :

وهو يرى – ما يراه أيُّ شاعر تقليدي – في جريان المياه ثعابين فضة منبعثة في السواقي ، والحصباء كالدّرّ على اللّبّات :

وكأنَّ المياهَ فيها ثعابي نُ لجينِ تبعثت في السواقي وكأن الحصباء في رونق الما ع سنا الدَّر في بياض النراقي

هنالك حقيقة نقررها: وهي أنه حقاً شغوف بالتشبيه ، غير أنّه لا يشذ في ذلك عن المقدَّمين في قرطبة من شعراء عصره كابن هذيل والرمادي وغير هما، وهو أيضاً مثلهم ضحية الإسراف في طلب الصورة ، ثم العودة من تلك الرحلة الشاقة بصور مألوفة موضوعة في صياغة جديدة .

وقد استطاع أحياناً أن يخفّف من التعمّد البيّن لاقتناص الصور حيّن مزج صوره بموسيقى عذبة . وخير ما تبقّى لنا من هذا اللون في شعره قصيدته القافية التي اشتهرت عند الأقدمين ، واقتبسوا منها شواهد على قدرته في الشعر ووصفها ابن الأبار بأنها قصيدة فريدة ، ومطلعها :

### غَصُن يهتز في دعص نقا يجتني منه أ فؤادي حُرقا

وهي قصيدة طويلة، فقد بقي مما اختير منها ثمانية وثلاثون بيتاً ، وتدلُّ الأجزاء الباقية على أنه أرادها جامعة لعدة ظواهر ، فهو يصف السافي والحمر وما يتصل بها ثم يعرج على وصف يوم عاصف ماطر ، ثم يتحدث عن حلول الصحو ومنظر الأزهار غب المطر ؛ وكل هذا يبدو في نسق واحد في نظر

الشاعر الأندلسي حينئذ. وتعد هذه القصيدة ــ من هذا المنحى ــ مقدمة لوصفيات ابن حمديس؛ ولكن الطليق يحتم قصيدته في الفخر بنفسه وبقومه . ومن أجزائها اللافتة حقاً وصفه للخمر وشاربها الجميل ، وذلك حيث يقول :

ربّ كاس قد كست جنح الدجى ثوب نورٍ من سناها أشرقا بت أسقيها رشا في طرف من سنة تورث عيني أرقا خفيت للعين حتى خلتها تتقي من لحظه ما يتقى أشرقت في ناصع من كفة كشعاع الشمس لاقى الفلقا وكأن الكاس في أنمل مفرة النرجس تعلو الورقا أصبحت شمّساً وفوه مغرباً ويد الساقي المحيي مشرقا فإذا ما غربت في وجهه تركت في الحد منه شفقا

وقد تكون المعاني في هذه الأبيات ترديداً لما ألفناه في شعر أبي نواس ، وقد تكون بعض الصور \_ إذا أُخذت كل واحدة على حدة \_ ممّا لا يمثل أية جدة في التصوير ، ولكنها جميعاً في هذا النسق الموسيقي الجميل الذي يخيل إلينا أن الألفاظ تتدافع تدافعاً عفوياً تحدث أثراً عميقاً حين مزجت بين الناحيتين التصويرية والموسيقية .

وربما لفت انتباهنا في حديثه عن المطر تشبيهه الأرض بأنها سجن وأنَّ ما يغيب في جوفها من ماء المطر هو الجاني المعتقل :

فكأن الأرض منها مطبق وكأن الهضب جان أطبقا

فإذا انتهى الشاعر من رسم تلك اللوحة الكبيرة للطبيعة بين مطر وصحو وهي تحفّ بمجلس الشراب توصّل إلى الفخر بنفسه ، وهذا الفخر ربما لم

يستوقف اهتمامنا إلا من ناحيتين : الأولى غرابة صلته ببقية أجزاء القصيدة ، والثانية التعرّف إلى ناحية شخصية عند الطليق بعد إذ لم يبق من شعر الفخر لديه إلا هذه الأبيات ، وفيها يقول :

من فتى مثلي لبأس وندًى ومقال وفعال وتقى شرقي نفسي وحليي أدبي وحسامي مقولي عند اللقا ولساني عند من يجبره أفعوان ليس تثنيه الرُقى ويميني يمن عاف معسر جمعت حمداً غدا مفترقا جدي الناصر للدين الذي فرَّقت كفّاه عنه الفرقا أشرف الأشراف نفساً وأباً حبر يعلوه وأعلى مسرتقى أنسا فخر العبشميين وبي جد من فخرهم ما أخلقا أنا أكسو ما عفا من مجدهم بحلى رونق شعري رونقا

ومن المفارقة أن نسمع في هذا الحديث الكثير عن اللهو والساقي والحمر ذكراً للتقوى ؛ غير أن الشاعر الذي يفتخر بنفسه وبجده الناصر لا ينسى أن يتحدث عمّا يحسّه صفة مميّزة له ، وهي شعره الذي يجدّد ما درس من مجد بني عبد شمس ويكسوه رونقاً .

وكأن هذا النسق الموسيقي أعجب الشاعر لإعجاب الناس به يوم شاعت بينهم القصيدة فنظم قصيدة أخرى على غرارها شينية القافية يقول فيها :

قمري الوجه أبدى بضحى وجهه خط الغوالي غبشا

ولم يبق من هذه القصيدة ـ حسيما احتفظ بها ابن بسام ا ـ إلا التغزل . ولكنها جاءت أقل خفة من القصيدة السابقة ، لأنها توحي بالبناء المصنوع

١ الذخيرة ١/١ : ٨٢ – ٨٣

وذلك أن القافية التي اختارها الشاعر تحدّد طبيعة كل بيت قبل أن يهم بصياغته، مثل قوله :

جمشت ألحاظ عيني خدّه مثلما باللحظ قلبي جمشا نقشت عيني عليه أسطراً أعربت عمّا بقلبي نقشا

فلولا التأسيس على لفظتي « جمشت » و « نقشت » لما كان للبيتين وجود ؛ كذلك فإن السياق العام الذي استدعى قافية « القاف » كان أخف وقعاً من الشينات .

ومهما يكن من شيء فإن الطليق حاول أن يتميز بهذا اللون التصويري الراقص النغم في الشعر، وقد تنبه النقاد الأقدمون إلى ذلك ، حتى ذكر المقرّري أن بعض النقاد قالوا: «وهذا النمط قد فات به أهل عصره» أ؛ وهذا الخكم قد يكون غير بعيد عن الصواب ، ولكن شتان بينه وبين حكم آخر أورده المقرّري نفسه مقد مة لأبيات له ، فقال : «ويظن أنه لا يوجد لأحد منهم أحلى وأكر أخذاً بمجامع القلوب من قوله :

ودَّعَتُ مِن أَهُوى أَصِيلاً لِينِي ذَقَت الحِمام ولا أَذُوق نُواهُ فُوجدت حَى الشمس تشكو وجده والوُرق تَندبُ شجوها بهواه وعلى الأصائل رقة من بعده فكأنّها تلقى الذي ألقاه »

فقد كان الحديث عن تأثر الطبيعة لفراق المحبوب موضوعاً جميلاً ولكن حين تناوله هنا وضعه وضعاً مبتذلاً ، وحاول أن يستنقذ موضوعه من براثن الابتذال حين ناقض بين الجانبين : أعطى للطبيعة إحساساً إنسانياً ، وأعطى للمحبوب صورة الروضة (أو الطبيعة) :

ر النفح ۲ : ۲۹۸

الزهر مبسمه ونكهته الصبا والورد أخضله الندى خداه فلذاك أولع بالرياض لأنها أبداً تذكرني الذي أهواه

ولكنه لم ينجح في رسم هذا التعاكس ، لأن جمع مفارقتين مبتذلتين لا يثير طرافة جديدة .

وإذا استثنينا أبيات الطليق في الفخر استطعنا أن نقول إن قصائده التي وصلتنا تتجه نحو تصوير الناحية البهيجة في حياة الحب والطبيعة والحمر، وإن مقطعاته منتزعة من قصائد لتكون أمثلة على القدرة التصويرية عنده، وقلّما نجد في ما تبقى من شعره ما يمكن أن يتخذ سنداً تاريخياً ؛ ولعل صورة الشاعر تزداد وضوحاً لو وصلنا ديوانه!

١ فقدر أنه صنع لنفسه ديواناً جمع فيه شعره الكثير ، وإن لم تحدثنا المصادر بشيء عن هذه الناحية .

### الشعراء المتأثرون بالفتنة البربرية

قد اخترنا ثلاثة شعراء شهدوا عهد الفتنة البربرية ، وعاشوا بعدها ، مدداً متفاوتة ، وانعكست لها في نفسياتهم آثار متفاوتة كذلك ، وهم : ابن دراج وابن شهيد وابن حزم . أما الأول فقد حولته الفتنة إلى متسكع على الأبواب هارب من أشباح الجوع ، ينقل معه أولاده حيثما انتقل ، وأما الثاني فقد أصيب بما يشبه « توقف النمو » ، فعكف على لذائذ الحياة لينسى ما أحدثته الفتنة وليعيش في ذكريات الطفولة ، وأما الثالث فانتفض كأنها كان نائماً ، وهب من رقدته يجري لاهئاً ليشرب من نهر النجاة ، بعد أن أدرك أنه ضيع قطعاً من العمر في طلب الدنيا . وهكذا فإن تبين أثر الفتنة يعد دراسة لنفسيات هؤلاء الناس أكثر مما هو دراسة لأشعارهم . وبسبب هذه الصلة القوية بفعل الفتنة في نفوسهم تجوزنا بعض الشيء في النظر إلى الناحية الزمنية ؛ فابن دراج عاش أكثر حياته قبل الفتنة ، وابن حزم عاش مدة طويلة في عصر ملوك الطوائف ؛ ومع ذلك فإن نقطة التحول في حياة الفرد تستطيع أن ترسم حدود ما قبلها وما بعدها ، لأنها ذات إشعاعات على ما كان وما سيكون . وكذلك كانت الحال في دراسة هؤلاء الشعراء الثلاثة .

# ۱ – أبو عمر أحمد بن محمد بن دراج القسطلي

: المحرم ٣٤٧ – ٤٢١ / مارس ٩٩٨ -- ٢١ يونيه ١٠٣٠

الذخيرة ١ / ١ : ٤٣ – ٧٨ ﴿ وَالْجِلْوَةَ : ١٠٢ ﴿ وَالْصَلَّةَ : ٤٤

والنجوم الزاهرة ٤ : ٢٧٢ والمطرب : ١٤٥

ومالك الأبصار ٢٠١: ٢٠١ وشذرات الذهب ٣: ٢١٧

والمغرب ٢ : ٢٠ والشبية ١ : ٣٨٤

والنفح ۲ : ۲۸۷،۰۰۸،۲۵۸،۹۰۹

والروض المعطار : ١٦٠ ، ١٦٠ والرايات : ٧٣

وأعال الأعلام: ٣٢٢،١٩٧،١٢٣

والشريشي ١ : ٣٨٣ ، ١٣٢ ، ٣٨٣ و ابن خلكان رقم : ٥٥

كان قد تجاوز الحمسين عندما تشبت الفتنة ، ولكن تلك الحادثة أثرت في نفسيته وشعره ، وتحولت به تحولاً لم تستطع أن تحدثه تلك السنوات الطوال التي عاشها قبلها .

وأول ما نرى أحمد بن محمد هذا المنتسب إلى بني دراج – وهم فرع من صنهاجة ألمنسوب لقسطلة دراج من أعمال جيان ﴿ \_ يحاول التماس منزلة عند المنصور بن أبي عامر ، ولعل الحظوة التي نالها صاعد عند المنصور بشعره

١ جمهرة الأنساب : ٤٩٦

٢ وهناك قسطلة أخرى تسمى اليوم Cacella وهي في البرتغال وكانت تعرف عند العرب باسم قسطلة الغرب ، وقد ذهب بعض الباحثين إلى أنها هي بلدة ابن دراج ولكن يبدو أن قسطلة المعدودة من أعال جيان هي موطنه (راجع مقدمة ديوانه ٢٨ – ٣٢).

قد أثرت في نفسه فأراد لنفسه شيئاً شبيها بها ، فنظم قصيدة عارض فيها صاعداً ، منها !

أضاء لها فَجْرُ النَّهِي فَنَهَاهَا عَنِ الدَّنِفِ المُضَى بحر هواها وضَلَّلُهَا صُبْحٌ جلا ليلة الدجي وقد كان يهديها إلى دُجاها

وأراد أن يكون له بها اسم مقيد في ديوان الشعراء ، فتألب عليه النقاد فيما يبدو ، ودفعوه عن مرتبة الإجادة ، وربما انهموه بأنه لا يستطيع إلا المعارضة ، وادعوا عليه عند المنصور أنه منتحل سارق لا يستحق أن يكون له عطاء منظم ، وفي نفس المنصور من ذلك شيء لأنه لم يغب عنه أن القصيدة جيدة ، ومع ذلك عقد له مجلس امتحان في ٣ شوال سنة ٣٨٨ (وسن ابن دراج يومئذ لا تقل عن ٣٥ سنة ) واقترح عليه النظم في موضوع معين ، فنظم ما أعجب المنصور ، فأعطاه مائة دينار وأجرى عليه الرزق ، وكتب اسمه في ديوان العطاء ، واتعظ ابن دراج بهذه الحادثة ، فأخذ يدأب على اسمه في ديوان العطاء ، واتعظ ابن دراج بهذه الحادثة ، فأخذ يدأب على المنصور عن المعنى الذي استحضر من أجله ، وكذب دعوى الذين انهموه بالسرقة ، المعنى الذي استحضر من أجله ، وكذب دعوى الذين انهموه بالسرقة ، ودافع عن نفسه بقصيدة مشهورة عند الأندلسيين مطلعها المعنى نفسه بقصيدة مشهورة عند الأندلسيين مطلعها ا

حسنبي رضاك من الدهر الذي عتبا وعطف نعماك للحظ الذي انقلبا ومنها يذكر كيف أن الناس قد اعتادوا اتهام أجود المجيدين من الشعراء: ولست أول من أعيت بدائيعه فاستدعت القول ممن ظن أو حسبا ان امرأ القيس في بعض لمئهم وفي يديه لواء الشعر إن ركبا

١ الحلوة : ١٠٣ والديوان : ١٠

۲ الحذوة : ۱۰۳ والديوان : ۳۹۳

والشعر قد أسر الأعشى وقيده دهراً وقد قيل : والأعشى إذا شربا وكيف أظما وبحري زاخرٌ فيطنسأ إلى خيال من الضَّحْضاح قد نَصَبا

مشيراً بذلك إلى القول الشائع وأشعر الناس امرؤ القيس إذا ركب ، والأعشى إذا شرب » ودافعاً عن نفسه تهمة الأخذ لأن خياله واسع، وخيال من يتهم بالأخذ عنهم ضحضاح قد قارب النضوب ، ثم يمضي طلقاً في الثقة بنفسه مستمد آ ذلك من تعصب المنصور له وانحيازه لجانبه :

عبدٌ لنُعْمَاكَ في فكيُّه نجمُ هُدًّى سارٍ بمدحك يجلو الشك والرِّيبا أو سابق الحيل أعطى الحُضر مُنتئداً

إن شئت أملى بديع الشعر أو كتبا أو شئت خاطب بالمنثور أو خطبا كروضة الحَزْن أهدىالوشيّ منظرُها والماء والزهرَ والأنوارَ والعُشُبا والشد والكر والتقريب والحببا

وظل في ظل المنصور على هذه الحال من التقسديم ، فأطنب في مدحه بطوال القصائد ، معترفاً بالجميل شاكراً لذلك الرضى ، فمن مدائحه فيه ا :

مَا كُفُرُ نُعْمَاكَ مِنْ شَانِي فِيَثْنَيْنِي عَمَنْ تُوالَى لنصر الْمُلْكُ وَالدِّينَ ولا ثناثى وشُكْري بالوفاء بما حقًّ على النفس أن تَبَلْى ولو فنيَتْ ها إنها نعمة ما زال كوكبها

أوليتني دون ً بذُّل النفس يكُّفيني في شكر أيْسَر ما أضحيت توليني إليك في ظلمات الحَطْب يَهُديني

وأكثر القصيدة في ذكر حاله وشكره ورضى المنصور عنــه لا في مدح المنصور مباشرة ، وربما استوقفنا منها قوله :

والبيض والسُّمر أن تَحظي بها دوني وحاشَ للخيلِ أنْ تُزْهَى عسليَّ بهــا

١ الشمة ١ : ٣٨٤

وربما كنت أمضي في مكارهها قيد ما وأثبت في أهوالها الجون لكن سهام من الأقدارِ ما برحت على مراصد ذاك الماء ترميني

اليوم أنكص إبليس على عقبه مبرءاً سبب الغاوين من سببه

وتحدثنا بعض الروايات أن المنصور هو الذي طلب إليه أن يعارض قصيدة أبي نواس الراثية في مدح الحصيب " ؛ ويهمنا منها في هذا المقام أنّه ما يزال يلح على صاحبه بأن يمنحه كل ثقته ، وأن لا يأخذه بجريرة ظروفه القاسية <sup>4</sup>:

أَثْيِرُنِي لِخطبِ الدهرِ، والدهرُ مُعضِلٌ وكلْني لليثِ الغيابِ وهو هصور فقد تُخفَضُ الأسماء وَهي سواكن ويعشملُ في الفعلِ الصحيحِ ضمير وتنبو الرُّدَيْنيِيّاتُ والطولُ وافر ويُبْعِيدُ وقْسعُ السهمِ وهو قصير

وفي هذه التلميحات ما يشير إلى أن سكونه قد يجر عليه الانحفاض ، فهو يريد استثارة ودفعاً ، وثقة تجعله يقابل الدهر ويقتل الليث ، وهو أيضاً

١ الروض المعطار : ١١٦ ٠٠ ١ الديوان : ٤٤٠

٣ ابن خلكان : ( الترجمة رقم : ٥٥ ) .

٤ اليتيمة ١ : ٤٤٨ والذخيرة ١ / ١ : ٦٦ والنفح ٢ : ٨٠٠ والديوان : ٣٠٣

يشبه نفسه بالسهم القصير ، الذي إذا استغله صاحبه وأحسن استغلاله أبعد وقعه وأثره حيث تعجز الردينيات الطويلة ، ومرة أخرى تستوقفنا هذه التلميحات : أهي تدل على عجز جسماني ؟ أم هي تدل على مجرد حالة نفسية ؟ أم هي حكمة ليس لها مدلول وراءها أكثر منها ؟

والحقيقة التي يجب أن نتذكرها في هذا المقآم هي أن ابن درّاج في أول عهده بالمنصور لم يكن مطمئناً إلى ثبوت منزلته عنده واستقراره في ظله ، ولذلك عمد في قصائده الأولى إلى الاستكثار من معنيين أولهما ذكر مفارقته لزوجته وابنته وصعوبة الفراق ثم تأميله في أن ينال الحظوة لدى المنصور لذكر هذا في أول قصيدة تقداً مبها إليه ا :

ولله عزمي يوم ودعّ عت نحوه نفوساً شجاني بينها وشجاها وربّة خدر كالجمان دُموعها عزيز على قلبي شطوط نواها وبنت ثمان ما يزال يروعني على النأي تذكاري خفوق حشاها وموقفها والبين قد جد جده منوطاً بحبلي عاتيقي يداها تشكّى جفاء الأقربين إذا النوى ترامت برحلي في البلاد فتاها وأقسم جود العامري ليرجعن حفياً بها من كان قبل مجفاها

وعاد إلى هذا الموضوع بإطناب كثير في معارضته لرائية أبي نواس ، ثم ذكره في قصيدته التي مطلعها : « ما كفر نعماك من شأني فيثنيني . . . » فقال ٢ :

عن لوعة في الحشا منها تناجيني وهـذه طاعة المنصور تدعوني ضجيع جنب نبا عن مضجع الهون أجاهد الصبر عنها وهي غافلة

يا هذه كيف أعطى الشوق طاعته

شدي على نجاد السيف أجعله

١٤ -- ١٣ -- ١٤ -- ١٤

رضيتُ منها وشيك الشوق لي عوضاً وقلت فيها للوعات الأسى: بيبي

أما المعنى الثاني فهو حاجته إلى الرضى والثقة لكي يطمئن إلى أنه أصبح في منزلة لا يخشى معها صروف الأيام . وفي هذه القصائد الأولى كان و الأغلب – تقليدي المنزع ، يتحر كى المقدمات الغزلية حين لا يجد سبيلا إلى ذكر الزوجة وفراقها ، حتى إننا لنستطيع أن نحد د تاريخ بعض القصائد – على وجه تقريبي – من هذه العناصر التي تسيطر عليها ، أعني ذكر فراق الزوجة ، والإلحاح على الثقة والرضى واختيار المقدمة الغزلية ، فهذه القصيدة الزوجة ، والإلحاح على الثقة والرضى واختيار المقدمة الغزلية ، فهذه القصيدة الزوجة مشتاق ومقلة ساهد إذا شئت كان النجم عندك شاهدي بلوعة مشتاق ومقلة ساهد وهي في مدح المنصور ، لا يبعد أن تكون من أوائل قصائده فيه ؛ على

وهي في مدح المنصور ، لا يبعد أن تكون من أوائل قصائده فيه ؛ على أنا يجب أن نحذر من تضليل هذه العناصر أحياناً ، فقد أورد صاحب اليتيمة قصيدة قالها في مدح المنصور وهي ٢ :

أصخ نحوي لدعوة مستقيل بنادي من غيابات الحمول رهينة كل خطب مستطيل ونهزة كل خطب مستطيل ونهزة كل خطب مستطيل ونيها يعود إلى نغمة الرضى وحب الانتشال من «غيابات الحمول»، ولكن القرائن الداخلية في القصيدة تدل على أنها ليست في المنصور بن أبي عامر وإنما هي في مدح منذر بن يحيى التجيبي الذي كان يلقب بالمنصور أيضاً، وهي من ثم تمثل مرحلة تالية في حياة ابن درّاج.

فلماً اطمأن بجنبه إلى المهاد الدمث لم يعد بحاجة إلى كلّ هذه المعاني ، بل أصبح يعيش تجربة الشعور الجماعيّ بروعة الانتقال من نصر إلى نصر – أصبح جزءاً خيـًا نابضاً من ذلك التاريخ المجيد الذي كان يصنعه المنصور وابنه

١ الديوان : ٥٠٤

عبد الملك المظفر ؛ فالانتصارات متوالية ، وهذا عدو يؤسر ، وذاك يفد طائعاً موالياً ، ولهذا حفلت قصائده بالاستبشار ، وارتفعت فيها النغمة الدينية ، ووصف أدوات الجهاد من خيل وسيوف ورماح ، ووصف العدو بالفرار أو بالاستئسار ، ولم يعد الموضوع الجليل بحاجة إلى تمهيد من نسيب أو شكوى أو غزل ، فأخذ ابن دراج يهجم على موضوعه بثقة كبيرة ، ولهذا جاءت مطالعه على مثل :

هو النصر والتمكين أدرك طالبه ولاحت وشيكاً بالسعود كواكبه شهدت لك الأبطال يوم كفاحها والحرب بين غدوها ورواحها تبليّج عن إشراق غرتك الصبح وأسفر عن إقدامك النصر والفتح سر سار صنع الله حيث تسير قدماً وساعد عزمك المقدور النصر حزبك في الضلالة فاحتكم واغضب لدين الله منها وانتقم الله جارك ظاعناً ومتعما ومثيبك التبجيل والتعظيما أهلا بمن نقصر الإله وأيتدا وحمى من الإشراك أمنة أحمدا

وهذه المطالع ليست في مدح المنصور وحسب ، بل إن بعضها في مدح ابنه المظفر ؛ وقد كان ابن دراج مهد للحظوة أيام المظفر منذ عهد بعيد إذ كان كلما مدح أباه عرَّج على مدحه ومدح أخيه عبد الرحمن شنجول، فبقيت مكانته على حالها بعد وفاة المنصور ؛ ولا تقل مصائده في العامريين ورجال

دولتهم عن ستين من القصائد وأكثرها من المطوّلات .

ومدح من رجال الدولة العامرية ، الوزير المشهور أبا الأصبغ عيسى ابن سعيد بن القطاع «قيم دولة ابن أبي عامر وحامل لوائها والمستقل بأعبائها ومالك زمام إعادتها وإبدائها » بقصيدة مطلعها ا

أَفِي مثليها تَنْبُو أَيادِيكَ عَن مثلي وهذي الأماني فيك جامعة ُ الشَّمْلِ

وقد مدحه بها في أيام المظفر لا في أيام المنصور ، أي حين «تناهى عيسى في الاكتساب بالحضرة وجميع أقطار الأندلس ضياعاً ودوراً فات الناس إحصاؤها ، واشتمل على الملك هو وولده وصنائعه » . وهو يشكو إلى أبي الأصبغ فقره وحاجته إلى مركب ، مع أن الركبان إنها يحتقبون غرائب شعره ، وينتقلون بدائعه على شرابهم ولا شراب له ، ويستغيثه بقوله :

أبا الأصبغ المعني على أنت مُصْرِخي وهل أنت لي مُعْن وهل أنت لي مُعلي وقد قُتِل هذا الوزير في أيام عبد الملك المظفر ، لأنه فيما يقول أخذ عيل إلى الأموية على العامرية ، ومن المواقف المؤسفة أن يجد ابن دراج نفسه مهنئاً المظفر بالتخلص من وزيره عيسى بن سعيد ، في قصيدة له مطلعها ؟ : شُكْراً لمَن أعطاك مملك أذل لمُلكك الأملك الأملك الأملكا

حتى إذا هبت ريح الفتنة على قرطبة وعصفت بدورها وقصورها وشردت أدباءها وعلماءها، وقضت بالموت على فريق منهم ، بقي ابن دراج مع فريق الشعراء الذين «نسجت على أفواههم ومحاريبهم العناكب » كما يقول ابن حيان ، فقيراً معدماً منكوباً معيلاً كبير المسؤولية تجاه الأهل

۱ الديوان : ۴۳

۲ ابن عذاري ۳ : ۲۵ والديوان : ۳۲

والأولاد ، حائراً مبلساً في أمره ، ولقد ظن أن انتصار المستعين يحقق له عودة الحياة الطيبة التي كان يحياها في ظل العامريين ، فما كاد المستعين يدخل قرطبة حتى خف إليه ابن دراج ، يهنئه بالملك بل يهيء الملك به ، ويشمت بالمهدي ويسميه قعيد الحزي ا :

هنيئاً لهـذا المُلكُ رَوْحٌ ورَيْحانُ وللدِّينِ والدُّنْيا أمانٌ وإيمانُ فإنَّ تعيدَ الحُزيِ قَـد ثُلُّ عَرْشُهُ وإن أمـيرَ المؤمنينَ سليمانُ

ودخل عليه أول مجلس له بالقصر فأنشده ٢ :

شَهَيدَتُ لَكُ الآيامُ أَنْكُ عَيدُها لَكُ حَنَّ مُوحِشُها وآبَ بعيدُها وأضاء مُظلِمُها وأفرَّخَ رَوْعُها وأطاع عاصِيها ولان شديدُها

وأطنب في وصف المعارك التي انتصر فيها ، وفي وصف رجال حربه ، وباء من سليمان بالإخفاق ، فإن سليمان كان مشغولاً عن الشعر والشعراء ، لم يجبر لهم عثرة ، ولا عطف عليهم بنظرة ، فعزم ابن دراج على الرحيل في طلب الرزق ، وكتب في ذلك إلى سليمان يستأذنه " : «حاشا لله أن أستشف الحسي قبل جمومه ، وأستكره الدرَّ قبل حفوله ، أو أتعامى عن سراج المعذرة ، وأرغب عن أدب الله في نظرة إلى ميسرة ، ولكن :

« ماذا تقول ُ لأفراخ بسذي مَرَخ حُمْرِ الحواصلِ لا ماءٌ ولا شجّر ُ » ما أوضح العَقَاد لي لو أنهم صبروا

١ أعمال الأعلام : ١٢٣ والذعيرة ١ / ١ : ٣٥ والديوان : ٤٥

٢ اللخيرة ١ / ١ : ١٥ والديوان : ٢٠

٣ النميرة ١/١ : ٢١

لكنَّهِم ْ صَغُرُوا عَن أَزْمَةً كِبُرَتْ فَمَا اعتذارِيَ عَمَّن عُذْرُهُ الصَّغْرَهُ

وقد قلبتُ لهم ظهر الأمور ، وميزتُ بين المعسور والميسور، فما وجدتُ أحسن بدءاً ولا أحمد عوداً مما أذن الله فيه لعباده الذين أعمرهم أرضه وسخر لهم بره وبحره ، أن يمشوا في مناكبها ويأكلوا من رزقه ، وحيث نتقلب ففي كرمك وأين نأمن ففي حرمك » .

وليس ببعيد أن يكون قد كتب هذه الرسالة إلى المستعين ليذكره بنفسه ، رجاء أن يجد لديه ما يعوضه الرحلة والمشي في مناكب الأرض ، ولكن النتيجة تدل على أن المستعين لم يلتفت إليه ، وهنا تبدأ سلسلة من التجوال وقرع الأبواب ، والوقوف على الأمراء الذين اقتسموا الأندلس بعد الفتنة ؛ قال ابن حيان : « فاستقرى ملوكها أجمعين ما بين الجزيرة الخضراء فسرقسطة من الثغر الأعلى يهز كلاً بمديحه ويستعينهم على نكبته وليس منهم من يصغي له ولا يحفظ ما أضيع من حقه وأرخص من علقه » أ .

١ – فأول من قصد منهم خيران العامري صاحب المرية ، ومدحه صدر سنة ٤٠٧ بقصيدة عارض فيها قصيدته النونية التي قالها في المستعين ٢ :
 لك الخيرُ قد أوفى بعهدك خيران وبُشْراك قد آواك عز وسلطان ميلاً وسلطان ميلاً عز وسلطان ميلاً عز وسلطان ميلاً عز وسلطان ميلاً عزال ميلاً عن الميلاً عن الميلاًا عن الميلاً عن الميلاً عن الميلاً عن الميلاً عن الميلاً عن الميل

وكان قد ركب البحر إليه مع أهله وبنيه فوصف في هذه القصيدة سيره والأهوال التي لاقاها في البحر :

إليك شحنًا الفُلُكَ تهوي كأنّها وقد ذعرَتْ من مغربِ الشمس غربانُ على لُجَجِ خُصْرٍ إذا هبّتِ الصّبا ترامى بنا فيها ثبيرٌ وثهـلانُ

١ الذخيرة ١ / ١ : ٤٤

٢ أعال الأعلام : ٢١٢ والذخيرة ١ / ١ : ٧٤ والديوان : ٨٦

وفي طيّ أسمال الغريب غرائب الذا غيض ماء البحر منها مدّد نه يقلن وموجُ البحر والهمُ والدُّجى الا هل إلى الدنيا معاد وهل لنا وهبنا رأينا معلم الأرض هل لنا

سكن شغاف القلب ، شيب وولدان بدمع عيون تمريهن أشجان تموي تموي الشجان تموي الماء أكفان سوى الماء أكفان من الأرض مأوى أومن الإنس عرفان أ

ويأسى في القصيدة على أن بلاد الغرب قد ضيعته ، ويزعم أن بغداد ترحب بمقدمه ، ويقدر قيمة نفسه وهو يستعطف الملوك لأولاده :

فإن غَرَّبَتْ أَرْضُ المغاربِ موطني وأنكرني فيهما خليطٌ وخيلاً نُ فكم رَحَبَتْ أَرْضُ العراقِ بمقدمي وأجزَلتِ البُشْرى عليَّ خراسانُ فإنَّ بسلاداً أخرجتني لَعُطَّلٌ وإنَّ زماناً خانَ عهدي لحَوَّانُ

ويتذكر أصدقاءه وأهله الذين طواهم الموت، ثم يمني أولاده بالحير حين ينزلون قصر المرية لأنهم ينزلون «ببحر ندى يمناه در ومرجان »، ويطنب في مدح هذا البحر، وقد شهرت هذه القصيدة حتى عارضتها إحدى شواعر الأندلس عندما مدحت خيران العامري نفسه ا:

أَتَجزعُ أَن قالوا سَتَظْعَن ُ أَظعان ُ وكيف تطيق الصبرَ ويحك إن ْ بانوا

ولم يكافى، خير ان هذا النفس الطويل بما يستحق فبخسه حظه في الجائزة، وسمع بذلك طبيب فاضل اسمه أبو جعفر ابن جواد فقصد ابن دراج بخمسة عشر مثقالاً ودفعها إليه وقال له : اعذر أخاك فإنه في دار غربة ٢ .

١ الحقوة : ٣٨٩

۲ المنوة : ۲۷۰

٢ - ثم مدح المرتضى الذي حاول فتيان العامريين أن يعيدوا ببيعته سلطان الدولة الأموية بقصيدته ':

جهادُكَ حُكُمُ اللهِ مَنْ ذَا يَرُدُّهُ وعزمُكُ أَمرُ اللهِ من ذَا يَصُدُّهُ وَطَالُوكَ السَّعْدُ الذِي أَنتَ سعدُهُ وطالعُكَ السَّعْدُ الذِي أَنتَ سعدُهُ

وما بقي من هذه القصيدة ليس فيه استعطاف للأهل والأولاد .

٣ – وقصد مظفراً ومباركاً العامريين صاحبي بلنسية ، وجمع مدحهما
 في قصيدة كاجتماع سلطانهما ٢ :

أنورُكِ أَم أوقدتِ في الليلِ نارَكِ لباغي قراكِ أَم لباغي جوارِكِ وريّاكَ أَم عَرْفُ المجامرِ أَشْعَلَتُ بعودِ الكباء والألُوّةِ نارَكُ ومَبْسِمُكِ الوضّاحُ أَم ضوء بارق حداه دعائي أن يجود ديارك وطُرّة صبح أم جبينك سافراً أعرتِ الصباح نوره أم أعارَك

وبعد مقدمة غزلية طويلة انتقل إلى مدح مظفر ومبارك فقال :

وأرضي سيول من حيول مُظفَّر وليلي نجوم من سيوف مبارك فحيث وجدت الأمن بهتف بالمنى هلمي إلى غيثين جادا سيرارك هلمي إلى سيفين والحد واحد يجيران من صرف الحوادث جارك هلمي إلى طيرفي رهان تقدما إلى الأمد الجالي عليك اختيارك هلمي إلى قُطبي نجوم كتائب تنادي نجوم التعس غوري مغارك هلمي إلى قُطبي نجوم كتائب

ويحاول أن يقنع نفسه ، كما بشرها حين وفد على خيران ، بأن الأمل

١ الذخيرة ١ / ١ : ٦٤ والديوان : ٨٦

٢ أعال الأعلام : ٣٢٣ والديوان : ١٠١

لا بد متحقق ببلنسية ، ولكن ارتحاله عنهما إلى غيرهما يدل على أن الحفاوة التي لقيها لم تكن لترضيه بالبقاء .

٤ – ويبدو أنَّه عاد في بعض تلك الأيام إلى قرطبة ، مجدداً العهد بها ، لعله يجد عند ابن حمود صاحبها الجديد ما يغنيه عن الضرب في الأرض، وربمًا زاره قبل زيارته لمبارك ومظفر ، ومدحه بقصيدة مطلعها ١ :

لعلك يا شمس عند الأصيل شَجيتِ لشجوِ الغريب الذليل وذكّر ابن حمود بما لقيته قرطبة من عناء وشدة :

ومن دوننا آنساتُ الديار نهاب الحمى موحشات الطلول مغاني السرور لبسن الحــدادَ على لابسات ثيباب الذهول خطيباتُ خطب النّوى والمُهورِ متهاري عليها رحال الرحيل فمن حُرّة جُليتُ بالجــلاء وعذراء نتصَّتْ بنصِّ الذميل ولاحكني إلا جُمانُ الدموع تسيلُ على كلَّ خد أسيل

ثم أطنب في مدح ابن حمود ، وخاصة بنسبه العلوي .

ه ـ وأخيراً استقر به المطاف عند منذر بن يحيى صاحب سرقسطة الملقب بذي الرياستين ، وبشر نفسه في رحابه بانتهاء عهد الفقر والتعاسة ، ولدينا من قصائده في منذر ما يزيد على ثلاثين قصيدة منها ٢:

بشراك من طول الترحيُّل والسُّرى صُبْعٌ بروح السفر لاح فأسفرا وفيها تعرض لذكر أبنائه وللصعوبات الجمة التي لقيها قبــل أن يصل إلى منذر :

١ الذخيرة ١/١ : ٧٠ وابن عذاري ٣ : ١٢٤ والديوان : ٧٥ ٢ أَعَالُ الْأَعْلَامُ : ١٩٨ والذَّخيرة ١ / ١ : ٦ ه والديوان : ١٢٤

فلنن صفا ماءُ الحياة لديك لي فَبِما شَرِقْتُ إليك بالماء الصَّرى ولئن خلعت عليَّ بُرداً أخضرا فلقد لبستُ إليك عيشاً أغبرا ولئن مددت عليَّ ظلاً بارداً فلكم صَلِيتُ إليكَ حَرَّاً مُسْعِرا

وهو في هذا يعارض المتنبي في قصيدة مدح بها ابن العميد أبا الفضل ، ويتتبع سياق تلك القصيدة في مثل قوله :

ولتعلم الأملاك أنتي بعد هُمْ أَلْفيتُ كُلَّ الصَّيْدِ في جَوْفِ الفَرَا

كلا وقد آنستُ من هود هدى ولقيتُ يعربَ في القبول وحميرا والحارث الجفنيَّ ممنوع الحمي بالحيل والآساد مبذول القيرى وحططتُ رحلي بسين نارَيْ حاتم أيام يتقري مُوسراً أو مُعسرا ولقيتُ زيد الحيل تحت عجاجة تكسو غلائلُها الجياد الضَّمَّرا

ومنها قصيدة قالها فيه حين ورد عليه صاعد اللغوي ، ومنها 🗀

علا فحوى ميراث عاد وتُبتع بهمتيه العلَّيا ونيسْبتيه الدُّنيا

ومدح فيها صاعداً وقارن بين نفسه وبين منذر في قوله :

وقد لاذ أبطال الجلاد بعطفه كما لاذ أطفال الجلاء بعطفياً وقد قصرت عنهم رياش جناحياً

وبكى ضياعه وتأسف لمصيره ، وأنَّه مدفون في الحياة :

فيا لك من ذكرى سناء ورفعة إذا وضعوا في الترب أيْمَنَ شَقِيًّا

١ الذخيرة ١/١ : ٤٥ والديوان : ١٧٣

وفاحت ليسالي الدهرِ مي ميتماً فأخزين أيامـاً دُفنْتُ بها حيّـا

فيا عَبرتي سيحتي لعلي مُبلَلً بجريك ما أنزفت من ماء خديبًا ويا خلتي إن سوَّفَ الغوثُ بالمبى ويا غُلتي إن أبطأ الغيثُ بالسقيا فقوما إلى ربّ السماء فأسعدا تقليُّبَ وَجهى في السماء وكفيّيًا

فهو يحس في أسّى أنّه أنزف ماء وجهه ، وأن خلته لم تسد وغلته لم ترو ، وأنّه لا يزال يدعو الله أن ينزل عليه الرحمة ، ومعنى هذا أنّه في ظل منذر لا يزال يحس بالفقر ، دع عنك إحساسه بالغربة .

وثالثة عدها الحميدي من مذهبات أشعاره في منذر وهي ا :

قل للربيع اسحب مُلاء سحائبي واجرُر ذيولك في مجرّ ذوائبي وفيها يتشوق إلى قرطبة ويقول مخاطبًا الربيع أيضاً:

واجنح لقرطبة فعانق تُرْبَها عني بمثل جوانحي وتراثبي وانشر على تلك الأباطح والربي زهراً بخبّر عنك أنك كاتبي

وهذا التشوق يدل على أن شيئاً من الاستقرار قد أخذ يصرفه عن بكاء نفسه والاستجداء لأولاده ، وأخذ يستعيد ذكرياته في الوطن ، ويلتفت عن حاضره إلى ماضيه وكان كثير الانهماك في تصوير ذلك الحاضر .

أما الرابعة فقد بقى منها قوله ٢ :

يا عاكفينَ على المُدامِ تَسَبَّهُوا وَسلوا لساني عن مكارم مُنْدُرِ

١ الجذوة : ١٠٥ والديوان : ١٦٧

۲ الحذوة : ۱۰۵ والمطرب : ۲۰۲

## مَلَيْكُ لُو استنهبتُ حَبَّةً قلبهِ كُرَّماً لِحَـاء بهما ولم يتعَذَّر

ومن ممدوحي ابن دراج في هذه الفترة شخص يدعى ابن أزرق (أو ابن أرزق) وأظنه أبا عامر ابن أرزق أحد من استكتبهم منذر بن يحيى ، ومدحه لأحد الكتاب معناه أن شيخوخته حالت بينه وبين العمل في الكتابة عند منذر ، فظل يتكسب بشعره من منذر ورجاله .

ومن قصيدته في ابن أرزق يذكر حاله وحال أطفاله أيضاً ٢ :

أخو ظما يمص حشاه سبع وأربعة وكلَّهُم ظماء كأنْجُم يوسف عدداً ولكن برؤيا هذه بَرِح الخفاء خطوب خاطبتهم من دواه يموت الحزم فيها والدهاء

ونقل صاحب الذخيرة عن ابن حيان " أن ابن درّاج وجد ترحيباً عند منذر وأنه لم يزل عنده وعند ابنه من بعده مادحاً لهما مثنياً عليهما رافعاً من ذكرهما غير باغ بدلا "بجوارهما ؛ وقد كان هذا النص قبل نشر ديوان ابن درّاج محيراً حقاً ، لأن المصادر التاريخية لم تذكر إلا منذر بن يحيى التجيبي حتى خيل للباحث أن منذراً هذا حكم من سنة ٤٠٨ – ٤٣٠ وأن ابن درّاج توفي قريباً من ٤٢٠ ، فهو إذن لم يشهد إلا ولاية وال واحد من التجيبين في سرقسطة ، ولكن الديوان احتوى على ٢٦ قصيدة في مدح يحيى بن المنذر ، مما يدل على أن الشاعر شهد عهد وال آخر بعد المنذر الأول . وقد جلا الدكتور محمود مكي هذا الغموض عين بين أن المنذر الأول حكم من الدكتور محمود مكي هذا الغموض عين بين أن المنذر الأول حكم من

١ انظر الذخيرة ١/١ : ١٥٤

٢ الذحيرة ١/١ : ٦٧ والديوان : ٣٢٧

٣ الذخيرة ١/١ : ١٤

ع مقدمة الديوان ، هامش : ٥٧

4.4 – 217 وخلفه ابنه يحيى الذي حكم من 217 – 270 وتلاه في الحكم ابنه المنذر الثاني الذي قتل سنة 200 على يد عبد الله بن حكم أحد أقربائه، وبقي ابن حكم هذا في سرقسطة حتى جاء سليمان بن هو د سنة 201 فتملكها! وهكذا يكون ابن درّاج قد عاصر الواليين الأولين ، على أن له مدائح في الثالث منهم وهو المنذر الثاني ، إلا أن تلك المدائح قيلت فيه يوم كان ولياً للعهد .

وتبلغ بعض قصائده في المنذر بن يحيى وابنه يحيى أحياناً حداً كبيراً من الطول ، ونراه في بعضها قد عاد إلى الغزل وأطال فيه على نحو بالغ ، مما يصور مدى الناحية التقليدية إذ هو في عمر لم يعد يسمح بمثل هذا الغزل عن تجربة ، كذلك يكثر الإشارة إلى ما حباه به المنذر من عطف وما يرجوه لديه من استقرار ، ويتحدث عن أبنائه فيطيل الحديث ، ويصف في تضاعيف ذلك ما لقوه جميعاً من مصاعب في التنقل والاغتراب ، كقوله في إحدى تلك القصائد الا

وبين ضلوعي بضع عشرة مهجة ظماء إلى جدوى يديك حواثم تلذ الليالي عندهن علاقم تلذ الليالي عندهن علاقم قطعت بهن الآل والآل جاحم قطعت بهن الليل والليل جامد وخضت بهن الآل والآل جاحم إذا ملاً الهول المميت صدورها تحرك من ذكراك فيها تماثم

وتعود به الذاكرة أحياناً إلى الفتنة التي كانت سبب غربته وإدبار حظوظه فيتحدث عنها متصوّراً أنها كانت «عهد جاهلية » تستقسم فيه الأزلام وأن المهجات كانت هي الجزور المجزأ لضرب القداح وأن النفوس كانت هي

١ انظر تفصيل الحبر عن منذر الثاني ومقتله في الذخيرة ١ / ١ : ١٥٢ – ١٥٨

۲ الديوان : ۱٦٥

القربان المدمّى على الأنصاب ، ولكنه لا يحمّل مسئوليتها إنساناً بعينه ، لأنّه حام حول جميع الذين أرّثوا نارها أو حاولوا الإفادة منها ' :

والدهر ينسجُ لي ثبابَ سلابي فسكرت والأيام تسلب جلتي فقد الشباب وفرقة الأحباب سكرين من خِمر كأن خُمارها فينا إلى أمـد لــه وكتاب لمدى تناهى في الغواية فانتهى همـــاً إلى قلبي سرى فسرى بي وهوًى تقاصر بالمي فأطال بي دون الإله مضلة الأرباب في جاهلية فتنة عبدت بهــــا وتسيل أنفسنا على الأنصاب تستقسم الأزلام في مهجاتنا غورأ وأعقب صفوها بعقاب غيراً من الأيام أصبح ماؤها نارأ وصاب غمامها بالصاب وبوارقآ للغى أضرم نورها

وهي قطعة فريدة في تصوير حادث الفتنة البربرية .

ويسرف في قصيدة أخرى في وصف حاله وحال أولاده حتى يبلغ ما نظمه في هذا الموضوع ٤٦ بيتاً (عدا ما سقط من القصيدة في هذا الموضوع من أبيات ٢٠، على أنه في هذه الفترة مثال الشكور العارف بالجميل لا يزال في كل حين يذكر صنيع المنذر لديه ، وما لقيه من راحة وأمن في ظله ٣ :

وجزاء ما آويت وحش تغربي وفسحت روضك لارتقاء سوامي وفعمت لي بحر الحياة مبادراً بحياة ذابلة الكبود ظوامي وبسطت لي وجها كسفت بنوره كرب الحالاء وخلة الإعدام

١ الديوان : ١٨٤

٢ انظر القصيدة رقم: ٤٧

٣ الديوان : ٢١٥

ووجدت ظلك بعد يأس تقلّبي وطن الرّجاء ومنزل الإكرام فكأن وجهك غرّة الفطر الذي وافي بفطريَ بعد طول صيامي

وتظل قصائده في يحيى بن المنذر حافلة بالتفاؤل ، إلى أن نجده في إحدى القصائد – ولعلها من القصائد المتأخرة في مدح يحيى – يعاتبه لإهماله له ويشكو له العوز وكيد الواشي وعدوان العادي ، ويطلب إليه أن «يقسم له سهماً » لقاء حمده وشكره وينزع سهم الأسى من فؤاده ا :

أَبَغُرَبُ عَنْدُكُ نَجِمُ اغْسَرَابِي ومطلعه لك في الأرض باد وأسقى الورى عنك َ ماء الحياة وأرشف منك حمىء الشماد وحفني منك لقيط الحصاد وزرعيّ فيك حصيد الحلود سدادأ مسن العوز المستجار وأكثره عَـوزٌ من سـداد زمام ً ومن سابق البغي حاد قضاء له في يد الاقتضاء كعلمك من خطب دهو رماني بأسهم واش وغاو وعاد يسلُّون بين الأماني وبيبي سيوف القلى ورماح البعاد زمـــان كـأن قــد تغذّى لسعي لعاب أفاع وحيّات واد

ومماً يدل على أن الحال تغيّرت أنّه يشكو إلى ابن باق – أحد رجال الدولة التجيبية بسرقسطة – ما يلقاه من إهمال ، ويذكر فضله ٢ :

ونكرت من جور الحوادث أنّي ظام وبحر الجود فوقي طام وبصرت من خلل التجمل خلتي وفهمت من صمت الحياء كلامي

١ الديوان : ٢٩١

٢ الديوان : ٢٩٤

ثم يعود إلى ابن باق هذا نفسه بقصيدة تدل على أنهيار معنويّ تام ، حتى ليطلب حق ابن السبيل والجار والمستضام ' :

بما خُطَّ للجار وابن السبيل وأوجب للمستضام الغريب ثم يقول :

فتلك نقائض سعيي وسعدي يُنسادين يا للعجاب العجيب وتلك بضائع نثري ونظمي ضوارب في الأرض هل من ضريب حتى ابن باق نفسه قد تغير :

فحين افتتحت بنصر عزيز يبشر عنك بفتح قريب ترقيت في هضبة العز عني وأهويت بي لمهيل كثيب ولفننك دوني غصون النتعيم وأسلمت ضاحي مرعمًى جديب على أنه لا يزال يرجو أن يتذكره وأن يذكره لسيده الأمير:

فإن تُنْه عني فأولى مجاب دعا للمكارم أهدى مجيب وفي آخر القصيدة يهدد وهو لم يعد ذا قدرة على التهديد – بأن عدم الترحيب بالضيف يعني رحيله :

ومن يمنع الضيْفَ رحبَ الفِناء فقدَ قاده للفضاء الرحيب والظن قويّ بأن ابن باق أصم سمعه عنه وأن يحيى شغل عن بره، أو لعلهما معاً سئما هذا الإلحاح المتوالي، وأصبح ابن درّاج في سرقسطة مقيماً

١ الديوان : ٢٦٩

مملولاً لا ضيفاً وخفيف الظل ، ، وهل يمكن أن يظل ضيفاً من أقام حوالي أحد عشر عاماً يوالي المدائح رجاء أن يصيب رزقاً ؟ وعاد ابن الثانية والسبعين بجد د التنقل، ولعله في هذه الفترة مدح المؤتمن عبد العزيز بن أبي عامر ، وهو ابن شنجول ، وقد أصبح صاحب بلنسية فترة طويلة من الزمن (امتدت من ١٠٤ – ٤٥٢) ومن المقطوع به حسب رواية الديوان أنّه مدح مجاهداً العامري سنة ١٤١٩ بدانية ؛ ولعله توفي هنالك ليلة الأحد لأربع عشرة ليلة بقيت من جمادى الثانية سنة ٤٢١ (٧٧ يونية ١٠٣٠) ٢ . لقد أكثر الشاعر طرق الأبواب بعد الفتنة ، ولكن أطول إقامة له كانت في سرقسطة وفيها روى عنه أناس منهم : محمد بن ميمون القرشي — وهو من أهل العلم بالأدب والعربية — ومظفر الكاتب السرقسطي ٢ .

من كل ما تقدم يتجلى لنا كيف وقع ابن دراج ضحية للفتنة ، كما وقعت قرطبة نفسها ضحية لها ، وكيف تدهورت نفسيته إلى حد أن أصبح شعره مردداً بين الاستبشار والحيية ، بين شكوى الحال والتكفف الضارع ، بين تصوير حال الأطفال وحال المملوحين ، وقد سخرت الأيام سخرية غير رفيقة بابن دراج ، فقد بدأ مذهبه الشعري بالاتكاء على تصوير فراقه لزوجه وأطفاله ، وتعلقهم به ، ورقته عليهم في حال الفراق المتخيل ، ثم انتهى إلى التحدث عن هؤلاء الأطفال — أو الأبناء — حديثاً مستمداً من الواقع لا من الحيال ، وأضرعته النكبة من أجلهم في الواقع لا في الحيال أبضاً . كان غير راض بالنعمة دون رضى ، فأصبح يرضى بالرزق من أي كف جاءه ، وتلك حال من الانهيار النفسي الذي تلمح بذوره في المرحلة الأولى

١ الديوان : ٧٨٤

٢ أنظر أبن خلكان ، الترجمة رقم : ٥٥

٣ التكملة : ٢٩٦ ، ٢١٣

ولكنه لم يكن ليتحقق سريعاً لولا اجتماع النكبة والشيخوخة معاً .

ويبدو من السياق العام لشعره أنه كان جاداً في أكثر شئونه، عبداً لأطفاله، قيماً بالمسئولية العائلية، مترفعاً عن كثير من صغائر الأمور وتوافه المشاغل؛ ارسل إليه أحد الأدباء لغزاً وسأله أن يفسره فلم يتعب فكره في ذلك بل كتب إلى السائل على ظهر رقعته بديهة ا

إذا شذَّت عن العرب المعاني فليس إلى تعرُّفيها سبيل واستنشد المطرف المرواني بعض شعر له يقول فيه:

إلى أن دهـاني إذ أمنت غروره سفاهاً ، وأدَّاني لما ليسَ يُذُّكُر

فأعجب بالشعر ، إلا أنه انتقد عليه قوله: « وأداني لما ليس يُذكر » لأنه وجد في هذا التعبير إيحاءات غير مستساغة ، فاغتاظ الأموي منه وقال له : يا أبا عمر من أبن جرت العادة بأن تمزح معي في هذا الشأن ؛ فتراجع أبو عمر وسكن غضبته بأن قال : حلم بني مروان يحملنا على أن نحرق العادة في الحمل على مكارمهم لا . وشعره وكتابته يدلان على أنته كان ذا حظ طيب من الثقافة وسعة الاطلاع .

## آراء النقاد في شعره

نال كثيراً من تقدير النقاد الأندلسيين وغيرهم ، فقال فيه ابن حزم : « لو قلت إنه لم يكن بالأندلس أشعر من ابن دراج لم أبعد ، وقال مرة أخرى : « لو لم يكن لنا من فحول الشعراء إلا أحمد بن دراج لما تأخر عن شأو حبيب

۱ ألجذوة : ۱۰۵

۲ النفح ۲ : ۵۰۸ – ۸۰۷

والمتنبي الم المحمين الم وعده ابن حيان السباق حلبة الشعراء العامريين وخاتمة محسي أهل الأندلس أجمعين الم وبقريب من هذا قال ابن بسام نفسه ، وقال فيه الثعالبي: المبلغي أن أبا عمر القسطلي كان عندهم بصقع الأندلس كالمتنبي بصقع الشام ... وكان يجيد ما ينظم الم وقد افتخر الأندلسيون بذكر الثعالبي له، وسموا ابن دراج متنبي المغرب . ووصفه ابن شرف بأنه الشاعر ماهر عالم بما يقول . . . حاذق بوضع الكلام في مواضعه لا سيما إذا ذكر ما أصابه في الفتنة وشكا ما دهاه في أيام المحنة ، وبالجملة فهو أشعر أهل مغربه، في أبعد الزمان وأقربه الله وقال ابن شهيد : الوالفرق بين أبي عمر وغيره أن أبا عمر مطبوع النظام ، شم زاد بما في أشعاره من الدئيل على العلم بالجبر واللغة والنسب، وما تراه من حوكه للكلام ، وملكه لأحرار الألفاظ ، وسعة صدره ، وجيشة بحره ، وصحة قدرته على البديع ، وطول طلقه في الوصف، وبغيته للمعي ، وترديده وتلاعبه وتكريره ، وراحته بما يتعب الناس ، وسعة نفسه فيما يضيق الأنفاس الله .

وافتخر به الشقندي واختار له قصيدته الرائية في معارضة أبي نواس ثم شفع ذلك بقوله : « وأنا أقسم بما حازته هذه الأبيات من غرائب الآيات، لو سمع هذا المدح سيد بني حمدان لسلا به عن مدح شاعره الذي ساد كل شاعر ، ورأى أن هذه الطريقة أولى بمدح الماوك من كل ما تفنن فيه كل ناظم وناثر ».

۱ الحذوة : ۱۰۰ – ۱۰۰

٢ الذخيرة ١/١ : ٤٣

٣ اليتيمة ١ : ٣٨٤ والذخيرة ١/١ : ٤٤

<sup>؛</sup> النخيرة ؛ /١ : ١٦٥

ه اللخيرة ١/١ : ٤٥

٦ النقح ٢ : ٧٨٧ - ٧٨٧

إليه انتهت الطريقة التي اختارها الأندلسيون وارتضوها بعد الغزال، وعنده بلغت آخر الشوط في تطورها وتعقدها والتواثها، لأنّه جمع بين أبي تمام والمتنبي ، وحاول أن يبذّ كل من تقدمه في المعاني والصياغة ، مازجاً كل ذلك بجلبة ابن هاني ، مطيلاً إطالة ابن الرومي ، معتمداً في أكثر شعره على الكد والمصابرة والنحت ، ولقد أصاب ابن شهيد من بين النقاد الذين تقدمت الإشارة إليهم في النص على أكثر مميزاته حين وصفه :

- أ ــ بشدة الأسر في الشعر والصبر على حوك الكلام .
- ب بالاقتدار على البديع إذا قورن بمن تقدمه من الأندلسيين .
  - ج ـ بطول النفس في قصائده وبخاصة في الوصف .
    - د بتعقب المعاني والتلاعب بها وترديدها .
- بالغموض نتيجة لذلك حتى تنبهر أنفاس القارى، وهو يحاول فهم شعره وإدراك حدوده ومعانيه . ونسي ابن شهيد أنه يتميز بقريحة تعتمد المقايسة ، لأنته يكون على خير أحواله في الشعر إذا هو عارض غيره ، إلا أن في أبحره ثقلاً كثيراً ، وفي كثير من قوافيه شذوذ عن طبيعة الموضوع ، وعن الموسيقى العامة . ولقد عارض صاعداً والمتنبي وأبا نواس ، ولكن شعره يظهر أنه كان يقيس على أمثلة من أشعار غيره ، ثم يطنب في استغلال هذه المقايسة ويبالغ ليظهر تفرده ، فيسمع المتنبي مثلاً يقول :

أريقك أم ماء الغمامة أم خمر

فيطلع بقصيدة على هذا التشكيك ويكثر من ذلك فيقول :

أنورُكِ أَم أوقدت بالليل نارك لباغي قيراك أم لباغي جوارك

ورياك أم عرف المجامر أشعلت بعود الكباء والألوة نارك ومبسمك الوضاح أم ضوء بارق حداه دعائي أن يجود ديارك وطرة صبح أم جبينك سافراً أعرت الصباح نوره أم أعارك وأنت أجرت الليل إذ هزم الضّحى كتائبة والصبح لميا استجارك فللصبح فيما بين قرطيك مطلع وقد سكن الليل البهيم خيمارك فيا لنهار لا يغيظ ظلامة ويا لظلام لا يغيظ مهارك ونجم الثريا أم لآل تقسمت عينك إذ ضمتنتها أم يسارك

ولعله أن لا يكون ناظراً في هذا إلى المتنبي ، فإنه يحب شعر ابن هانى ، الأندلسي في قوله :

فتكاتُ لحظكِ أم سيوفُ أبيكِ وكؤوسُ خمرٍ أم مراشفُ فيكِ حتى لتجده ناظراً إلى هذه القصيدة نفسها حين يقول ! :

إن كان واديك ممنوعاً فموعدنا وادي الكرى فلعلِّي فيه ألقاك فهذا من قول ابن هانيء:

عيناك أم مغناك موعدنا وفي وادي الكرى نلقاك أم واديك

بل لعله أن لا يكون متأثراً بالمتنبي ولا بابن هانيء ، فهذه الطريقة من التمويه التشكيكي موجودة عند كثير من الشعراء ، والمهم أن ابن دراج إذا جرى فيها أبعد الغاية ، وأسهب ، وقد أطلت الاقتباسة من القصيدة المتقدمة لدلالتها على هذا الإسهاب ، ولدلالتها على شيء آخر في شعر ابن دراج

١ اليتيمة ١ : • ٤٤

وهو تعلقه بالصورة الواحدة مسافة طويلة في شعره ، وإلحاحه على جوانبها بشدة ، فترى الصورة في الأبيات السابقة هي النار أو النور وما يكتنف ذلك من ليل ، وتستمر هذه الصورة في كل الأبيات المتقدمة دون ملل ، وهذا ، أن دل في هذا المقام على شيء فإنما يدل على الاسترسال وحب الإطالة ، لا على تحقيق وحدة ما ، أو على شغف بالصورة نفسها ، ولكن كلما وجد ابن دراج سبيلاً لكي يمد في عمر المعنى – وفي عمر الصورة تبعاً لذلك – فإنه لا يتردد في أن يسلكه ، وهذا شيء ينتظم شعره ونثره ، ويخرج أحياناً إلى حد الإملال ، فمن ذلك أنه قد يشبه أبناءه بيوسف وإخوته والأحد عشر كوكباً فيسترسل مستخرجاً كل الملابسات التي تليق بالموضوع من قصة يوسف فيصورة ، فيقول ا :

أخو ظما يمص حشاه سبع وأربعة وكلّهم ظماء كأنجم يوسف عدداً ولكن برؤيا هاذه برح الحفاء خطوب خاطبتهم من دواه يموت الحزم فيها والدهاء وكلّهُمُ كيوسف إذ فداه من القتل التغرّب والحكاء وانسجن حواه فكم حواهم فكم عمرت بهم بئر خلاء

فانظر إليه كيف استخرج من قصة يوسف كل ما ينطبق على بنيه أو وجّه المعاني التي في قصة يوسف ليمنحها لهم ، فذكر أنهم أحد عشر كأنجم يوسف ، وكل واحد فيهم هو يوسف الذي نجته الغربة من القتل ، وإذا كان يوسف قد سُجن فكل واحد فيهم قد مرّ في سَجن السفينة أو وجد

١ النميرة ١/١ : ١٧

في القفر سجناً ، وكل واحد منهم لجا إلى بثر خلاء بعد مغاني العز الواسعة . وهذا تشقيق للمعنى وإسهاب فيه ، والأصل فيه التوليد المصاحب للمعنى التثري ، وابن دراج بدأ كلتباً وانتهى كاتباً شاعراً ، غير أنّه يبي شعره على النهج الفكري في النثر ، ويحاول أن يوشحه بالمبديع والقوة اللفظية .

وتسيطر على ابن دراج الصور الحربية في نثره وشعره ، وإذا أخذ في هذا النوع من الصور أسرف فيه كثيراً ، وإذا تذكرنا أنه صرح بعجزه أحياناً عن المشاركة في الحرب عرفنا في شغفه بالصور الحربية نوعاً من التعويض ، فمن ذلك في شعره :

أُوْجَـَفْتُ خيلي في الهوى وركابي وقذ َفْتُ نَبلي في الصَّبا وحرابي وسللتُ في سُبل الغواية صارماً عَضْباً ترَفُّرَقَ فيه ماء شبابي ورفعت للشوق المسبرح رايةً خفاقة بهزائج الأطراب ولبستُ للوّام لأمنة خالع مسرودة بصبابة وتصابي وبرزتُ للشكوى بشكّة مُعْلم نكص الملام بها على الأعقاب فاسأل كميَّ الوجد كيف أثرْتُهُ ۗ بغروب دمع صائب التسكاب واسأل جنود العذل كيف لقيتها في جَحْفُل البرَحاء والأوصاب ولقد كررتُ على الملام بزَ فْرْقَ ذَهِلَ العتابُ بها عن الاعتاب حتى تركتُ العادلينَ لما بهم شغفاً بحب التاركي لما بي صَرْفُ النوى فنأى به ودنا بي من كلّ ممنوع اللقــاء اغتاله حيى افتتحتُ عن الأحبَّة مَعَقَلاً " وعر المسالك مقفل الأبواب ووقفتُ مَوْقفَ عاشقِ حلتُ له فيه غنيمة كاعب وكعاب

وفي كل ذلك تلحظ أدوات القتسال وفنون الحرب ، حتى يصل الى الغنيمة ، وهكذا تحوَّل بمنظر الحب إلى منظر الموقعة الحربية ، وأزجى

فيه من الصور ما شاء . وجمع إلى هذا كله في طريقته الشعرية فنون البديع فأكثر في هذا الموقف من الجناس « لبست للتوام الأمة »، « وبرزت للشكوى بشكة » ، وهو في غير هذا الموطن شديد الغرام بالمطابقات ، وأحياناً بالإشارات على مثال أبي تمام في كثرة إشاراته التاريخية ، كقوله :

وما شكر النخعيُّ شكري ولا وَفَى وفائيّ \_ إذ عزَّ الوفاء \_ قَـصيرُ

وكالإشارات الكثيرة في قصيدته الراثية التي مدح بها صاحب سرقسطة منذر بن يحيى ، ومنها :

وأصبتُ في سبإ مورِّتَ مُلْكِهِا يسبي الملوكَ ولا يَدَبُّ لها الضرا والحارث الحفي ممنوع الحمى بالحيل والآساد، مبذول القيرى وحططت رحلي بين ناري حاتم أيام يقري موسراً أو معسرا

ثم تضيق هذه الحلقة بين الكلف بالمعنى والكلف بالفنون البديعية ، فإذا معاني ابن دراج ألغاز عسرة الحل تتطلب من القارىء تحيلاً في الفهم وشروداً في التصور . فإذا أراد استخراج صورة جديدة يصور فيها غرام ممدوحه بجمال الجيوش وقتالها وأعلامها قال :

وأجنادُهُ في مَوْقفِ الرَّوْعِ رَوْضُهُ ﴿ وَأَعْلَامُهُ ۚ فِي مَوْرِدِ الْمُوتَ وَرَّدُهُ ۗ

والتلاعب اللفظي في هذه الصورة ، يزيد إلى عسر التلاعب المعنوي . ومن معمياته قوله :

الطرفُ مرآة عيني أستدلُ بهسا على الصباح إذا ما خيفَ ساطعُهُ عَلَى الصباحِ إذا مَا خيفَ ساطعُهُ عَلَى الإصباح لامعُهُ عَلَى الإصباح لامعُهُ

ويبعد في استعاراته حين يتحدث عن الإبل التي أوصلته إلى الممدوح فيقول :

بُدُن فَدَت منا دماء نحورها ببقائها في كل أفق متنجرا نحرت بنا صدر الدبور فأنبطت قلق المضاجع تحت جو أكدرا [خوص نفحن بنا البرى حيى انثنت أشلاؤهمن كمثل أنصاف البركي] وصبت إلى نحر الصبا فاستخلصت ستكن الليالي والنهار المبصرا

والمعنى أن هذه الجيمال – وشبهها بالهدي الذي ينحر في عرفات – قد استنقذت منا دماء نحورها حين ظلت منحراً في كل وجه ، أي ما عاشت إلا لتموت ، فواجهت الدبور فأثارت مضاجع قلقة في جو أغبر ، ثم مالت إلى نحر الصبّا فلما قتلت الصبا استخلصت هدوء الليالي والنهار المصر ، وإنما جاءه هذا التكلف من طلب المعنى ، ومن الإلحاح على صورة النحر والفداء . ويقول في قصيدة أخرى :

في وقعة قامت بعدُّر سيوفيهم لو ذاب من حرّ الحسلاد حديدُها ويضيقُ فيها العسذرُ عن خطيتة سمراء لم يُورق بكفّك عودُها

والمعى أن السيوف لو ذاب حديدها في أيدي أولئك الأبطال من حر المعركة لكان في ذلك عدر لهم، أما الرمح الذي كنت تحمله أيها الممدوح فلا عدر له لأنه لم يورق من ندى كفك ؛ وهذا غاية في الصنعة والإحالة ، وتقليب المعاني التي تتردد عند الشعراء الآخرين ومزج أحدها بالآخر لإخراج معى جديد . وقد يقف المرء حائراً إزاء قوله :

وتلك مراتب الأخطار مني حمائم ينتحبن على هديل وربما عنى أن مراتب الأخطار ثاكلات كالحمائم اللواتي فقدن الهديل

منذ القدم فهن ينحن عليه ، وكذلك المراتب العليا ، إنها تتطلع إليه ولا تجده ، ومن حق ممدوحه أن يرفعه إلى تلك للراتب .

ومثال آخر من التعقيد سببه حبّ التوليد للمعنى ورسم المتقابلات قوله في وصف المرأة الرومية التي قتل بعلها في المعركة ':

شجيت بمصرع بعَلها ثم انثنت مطلوبة بجفونها أوتارها من كل مغرمة بخل تمتري ألسيف أمضى فيه أم تذكارها

فهذه المرأة حزنت لمصرع زوجها ولكنها هي كانت قد قتلت من قبل بجمال عينيها ولذلك طلبت بثأر ما كانت قد جنت من أوتار ، وهي إذ تشهد مصرع خليلها الذي تحبه تشك أيهما أمضى نفاذاً في جسمه ألسيف أم ذكريات أيامه بصحبتها ، وكل هذا تكلف وتعقيد يراد به ابتكار معنى أو تصوير المفارقة بين شيئين متباعدين . وليس كل شعر ابن درّاج بهده الصعوبة ولكنك لا تعدم أن تجد هذا اللون من التعقيد متناثراً هنا وهناك في ديوانه ، وعند هذا الحد يغدو شعره لوناً من الشعر المتافيزيقي المغرب الملتوي عن وعمد فيه قول ابن شهيد : «وراحته بما يتعب الناس وسعة نفسه فيما يضيق الأنفاس » .

على أناً يجب ألا ننكر أن ابن دراج أول شاعر أندلسي لا ينزل شعره عن مستوى الجزالة ، وأن صياغته بالغة درجة عجيبة من القوة ، حتى ليمكننا أن نقول إن إغرابه في طلب الصورة ثم محافظته على هذا اللون من الصياغة القوية كان مزجاً عجيباً بين طريقة العرب وطريقة المحدثين ؛ وتجيء قصيدته على مسرد واحد لا ارتفاع فيها ولا انخفاض ، لا أعنى بالانخفاض الرداءة

١ الديوان : ١٠

وبالارتفاع الجودة ، وإنها أعني المراوحة بين المستويات العالية والذرى ، فليس في قصائد ابن درّاج ذروة أو ذرى ينتقل بها القارىء من المستوى العام إلى ثبج الموجة العالي ، كما يفعل المتنبي حين ينتقل مثلاً من المدح إلى الحكمة ، وإنها هي موجة واحدة هادرة من أول القصيدة إلى آخرها ، وسر ذلك فيما أعتقد أن ابن درّاج لم يكن يتصور قصيدته تصوراً عاماً وانما كان يرسم حدودها التفصيلية بدقة كأنه يكتب رسالة ، ولذلك فإنه يتدرّج فيها بتفصيل لا حذف فيه ، يملك على القارىء أقطار فكره وخياله ، ولا يدع مجالاً كبيراً للإيجاء . خذ مثلاً هذه القصيدة التي يهيء فيها المنصور بن أبي عامر بإقبال ابن شانجة محكماً له في نفسه إثر ما كان من إيقاع المنصور به أبي عامر بإقبال ابن شانجة محكماً له في نفسه إثر ما كان من إيقاع المنصور به أبحد فيها صورة التسلسل الموضوعي بعد مطلعها :

ألا هكذا فليسم ُ للمجد من سما ويحم ِ ذمار الملك والدين من حمى وفي هذا القسم يتحدث عن حق من كان مثل المنصور : ماذا يحرز : وحق لمن لاقى فأقدم سيفه على غمرات الموت أن يتقدما

ومن . . . ومن . . . ومن . . . إلى أن استنفد جميع ما يمكن أن ينسبه للمنصور من حقوق لقيامه بأمر الدين والواجب ، ثم ينتقل إلى القسم الثاني حيث يذكر قدوم ابن شانجة ، فلا يترك شيئاً يتعلق بهذا القدوم دون أن يذكره : فإذا قدم ابن شانجة فإنه يمر بين صفوف الجند ذوي الرايات المزركشة المطرزة بصور الحيات والعقبان ، فلا بد أن يتحدث عن الجند ومنظر راياتهم ، ويكون الحتام بتهنئة المنصور . . . طريق "لاحب طويل ، ولكن ابن دراج

١ هي القصيدة رقم : ١٠٧ في الديوان

يتتبعه دون سأم آتياً على كل ما فيه من أمور دقيقة وجز ثيات صغيرة .

وقد يسأل سائل: ها إن ابن درّاج مدح أناساً كثيرين ، كان بعضهم على غير وثام مع الآخرين، ومجّد عهوداً متفاوتة فلم لم يتفاوت شعره إلى حد واضح، ولم لم يقع في التناقضات الكثيرة ؟ والجواب على ذلك أن ابن درّاج لم يكن بحور إلى مفهوم عام في نظرته للمواقف المختلفة والأشخاص المختلفين ؛ كان نظره إلى الأمر الواقع يحجب عنه كل ما تقد م، ولا يمكنه من استشراف ما يمكن أن يجد ، فكل قائم بالأمر إنما هو «مبعوث العناية الإلهية » في تلك اللحظة ، دون اعتبار لما تقدمها أو لما يجيء بعدها ، وكل أمير – في ظرف ما فإنها يحقق حدود الله وينصر شريعته ويذب عن دينه ؛ ولم ينظر ابن درّاج أبداً إلى الجذور ولا نظر إلى النتائج مجتمعة حين كان يفكر في أمر الأندلس ، ولولا بعض لحظات التأمل والاعتبار لما حصلنا منه على تلك الأبيات التي يصور فيها أثر الفتنة البربرية ؛ ولم يكن ابن درّاج يتأمل في مشكلة الأندلس ، يصور فيها أثر الفتنة البربرية ؛ ولم يكن ابن درّاج يتأمل في مشكلة الأندلس ، يعوب بها أرجاء البلاد مستدر العطف أمير بعد أمير .

فإذا قلنا إنّه أتقن فن المدح لم نكد نسى أنّه أتقن وصف حال أطفاله ، حتى جعل هذا الموضوع هو المحرك العاطفيّ ـ بعد النكبة \_ في كثير من قصائده . ولا يخطىء الناظر في شعره أن يلحظ كثرة اقتباسه للتعبير القرآني ولعبارات من محفوظه القديم ؛ وليس لديه قصائد كثيرة في غير موضوع المدح ؛ هنالك عدد قليل من القصائد في الرثاء وأخرى في وصف الأزهار نظمها بطلب من المظفر بن أبي عامر ، وبعض مطالع غزلية مطوّلة تدل على إحكام للصنعة الشعرية ، ولكن ليس فيها عمق عاطفيّ .

لقد مكّننا استكشاف ديوانه من أن ندرس شعره في أدواره المختلفة ،

ولكن طول قصائده وكثرتها يجعل كلّ دراسة لديوانه لمحات موجزة ، في مثل هذا المقام ١

ا كان محمد بن إبراهيم القيسي من أهل وشقة - وسكن سرقسطة - قد جمع شعر ابن دراج وزاد فيه كثيراً على ما بأيدي الناس سنة ٤٦٧ ، ورآه ابن الأبار بخطه في بلنسية سنة ١٩٥٥ ، ولعل سكناه لسرقسطة أعانته على جمع ما زاده من شعر (التكملة : ٤٠٤). وأجاز ابن دراج لابن حزم رواية شعره وعن ابن حزم رواه الحميدي وشريح بن محمد (فهرسة ابن خير ١٤٥ ، ١٤٥ ورأى ابن خلكان ديوانه ونقل منه وقال إنه في جزءين ، ثم نشر ديوانه أخيراً بتحقيق الدكتور محمود مكي (دمشق ١٩٦١). وقد احتوى الأصل على ١٦٢ قصيدة أضيف إليها ملحق بعض قصائد لم ترد في الديوان ، وفي كتاب التشبيهات شعر لم يرد في ديوانه ولا في الملحق ، فالديوان محالته هذه لا يمثل جميع ما قاله ابن دراج. كذلك فإن في النفس من ترتبه شيئاً ، وذلك أن اعتهاد الترتيب التاريخي هو الذي يستوحى من مواطن كثيرة في الديوان ، إلا أن هذا الترتيب يختل في عدة مواضع ، وأكبر الظن أن الخلل سبه اضطراب في النسخة لا في عمل جامعه الأول .

## ٢ – ابن شهیدأبو عامر أحمد بن عبد الملك

الذخيرة 1 / 1 : 1 1 1 الحذوة : ١٦٤ بغية الملتمس رقم : ٣٦٤ المغرب 1 : ٧٨ المطمح : ١٦ اليتيمة 1 : ٢٨٢ المغرب 1 : ٢٠٠ المطرب : ١٤٧ الشذرات ٣ : ٢٣٠ إعتاب الكتاب : ٤٧ المسالك ١١ : ٢٠٦ معجم الأدباء ٢ : ٢١٨ وانظر صفحات متفرقة في النفح والشريشي .

بيت بني شهيد من بيوتات الشعر في الأندلس ، وهم أشجعيون من ولد الوضاح بن رزاح الذي كان مع الضحاك بن قيس يوم مرج راهط . وكان عبد الملك أبو مروان والد أبي عامر الذي نترجم له من شيوخ الوزراء في الدولة العامرية ، مقرباً عند المنصور بن أبي عامر ، وقد استعمله المنصور والياً على الجهات الشرقية ، جهات بلنسية وتدمير ، فبقي هنالك تسعة أعوام ، ثم سئم العمل فكتب إلى المنصور يقول : «إن كبير حق المولى لا يذهب بصغير حق العبد ، ولي حرمة أدل بها ، وذمة أنبسط لها ، وقد طالت على الغربة ، وسئمت الحدمة ، ومللت من النعمة ، فالإدالة الإدالة " . وقد أعفاه المنصور من الحدمة حسب رغبته ، فعاد إلى قرطبة وقد أثرى ، إذ كان معه حين

عودته أربعمائة ألف دينار ناضة ومائة ألف من ذهب آنية ، ومائتــان من

رقيق الصقلب ، ولم يحاسبه المنصور على هذا الثراء ، بل إنه صرف له فوق

١ الذخيرة ١ / ١ : ١٦٧

ذلك ألفي مدي من قمح وشعير مناصفة ، لأن السعر كان عالياً ، وكانت نفقته الشهرية من القمح سبعين مدياً ومن الشعير علف ثمانين دابة .

وفي قرطبة أصبح أبو مروان من ندامي المنصور ومستشاريه . وكان من الناحية الثقافية كثير الاهتمام بالتاريخ والخبر واللغة والأشعار ، مع سعة روايته للحديث والآثار . وقد ألف كتاب التاريخ الكبير في الأخبار ورتبه على السنين – بدأ به من عام الجماعة سنة أربعين وانتهى إلى أخبار زمانه أ . وأصيب بالنقرس في شيخوخته ، فأهدى إليه ابن أبي عامر محفة من خيزران ليحمل فيها ، وكان في مرضه يحضر مجالس الأنس ويستخفه الطرب فيرقص إذا أخذ منه الشراب ، ويرتجل الشعر ، ومما ارتجله في بعض تلك المواقف ؟ :

هاك شيخ قاده عذر لكا قام في رقصته مستهلكا لم يُطِق يَرْقُصُها مستثبتاً فانثى يَرْقُصُها مُستَمسكا عاقه من هزهسا معتدلاً نقرس أنحى عليه فاتتكا أنا لو كنت كما تعرفني قمت إجلالاً على رأسي لكا قهقة الإبريق مني ضحيكاً ورأى رعشة رجلي فبكي

وفي شيخوخته كان ما يزال قوي الشهوات ، منطلق النفس وراء لذاته ، إلا أنه نسك في أخريات أيامه ، وتوجه إلى الآخرة ، وعزف عن الدنيا ، ثم أدركته منيته من ذبحة أصابته ، وقبيل وفاته كان المنصور قد نقله من منية المغيرة إلى منية النعمان ليكون قريباً منه .

١ الملة : ٢٣٨

٧ الذخيرة ١/٤ : ١٧

٣ الصلة : ٣٣٩

وفي الحي المسمى منية المغيرة وفي الدار المعروفة بدار ابن النعمان ، يين تضاعيف هذا النعيم ، ولد أحمد بن عبد الملك، وشهد عز أبيه في ظل العامريين بل فتنه مجد العامريين وثراؤهم وقصورهم ، وكان طفلا شديد الحساسية ، فانطبعت في ذاكرته منذ الصغر ذكريات لم تنظمس من بعد ، نلمس فيها الثورة الحبيثة على أبيه ، والتشوف إلى الثراء وحب الظهور ، واستشعار السيادة في ذلك الدور المبكر من حياته .

فقد ظل يذكر كيف دخل وهو في الحامسة من عمره على المتصور ابن أبي عامر ، فرأى بين يديه تفاحة كبيرة ، فأخذ يتأملها تأمل الثبره ، فأمره المنصور أن يأخذها ويأكلها ، فلما أطبق على بعضها فمه لم يستطع أن يقطع منها شيئاً ، بل إن يده ضافت عنها ، فتناولها المنصور منه ، وأخذ يقطع له بفمه ويطعمه ، وكأن هذا العطف كان يذكره بأنه حرم شيئاً كثيراً من عطف أبيه الذي كان مشغولا بمجالسه وبأمور الدولة أكثر من النظر إلى أبنائه . ثم سلمه المنصور إلى من حمله إلى بيت المنصور حيث السيدة زوجه ، ولم ينس الطفل أحمد ما استُقبل به من حفاوة من النساء ، وكيف غمرنه بالهدايا ، وقدمت له زوج المنصور ألف دينار عن نفسها وثلاثة آلاف عن زوجها ، وظن الطفل أنه حر التصرف فيما أهدي إليه لأنه يملكه ، ولكنه ما كاد يعود إلى البيت حتى استولى أبوه على كل شيء ، فوزع منه ما وزع ، واستبقى منه ما شاء . وتلك حادثة أثرت في نفسية أحمد تأثيراً عميقاً يشيه الحقد ، ذلك أنه كان يرجو أن يشبع رغبته من تلك الألوف ، لا بشراء العب فحسب ، « والخيل إذ ذلك نخب من قصب ، والدرق قشور من خشب ، اللعب فحسب ، « والخيل إذ ذلك نخب من قصب ، والدرق قشور من خشب ، الموقال الحي المفرق ما يريد تفريقه من ذلك المال على الخدم والجواري وأطفال الحي .

١ الذخيرة ١ / ١ : ١٦٥

وقد نُقل إلى المنصور أن هذا الطفل غضب مما فعله أبوه، ولعله بكى لديه، فمنحه خمسمائة دينار وأقسم على أبيه أن يبيح له التصرف التام بها، فبددها على لعبه وفرق كثيراً منها على لداته.

وحادثة ثانية كانت أعمق أثراً من الأولى ، وهو يقول إنها كانت أفدح نازلة نزلت بصبوته ' ، ذلك أن أباه حين نسك ، نسى حق الطفولة في اللهو ، فطرح ذيل نسكه وتقشفه على أبنائه ، وعمد إلى ابنه أحمد وكان يومئذ في الثامنة ، فحلق لمته ، وانتزع ما عليه من ثياب الحز والوشي ، وألبسه بدلاً منها ثياباً بسيطة ، فتلقى الطفل هذه بألم شديد ، ومر به الوزير ابن مسلمة ذات مرة ، فسأله عن حاله ، فأجابه بالنشيج والعجيج ، ــ مظهر من مظاهر الحساسية الشديدة والنشأة المدللة ــ فما كان من الوزير إلا أن حكى الأمر للمظفر ابن المنصور – وكان المنصور غائباً – فاستقدم الغلام إليه وألبسه ثياب الحرير ، وحمله على فرس بسرجه ولجامه ، وأعطاه ألف دينار ، وعقد له ــ عقداً صوريّاً ــ على الشرطة . فأرضى في نفسه الصغيرة تشوفها إلى المراكز العالية الكبيرة ، وتطلعها إلى الجديد من الثياب والوافر من الأموال . من أجل ذلك كانت نكبة قرطبة حادثاً جللاً بالنسبة له لأنها هوت بالمجد العامريّ ، وقضت على الأيام السعيدة في ظل العامريين ، وكانت نشأة أبي عامر لا تقويه على الكفاح والمغامرة من جديد ، لنعومتها أولاً ، ولفرقه الشديد من تقلبات الأيام في المهاجرة ، فيقي في قرطبة ينظر إلى معاهدها الدارسة في أسى ، ويبكي قصورها ومتنزهاتها ، ويعلل عجزه عن مفارقتها بحبه للوطن، بحبه لقرطبة وإن كانت عجوزاً متغيرة الربح، ساقطة الأسنان،

زانية بالرجال «طاب له الموت على هواها » ٢:

١ انظر الذخيرة ١/١ : ١٦٤

۲ الذخيرة ۱/۱ : ۱۷۵

عجوزٌ لعَمْرُ الصّبا فانيه في الحَشا صورةُ الغانيه وَ رَنَتُ بالرجالِ على سنتها فيا حبّدا هي مين زانيه تقاصَرُ عن طولها قُونكَة وتُبعيدُ عن غُنْجها دانيه ترديّتُ من حُزْن عيشي بها غراماً فيا طول أحزانيه

وكان أبو عامر عند النكبة في ريعان الشباب ، وفورة الهوى ، تجاوز العشرين بقليل وقد تعود حياة اللهو التي تهيئها المدينة الكبيرة ، ولكنه أيضاً شعر ، بحكم سنه وما يحيط به من مثالية في النظر إلى الأمور ، أن الفتنة غيرت المقاييس وزعزعت القيم ، فرفعت وخفضت دون معيار صحيح ، ﴿ وأَن الفتنة نَسْخٌ للأشياء من العلوم والأهواء ترى الفَّهـمَ فيها باثر السلعة ، خاسر الصفقة ، يُلْمَحُ بأعين الشنآن، ويستثقل بكل مكان » ١ . حقاً ان الفتنة لم تتركه منطوباً على نفسه ولكنها قتلت فيه طموح الطفولة والصبا إلى السيادة، فأخذت الحاجة وحدها تدفعه ـ كما دفعت ابن درّاج ـ إلى مدح هذا أو ذاك ممن تعاقبوا على حكم المدينة ، مع شعور عميق بأن العامريين وحدهم هم الذين كانوا يستطيعون أن يفردوه ويميزوا مكانته بين ذوي الفهوم . وكما أن الفتنة قوت في نفسه حب السلامة في تلك الفترة المتقلبة ، فإنها أضافت شيئاً إلى المرارة التي كان يحسها نحو الأشياء والناس وأذكت من نار النقمة عنده على بعض معاصريه ، حتى لتحس من بعض رسائله أنّه كان يرى من حوله يكيدون له ، حبًّا في الكيد أو حسداً لعبقري مثله . وممَّا زاد في نقمته أنَّه رأى بعض من كان يعاشرهم من فتيان العامريين ، قد صاروا سادة في مختلف جهات الأندلس ، فأخذ يحس ، محققاً أو ظانياً ، أن أصدقاءه تنكروا له ،

١ النخيرة ١/١ : ١٧٩

ومن هؤلاء مجاهد العامري أبو الجيش ، الذي كان رفيق صباه ، فلما حدثت النكبة وهبت على مجاهد ريح السعد « وجاءت المني من تهامة ونجد » حاص عن الوفاء ، فانقطع عن مراسلة صديقه القديم ، فدفعت الحاجة بابن شهيد أن يقصده ثم انصرف \_ كما يقول \_ « بين الحالتين ، لا قرب ولا شحط ، ولا رضي ولا سخط » اوهو موقف أشبه بخيبة الأمل منه بفوز الرجاء .

ومع أن أبا عامر يقول : « فما سقطنا على سوقة يهش إلينا ، ولا دفعنا إلى ملك يصبو بنا » ، فإنّه أحرق قسماً من جهوده الفنية بخوراً على أعتاب المستولين على قرطبة ، فمدح المستعين لما تم له الأمر بقصيدة مطلعها :

بكى أسفاً للبين يسوم التفرُق وقد هوَّن التوديعُ بعض الذي لقي

وهي قصيدة لم يبق منها إلا مقدمتها الغزلية ؛ ولما أصبح أمر قرطبة في يد بني حمود (٤٠٧) ، وصل أبو عامر بهم أسبابه ، غير أنّه « دبت إليه عقارب ، برثت منها أباعد وأقارب ، واجهه بها صرف قطوب، وانبرت إليه منه خطوب . . . وأقام مرتهنا ولقي وهنا «٢ ، وفقد ماله في تلك الأيام فكتب لم ابن حمود رسالة في صفة السجن والمسجون وألحق بها قصيدة يمكن أن يستنج منها أنّه كان يعاني الضيق الشديد من الفقر والانحباس في السجن إذ يقول :

فراق وسجن واشتياق وذلة وجبّارُ حُفّساظ على عنيدُ فمن مبلغُ الفتيان أنّي بَعد هُمُ م مقيم بــدارِ الظّالمين وحيــد

١ الذخيرة ١ / ١ : ١٩٢ وما بعدها .

۲ الطبح : ۲۰

٣ إعتاب الكتاب : ٧٤

مقيم" بدار ساكنوها من الأذي وَيُسمَعُ للجنَّانِ فِي جَنَّبَاتُهِمَا ثم يستعطف المعتلي بن حمود صاحب مالقة وإشبيلية بقوله :

وراضتْ صعابي سطوّةٌ عَلَويّةٌ ﴿ لِهَا بَارَقٌ نَحُو النَّـدَى ورعودُ ۗ

تقول ُ التي من بيتها خفٌّ مركبي : فقلتُ لها: أمري إلى من سمت به

وفيها يقول مصرّحاً بذكر المعتلى :

إلى المعتلى عاليتُ همتي طالباً همام أراه جوده سبل العسلا

حنانيك إنَّ الماء قد بلغَ الزُّبِّي ظمئتُ إلى صافي الهواء وطلَّلْقهِ

غير أن علاقته بالمعتلي تحسنت حين استجاب هذا الوالي لرجائه وأطلقه ، فأخذ يمدحه ويبعث إليه بالمدائح من قرطبة . من ذلك أن المعتلي لمما أوقع بالفرقة الزنجية في إشبيلية كتب أبو عامر إليه يمدحه ويقول ' :

قيام على جَمْر الحمام قُعود

بسيطٌ كترجيع ِ الصَّبا ونشيد

أقُرْبُكُ دان أم نواك بعيد

إلى المجـد آباء لــه وجدود

لكرَّنيــه إنَّ الكريمَ يعودُ

وعلَّمتَهُ الإحسانُ كيفَ بسودُ

وأنحتْ رزايا ما لهُنَّ عديدُ

فهل لي يوماً في رضاك وُرُودُ

غنَّاكَ سَعَدُكُ في ظلَّ الصِّبا وسَقَى « فاشر بْ هنيئاً عليكَ التاجُ مُرْتَفَقَا »

حبى استحال سماء جُلُلُتُ شَفَقًا أُجريتَ للزُّنْجِ فوقَ النَّهر نهرَ دَمَ

١ الذخيرة ١/١ : ٢٦٨

وساعد َ الفَكَكُ ُ الأعلى بقتلِهِم ُ حَى غَدَا الفُكُكُ بالناجي به غرِقا ولما انتصر المعتلي على ابن الشَّرْب ، أنشده الشعراء قصائدهم فلم تعجب أبا عامر وأنشده يومئذ ا :

فريقُ العيدا من حد عزمك يَفْرَقُ وبالدهر مما خاف بطشك أوْلقُ عجبتُ لَنَ يَعْتَدُ وولك جُنّة وسهمك سَعْدُ والقضاء مُفوَّق وما شرِبَ ابن الشّرْب قبلك خمرة من الذل بالعجز الصريح تُصَفّق

وقد يكون أبو عامر أنشد هذه القصيدة في قرطبة أو في مالقة ، لأن المعتلي هذا لما رأى ضعف القاسم بن حمود بقرطة زحف عليها من مالقة ، ودخلها دون قتال وهرب منها القاسم ، وظل يحيى المعتلي فيها حتى سنة ٤١٣ حين عاد القاسم بجيش من البربر فأخرجه عنها ، وهرب المعتلي إلى مالقة . ويبدو أن ابن شهيد كان ميالاً للمعتلي ، ولذلك فإنه فكر في اللّحاق به إلى مالقة ، ولا ندري هل نفذ هذا العزم أو رجع عنه ، ولكن له قصيدة قالها وقد أزمع الحروج عن قرطبة لاحقاً بيحيى وهو يذكر فيها أنه محسود ببلده ، وأن أمية هضموا حقه ، وأن هاشماً (أي العلوي يحيى ) سيرد له حقوقه ، يقول ٢:

تُساوِرُ منها جانبي أراقمُ وأسمى فلا ألقى امرءاً لي بُسالمُ وأشقى امرىء في قرية الجهل عالمُ ولكن شجَّى تنسد منه الحلاقمُ ففي الأرض بناءون لي ودعائمُ

أدورُ فلا أعتامُ غيرَ مُحارِب ويجلبُ لي فهمي ضروباً من الأذي سلام عليكم لا تحبَّة شاكر عليكم بداري فاهند موها دعائماً

أرى أعينناً ترْنُو إلى كأنَّما

١ اللغيرة ١/١ : ٣٧٣

ج اللخيرة ١/١ : ٢٧٥

لئن أخرجَتْني عنكم ُ شرُّ عصْبة ﴿ فَفِي الْأَرْضِ إِخُوانٌ عَلِيَّ أَكَارَمُ ۗ وَإِنْ هَـَشَمَتْ حَقِي أُمِيةً عندها ﴿ فَهَاتًا عَلَى ظَهْرِ الْمُحَجّةِ ِ هَاشُمُ ۗ

وأراد أهل قرطبة بعد خروج يحيى أن يبايعوا واحداً من بني أمية فقدموا عليهم عبد الرحمن بن هشام بن عبد الجبار الذي تلقب بالمستظهر (٤١٤) ووزر له ابن حزم أبو محمد فلم يمكث في الحلافة أكثر من شهر ونصف ، وخلفه الذي ثار عليه ولقب بالمستكفي، فحكم ستة أشهر وأياماً، ثم عاد يحيى الحمودي ، فلما انقضت أيامه بابع أهل قرطبة أموياً جديداً هو هشام بن محمد ، من نسل الناصر (٤١٨) ، فتلقب المعتد بالله ، وبقي يتنقل في الثغور شلائة أعوام دون استقرار ، ثم سار إلى قرطبة فدخلها في الثامن من ذي الحجة سنة ٢٠٤ ، فلم يقم بها إلا يسيراً حتى خلعه الجند ، وبخلعه انقطعت الدعوة أبي أمية بتاتاً . ولا ندري شيئاً من أمر ابن شهيد في هذه الفترة المتقلبة غير وقد زها مرة حين تفوق في تلك المجالس على أصبح جليساً لهشام المعتد المنافرة بانخدالهم لأنهم لا يعترفون بعبقريته ولا ينصفونه المورثي المعتد حين خلع بقوله ":

أَحْلَلْنَتَي بمحلة الجوزاء ورَوِيتُ عندكَ مِن دم الأعداء وحملتني كالصَّقْر فوق معاشر تحتي كأنهم بنات الماء

وظلت صلة ابن شهيد طوال هذه المدة وثيقة ً باثنين من العامريين هما

١ المغرب ١ : ٨٥ ، ١٢٣

٢ الذخيرة ١/١ : ٢١٠

۳ المغرب ۱ : ۸۵

المؤتمن عبد العزيز الذي كان أبو عامر يراسله كثيراً ويمدحه ' ، وأبو عامر ابن المظفر الذي ظل في قرطبة، في عيشة راضية، حتى خاف المعتدّ على نفسه ، فهرب منها ولجأً إلى مواليه العامريين بالثغور فخذلوه ، ولما يئس المعتد من عودته إلى قرطبة استولى على أملاكه ، وجعل يتطلب ودائعه عند الناس فوقع من ذلك بلاء عظيم على بعض أهل قرطبة ، واضطر بعضهم إلى الجلاء عنها بسبب بحث المعتد عن ودائع العامريين ٢. ومن أوائل التقارب بين ابن شهيد وابن المظفر هذا أنَّ الثاني طلب مرة أن يستعمل حمام ابن شهيد لأن حمام بيته كان تحت التصليح في يد البنَّائين "، ثم تقاربا وتصادقا وامتد بينهما حبل الصداقة ، حتى لنرى ابن شهيد يسهر عند ابن المظفر ويشرب ، وقد سهر ذات ليلة ، وفي مجلسهم طفلة" صغيرة" تسقيهم تسمى أسماء ، فعجبوا من مكابدتها السهر على صغر سنها وطلب ابن المظفر إلى ابن شهيد وصفها فقال أ:

> أفدي أُسيِّماء من نديم ملازم للكؤوس راتيبٌ وهمي لعبمري من العجائب فقلتُ : لا ترقدُ الكواك

قد عجبوا في السهاد منها قالوا تجافى الرُّقادُ عنها

ومن مدائحه في ابن المظفر :

جُمعت بطاعة حُبيّك الأضداد وتألف الأفصاحُ والأعيادُ كتب القضاء بأن جدَّك صاعد" والصبحُ رَقٌّ والظلامُ مدادُ ومرت أكثر أيام ابن شهيد وهو في قرطبة ، في مناقضات ومماحكات

١ انظر الذخيرة ١/١ : ١٦٣ - ١٧١ ، ١٧٣ – ١٨٠

٢ الذخيرة ١/١: ٢٠٠ - ٢٦١

٣ النعيرة ١/١ : ٢٥٧

٤ الذخيرة ١/١ : ٢٦٠ والنفح ٢ : ٨٠٦

بينه وبين معاصريه من الأدباء والشعراء ، فتصدى له من الشعراء خصمه وصديقه ابن الحناط الأعمى الذي كان مُغْرَّى بالكيد له ، وجرت بينه وبين ابن شهيد «مناقضات في عدة رسائل وقصائد أشرقت أبا عامر بالماء وأخذت عليه بفروج الهواء » ، ومن رسائله التي أنحى فيها على طريقة ابن شهيد في النظم والنثر : « الإسهاب كلفة ، والإيجاز حكمة ، وخواطر الألباب سهام ، يصاب بها أغراض الكلام ، وأخونا أبو عامر يسهب نثراً ويطيل نظماً ، شامخاً بأنفه ، ثانياً من عطفه ، متخيلاً أنه قد أحرز السباق في الآداب ، وأوتي فصل الحطاب ، فهو يستقصر أساتيذ الأدباء ، ويستجهل شيوخ العلماء .

« وابن اللَّبون ِ إذا ما لُزَّ في قَرَن ٍ لَم يستطع صولة َ البُزْل ِ القناعيس ٢ »

ومع ذلك فإنا نجد ابن الحناط هذا يمدح أبا عامرٍ في قصيدة ، منها " :

أمَّا الفراق ُ فلي في يومه فَرَق ُ وقد أرقت ُ له لو يَنْفَعُ الأرق ُ أَظعامهم سابقت عيني التي الهملت ْ أم الدموع ُ مع الأظعان تَسْتَبَيق عاق العقيق ُعن السلوان واتضحت في توضح لي من نهج ِ الهوى طرق

بل إن ابن الحناط لما نُعيَ إليه أبو عامر بكى ورثاه بديهة " بقوله " :

لميا نعى الناعي أبا عامر أيقنتُ أنّي لستُ بالصابرِ أودي فتى الظّرُف وترْبُ النّدَى وسَيّدُ الأوّل والآخر

١ الذخيرة ١/١ : ٣٨٣

٢ الذخيرة ١/١ : ٢٨٥

٣ الحذوة : ٤٥

٤ الحلوة: ٤٥ والنفح ٢ : ٨١٦

وهو في رسائله يهاجم اثنين ممن كانوا يكيدون له، أحدهما يسمى ابن فتح والآخر أبا عبد الله الفرضي، أحد المشتغلين بالكيمياء، ويقول إن الثاني كاد له أيام المستظهر (٤١٤)، وصنع على لسانه شعراً في هجاء القائم بالأمر بومئذ، منه ا:

يا كسرةً دَهَمَتْنا ليس تَنْجَبُرُ وَسُبُةً لَحِقَتْنا مَا لَمَا عُذُرُ

ويزعم أن ابن فتح أفسد عليه نبة ابن عباس وزير زهير الفتى الصقلبي صاحب المرية ، وربما كان شيء من ذلك ، ولكن التنافر بين ابن شهيد وابن عباس كان يتم دون حاجة إلى تدخل الآخرين ودسائسهم ، فقد كان كل منهما معجباً بنفسه وبقدرته الأدبية ، ثم إن ابن شهيد هجا ابن عباس فأقذع حينما ورد مرة على قرطبة ، وذلك أن ابن عباس هذا ، في قد مته تلك ، جمع لمة من الأدباء من أصحاب ابن شهيد وهم : ابن برد وأبو بكر المرواني وابن الحناط والطبني ، وسألهم عن ابن شهيد وأمرهم أن يوجهوا في استدعائه ، قال ابن شهيد ؟: « فوافاني رسوله مع دابة له بسرج محلى ثقيل ، فسرت إليه ودخلت المجلس وأبو جعفر غائب ، فتحرك المجلس لدخولي وقاموا جميعاً لي حتى طلع أبو جعفر علينا ساحباً لذيل لم ير أحد سحبه قبله وهو يترنم ، في حتى طلع أبو جعفر علينا ساحباً لذيل لم ير أحد سحبه قبله وهو يترنم ، فسلمت عليه سلام من يعرف حتى الرجال فرد ً رد اً لطيفاً ، فعلمت أن في فسلمت عليه سلام من يعرف حتى الرجال فرد ً رد اً لطيفاً ، فعلمت أن في فسألتهم عن ذلك ، فقال لي الحناطي ، وكان كثير الإنحاء علي ، جالباً في فسألتهم عن ذلك ، فقال لي الحناطي ، وكان كثير الإنحاء علي ، جالباً في المحافل ما يسوء الأولياء إلي ، إن الوزير حضره قسيم من شعره ، وهو يسألنا المحافل ما يسوء الأولياء إلي ، إن الوزير حضره قسيم من شعره ، وهو يسألنا إجازته ، فعلمت أنتي المراد ». ومن الجدير بالملاحظة هنا نظرة ابن شهيد إلى الجازته ، فعلمت أنتي المراد ». ومن الجدير بالملاحظة هنا نظرة ابن شهيد إلى الجازته ، فعلمت أنتي المراد ». ومن الجدير بالملاحظة هنا نظرة ابن شهيد إلى الجازته ، فعلمت أنتي المراد ». ومن الجدير بالملاحظة هنا نظرة ابن شهيد إلى المحافلة وي المحافلة وي

١ الذخيرة ١/١ : ١٨٩

٢ الذخيرة ١/١ : ٢٦٢ والنفح ٢ : ٩٨٩

نفسه أولاً ، وكيف لم يغب عن باله أن يذكر قيام الأصحاب في المجلس له ، ثم نظرته إلى ابن عباس وكبريائه ورأيه في طبيعة العلاقة بينه وبين الحناطي . ثم إنه أخذ قلماً وأجاز القسيم بديهة وانصرف ، وبعد قليل لحق به أصحابه وأنبأوه أن ابن عباس لم يعبعب عما جاءت به بديهته ولم يرتضه ، وسألوه هجاءه ، فهجاه مقذعاً ، فلا غرابة إذا لم يكن بين الرجلين شيء من الانسجام . ومع ذلك فبينه وبين ابن عباس مراسلات يقول في بعضها : «إلى وزير كان في وزراً ، رقرق شرابي وأخصب به جنابي » ويعده ابن عباس بصرف ضيعة له كانت بجهة تدمير من أملاك أبيه لما كان والياً بتلك الناحية ، ويقول ابن حيان في وصف ما صنعه ابن عباس حين قدم قرطبة : «ومن عبه أنه ابن حيان في وصف ما صنعه ابن عباس حين قدم قرطبة : «ومن عبه أنه دخل قرطبة — ومنها منتماه — وهم بقية الناس ، فحجب كبيرهم الشيخ أبا عمر بن أبي عبدة من غير عذر . . . وتنقص أديبهم أبا عامر بن شهيد ، ولم يك يحسن مستملياً له ، ثم أجمل وصف جماعتهم وقد سئل عنهم فقال : ما رأيت بقرطبة إلا سائلاً أو جاهلاً » " .

وكان أشد ما يغيظ ابن شهيد إلصاق العيب بإنشائه وشعره ، ولذلك صب سوط عذاب على أبي بكر المعروف باشكمياط لأنه زعم أن ابن شهيد ينتحل ما لغيره ، وتعقب ابن الإفليلي أحد معلمي اللغة في قرطبة بشدة وتهكم به كلما سنحت الفرصة ، وبسببه جرد قلمه لكتابة رسالة التوابع والزوابع وهاجم من أجله طبقة المعلمين جملة بعنف وشدة ، فمما قاله فيهم «وقوم من المعلمين بقرطبتنا ممن أتى على أجزاء من النحو ، وحفظ كلمات من اللغة ، عنون على أكباد غليظة ، وقلوب كقلوب البعران ، ويرجعون إلى فيطن يجنون على أكباد غليظة ، وقلوب كقلوب البعران ، ويرجعون إلى فيطن

١ الذخيرة ١/١ : ١٨٢

٢ المصدر نفسه ١/١ : ١٦٦

٣ الذخيرة ٢/١ : ١٨٦

حمثة ، وأذهان صدئة » أ . وكان ابن الإفليلي هذا حبّجة في علم اللسان والضبط لغريب اللغة في ألفاظ الأشعار الجاهلية والإسلامية، وقد نال جاهاً عند بني حمود ، ثم استكتبه المستكفي بعد ابن برد فوقع كلامه بعيداً من البلاغة لأنه على طريقة المعلمين المتكلفين ، وفي أيام هشام المعتد لحقته تهمة في دينه فسجن في المطبق مع من سجن من الأطباء كابن عاصم والبسباسي ، ثم أطلق .

غير أن ابن شهيد أنشأ في قرطبة أيضاً علاقات إنحوانية طيبة ، فكان أبو المغيرة بن حزم من أقرب أصدقائه إليه حتى كانا كما قال الفتح : « لا ينفصلان في رواح ولا مقيل ، ولا يفترقان كمالك وعقيل ، فكانا بقرطبة رافعي ألوية الصبوة ، وعامري أندية السلوة » ٢ . وكان من أصدقائه أيضاً الفقيه أبو محمد ابن حزم نفسه ، لأنهما نشأا معاً في الدولة العامرية وسناهما متقاربتان، ولما مرض ابن شهيد كتب إلى ابن حزم بأبيات يذكر فيها أخواته وصداقته ، ويطلب إليه أن يؤبنه ، ويشيع ذكره ويدعو له الله أن يغفر ذنبه " :

يداً في مُلمّاتي وعند مضايقي « وحسْبُكَ زاداً من حبيب مفارق » وتذكار أيامي وفضل خلائقي فسلا تمنعونيها علالة زاهق

فأجابه ابن حزم بقوله :

فمَن ° مبلغٌ عني ابن َ حزم ِ وكان لي

عليك سلام ُ الله إني مفارق ٌ

فلا تنس تأبيني إذا ما فقد تنبي

فلي في ادّ كاري بعــد َ موتيَ راحة ٌ

أبا عامرٍ ناديتَ خيـــلاً مصافيــــاً وآلمتَ قلبــاً مخلصاً لك مُمْحيضاً

يُفدّيك من دُهم الحُطوب الطوارق ِ بودّك موصول العُرَى والعَكاثق

١ الذخيرة ١/١ : ٢٠٥

۲ الطبح : ۲۲

٣ الحلوة : ١٢٥

ثم يهدى، من جزعه ويتمنى له بعد الشدة رخاء، ويتفجَّع لفقده، إن حدث. وقد كتب ابن حزم لابن شهيد أيضاً رسالة مستقصاة بين له فيها أن القرآن خارج عن نوع بلاغة المخلوقين وأنه على رتبة قد منع الله تعالى جميع الحلق عن أن يأتوا بمثله أ. وهنالك شخص ثالث من أصدقائه يدعى أبا بكر ابن حزم واسمه يحيى ولا يمت بالقرابة للاثنين الأولين، وقد وجَّه إليه ابن شهيد رسالة التوابع والزوابع التي سماها أيضاً «شجرة الفكاهة » أ ، وكانت بينه وبين القاضي ابن ذكوان علاقة طيبة ، وفي أحد مجالسه عنده جيء بباكورة باقلاء فارتجل ابن شهيد أبياتاً في وصفها "، ولما توفي هذا القاضي رثاه ابن شهيد فقال أ :

ظننا الذي نادى مُحِقّاً بِمَوْتِهِ وخلنا الصباح الطلَّنْقَ ليلاً وأنسَّا ثكلنا الدُّنا لمَّا استقلَّ وإنَّما وما ذهبَتْ اذ حلَّ في القبرِ نَفْسُهُ

لعُظْم الذي أنْحى من الرُّزْء كاذبا هبطنا حُداريّاً من الحزن كاربا فقدناك يا خير البريّة ناعبا ولكنّما الإسلام أدْبَرَ ذاهبا

ومن أصدقائه الحلص أبو جعفر ابن اللمائي " أحد أثمة الكتّاب في وقته ، وقد شق على ابن شهيد موته لأنّه نعي له وابن شهيد طريح الفراش ، فكان في فقده ، على أنّه صديق عزيز ، إنذار لابن شهيد بسطوة الموت ، فرثاه بقصيدة حزينة مطلعها أ

١ الفصل ١ : ١٠٧

۲ أنظر في ترجمة يحيى هذا كتاب الجذوة : ۲۵۱

٧ التقح ٢ : ٨٠٩٠.

٤ النفح ٢ : ٥٨٨

ه انظر ترجمته في الذخيرة ٢/١ : ١٣٢ والمطمح : ٧٥

٣ الذخيرة ١/١: ٢٨٣ والنفح ٢ : ٩٦٠

أمِن حَنَابِهِم النفح الجنوبي أسرى فصاك به في الغورِ غاري أمر وقد تخيل فيها كيف مرّ به الليل ، فسأله أذاك النفح الزاكي من أزهار فكرة اللمائي فأخبره أن اللمائي مات :

فقلتُ والسقمُ منشورٌ على جَسدي بحدو الرَّدى ورداءُ العيش مَطَوْيً أهدى اللمائيُّ من أزهارِ فكرته نشراً فقال الدجى مرَّ اللمائيُّ فقيل : ماتَ فقال الليلُ : قاربَ ذا فانهلَّ من مقلي نوءٌ سيماكيُّ وبتُ فرداً أنادي مُقلسي شغَفاً كأنتي في نقوبِ الدارِ جينيُّ لا عشتُ إن مت لي يا واحدي أبداً وموتُنا واحد لا شكَّ مرثيُّ إن الكريم إذا ما مات صاحبهُ أودى به الوجدُ والتُكثُلُ الطبيعيُّ

ورثى ابن شهيد أيضاً حسان بن مالك بن أبي عبدة الوزير (-٤٢٠) وهو من الأثمة في اللغة والأدب في أيام الدولة العامرية ' ، وممتن لهم علاقة وكيدة بالقاضي ابن ذكوان ، وأحسب أن ابن شهيد لم يرثه لصداقة بينهما ، فقد توفي الرجل عن سن عالية ، ولكنه رثاه اعترافاً بفضله وأدبه ، فقال :

أَفِي كُلِّ عسام مَصْرَعٌ لعظيم أصابَ المنسايا حادثي وقديمي وكيف اهتدائي في الحطوب إذا دجت وقد فقدت عيناي ضوء نجوم مَضَى السلفُ الوضّاحُ إلا بقية كَغُرّة مُسُود القميص بهيم فإن ركبت منى الليالي هضيمة فقبلي ما كان اهتضامُ تميم

وفيها يذكر فضله وفوائده في العلم والأدب :

كأنك لم تكفّح بريح من الحجى عقائم أفكار بغير عقيم

١ انظر ترجمته في الجذوة : ١٨٣ والطبح : ٢٦

ولم نعشم مغناك غدواً ولم نزل فرم لفصل الحكثم دار حكيم ومن أوثق العلاقات ما كان بينه وبين عبد العزيز بن أبي عامر ، فإليه وجم أبن شهيد كثيراً من رسائله ومدحه بقصائد جمة ، وذكره دالته على العامريين ، وتحرم بفضله ، ولم يستنكف من أن يشكو إليه حاجته أحياناً وضيق ذات يده ، وربما كان يشير إلى أيامهما معاً في قوله ا :

سَفَيْلَ لَطَيْبِ زَمَانِسَا وسرورِهِ وعزيز عيش مُسْعِفِ بغزيرهِ ومن أجمل مدائحه فيه وأطولها قصيدته التي مطلعها !

هاتيك دارهم فقيف بمعانيها تتجد الدموع تتجد في همكانيها ويطول بنا القول لو أردنا أن نحصر طبيعة العلاقات بين ابن شهيد والمقربين إليه ، فهو يخاطب في مرض موته صديقاً له يدعى أبا عمرو ، ولا شك أيضاً في أنه كان على صلة بالكاتب أبي حفص بن برد مولى الشهيديين ، ولما مات محمد بن ربيب كان ابن شهيد هو الذي اقترح على ابن برد رثاءه ، ولم يرثه بنفسه – فيما يبدو – وابن برد رثى ابن شهيد أيضاً كما رثاه أبو الأصبغ القرشي وكثيرون غيرهما ، وكان من أصدقائه الذين توفوا قبله أيضاً أبو الوليد الزجالى .

١ الذخيرة ١/١ : ١٧٦ والشريشي ١ : ١٩٤ ، ٢٣٠

۲ الذخيرة ۱/۱ : ۱۷۲

٣ الذخيرة ١ / ٢ : ١٥

٤ الذخيرة ١/١ : ٢٨٨

## علته ووفاته ' :

بدأ مرض ابن شهيد في مستهل ذي القعدة سنة ٢٥٥ ، ولازمه حتى قضى نحبه ، ومعنى هذا أنه ظل مريضاً سبعة أشهر كاملة ، قاسى فيها العذاب الشديد ، ويقول ابن بسام إن الفالج غلب عليه ، ولكنه لم يقض على حركته تماماً فكان يمشي إلى حاجته على عصا مرة ، واعتماداً على إنسان مرة ، وفي العشرين يوماً الأخيرة صار حجراً لا يبرح ولا يتقلب ، ولا يحتمل أن يحرك لعظيم الأوجاع ، أما الحميدي فيقول — نقلاً عن ابن حزم — إن علته هي ضيق النفس والنفخ ، ويبدو أنهما اجتمعتا عليه معاً ، وأن إصابته بالعلة الثانية ترجع إلى ما قبل إصابته بالفالج ، وأن هذا المرض أي الفالج هو الذي استمر سبعة أشهر ، ولما بلغت منه الأوجاع مبلغاً شديداً هم " بقتل نفسه ، ثم استمر سبعة أشهر ، ولما بلغت منه الأوجاع مبلغاً شديداً هم " بقتل نفسه ، ثم الرضى بقضاء الله ، وفي ذلك يقول :

أنوحُ على نفسي وأندبُ نُبُلّها إذا أنا في الضرّاء أزْمَعْتُ قَتَلْهَا رضيتُ قضاء اللهِ في كلّ حالة علي وأحكاماً تيفنْتُ عَدْلها

وعلى ما أصاب جسمه من وهن ، بقي ذهنه متفتحاً ، وقريحته متوقدة ، وإن الشعر الذي صدر عنه في فترة المرض وإن صدر عن نفس يائسة متألمة ، ليدا على حيوية شعرية غير عادية . ففي علته رثى ابن اللمائي – كما تقدم – وكتب قصيدة إلى ابن حزم ، تقدمت الإشارة إليها كذلك ، وفيها كتب إلى صديق له اسمه عمرو يقول :

إقر السلام على الأصحاب أجمعيهم وخُص عمراً بأزكى نور تسليم

١ راجع الذخيرة ١/١ : ٢٨١ - ٢٨٩

وقل له يا أعزَّ الناسِ كُلُمَّهِم ُ شخصاً عليَّ وأوْلاهم ْ بتكريم الله ُ جارُكُ من ذي مَنْعَةً ظَفِرَت ْ منه الليالي بعلِثْقِ غير مذموم

وكتب إلى جماعة من إخوانه يقول :

هذا كتابي وكفُّ الموتِ تُزْعِجِي عن الحياةِ وفي قلبي لكم ْ ذِكَرُ إِن أَقْضِكُم ْ حَقَكُم ْ مَن قَلَةً عِمْرِي إِنِّي إِلَى الله لا حَقُّ ولا عُمْرُ

ومن الجدير بالذكر أنه يقرأ في هذه الأبيات الوداعية السلام على المنصور أفضل من سعى لثأر بني الإسلام وعلى ابنه المظفر ، فلا تزال صورة المجد العامري تخايل عينيه وهو على فراش المرض .

وفي علته قال أيضاً :

تأملتُ ما أفنيتُ من طول مدُنِّي فلم أره إلا كلمحة ناظرٍ وحصَّلْتُ ما أدركتُ من طول لذَّتي فلم ألْفه إلا كصَفْقة خاسر وما أنا إلا رهن ما قدَّمت يدي إذا غادروني بين أهل المقابر

وتحدث في الأبيات عن أصدقائه الذين سيذكرونه بعد موته ، فقد كان يرتاح للذكر بعد الموت ، ثم وصف سطوة الموت نفسه ، وفي كل أشعاره تلمح هذا الأسى على فراق أصدقائه ، وموقفه منهم موقف المودع الذي يعرف أن نهايته اقتربت ، على أنه لا يشير في الظاهر إلى خوفه من الموت ، ولكنه يتجلد في الغالب ، وآخر ما قاله مودعاً لأصدقائه :

أستودعُ اللهَ إخواني وعيشرتهُمْ وكلَّ خرْق إلى العليساء سبّاق وفتيةً كنجومِ القَلَدْفِ نَيَرُهُمُ بهدي ، وصائبُهُمْ يُودي بإحراق

ثم يقول مشيراً إلى صديق حميم :

وكوكباً لي منهم كان مغربُه لله قلبي ومشرقه مسا بين أطواقي الله يعلم أنتي مسا أفارِقُه لا وفي الصدرِ منتي حراً مشتاق كنا أليفين خان الدهر ألفتنسا وأيَّ حراً على صرف الرَّدَى باقي

وقد أوصى قبل وفاته بهذه الوصايا :

أ — أن يصلي عليه الرجل الصالح أبو عمر الحصار (فتغيب إذ دعي وصلى عليه جهور بن جهور أبو الحزم صاحب قرطبة حينئذ) .

ب - أن يسن التراب عليه دون لبن أو خشب ( فلم ينفذ هذا أيضاً ) .
 ج - أن يدفن بجنب صديقه أبي الوليد الزجالي .

د – أن تكتب هذه الكلمات على قبره : بسم الله الرحمن الرحيم قل هو نبأ عظيم أنتم عنه معرضون . هذا قبر أحمد بن عبد الملك بن شهيد المذنب ، مات وهو يشهد أن لا إله َ إلا الله وحده لا شريك له ، وأن محمداً عبده ورسوله ، وأن الجنة حق وأن النار حق وأن البعث حق وأن الساعة آتية لا ريب فيها وأن الله يبعث من في القبور [ثم تاريخ الوفاة بالشهر والسنة] ويكتب تحت النثر هذا النظم :

يا صاحبي قم فقد أطلنا أنحن طول المدى هجود فقال لي: لن نقوم منها ما دام من فوقنا الصّعيد تذكر كم مرّة لهونا في ظلها ، والزمان عبد وكم سرور همتى علينا سحابة ترزّة ترجنود كل كأن لم يكن تقضى وشؤمه حاضر عتيد حصّله كاتب حفيظ وضمة صادق شهيد يا وبلنا إن تنكبتنا رحمة من بطشه شديد يا رب عفوا فأن مولى قصر في أمرك العبيد

وكان أبو عامر شديد الحوف من الموت ، ومن شدة السوق ، فأخذ بدعو الله عز وجل ويشهد شهادة التوحيد ، ويرغب إلى الله أن يرفق به ، حتى أسلم الروح ضحى يوم الجمعة آخر يوم من جمادى الأولى سنة ٢٤٦ هـ ودفن يوم السبت ثاني يوم وفاته في مقبرة أم سلمة ، ولا عقب له ، وتكاثر الناس في جنازته، وكثر البكاء والعويل عند قبره ، وأنشدت جملة من المراثي .

## صفته وأخلاقه وثقافته :

كان ابن شهيد أصم ، ومن فكاهات ابن الحناط أنه حين سئل : كيف كان هشام المعتد ؟ قال : يكفي من الدلالة على اختياره أنه استكتبي واتخل ابن شهيد جليساً ، وكان ابن الحناط أعمى ، وابن شهيد أصم ، ولما كان ابن عباس يترنم بقسيم من الشعر لم يسمع ابن شهيد ما كان يقول واضطر أن يسأل أحد الجماعة ليسمعه ما كان يترنم به . وكان أيضاً أطلس والدليل على ذلك قوله في رسالة التوابع والزوابع على لسان صاحب عبد الحميد الكاتب «أهكذا أنت يا أطيلس ، تركب لكل نهجه ، وتعج إليه عجة ؟ فقلت : الخسمانية ، وربما كان لصممه أثر بعيد في تكييف علاقاته بالناس ، ومحاولته المرفع عن نظرائه ومعاصريه ، وإساءة الظن فيهم .

وقد اشتهر بين معاصريه بخلال أربع ::ــ

الأولى : ميله إلى اللهو والبطالة «فلم يحفل في آثارها بضياع دين ولا مروءة ، فحط في هواه حتى أسقط شرفة ووهم نفسه راضياً في ذلك بما

١ المغرب ١ : ١٢٣

٧ الذخيرة ١/١ : ٢٣٠

يلذه ، فلم يقصر عن مصيبة ولا ارتكاب قبيحة » ' ، وقال الحجاري في وصفه « كان ألزم للكأس من الأطيار بالأغصان ، وأولع بها من خيال الواصل بالهجران » ' .

الثانية : إسرافه في الكرم حتى كان لا يكيق شيئاً ، وأشرف في أواخر أيامه على الإملاق ، وكانت عند أهل قرطبة قصص مشهورة عن جوده وسخائه تلحق بالأساطير ، من ذلك تلك القصة التي رواها صاحب المطرب عن رجل من طليطلة قصد أبا عامر فألفى لديه صنوف الإكرام ، بل وهبه أبو عامر داراً في قرطبة ومركباً وخادماً ونعماً كثيرة وفرشاً وثيرة ".

الثالثة : عزة النفس المصحوبة بالعجب ، وقد تنازل عن عزة النفس في حالات إعساره ، ولكنه كان يقهر نفسه بحيث لا تستشعر الندم على فائت ، وكثيراً ما يتمدح بعزته النفسية في شعره تمدُّحه بالكرم فيقول :

والنفسُ نفسٌ مين شُهَيَد سِنْخُها سِنْخُ عَذَتْ منه العُلا بِلبانِها

ومصدر عجبه شيئان : نسبه الشهيدي الأشجعي :

من شُهيدٍ في سرّها ثم من أشْ جَعَ في السرّ مين لبابِ اللباب

واقتداره على النثر والشعر، اقتداراً يرى كل معاصريه وكثيراً من غير معاصريه دونه، وقد قال له أصحابه ذات مرة: « إنك لآت بالعجائب وجاذب بنوائب الغرائب ، ولكنتك شديد الإعجاب بما يأتي منك » أ

١ الذخيرة ١ / ١ : ١٦٢

۲ المغرب ۱ : ۸۵

٣ المطرب : ١٤٧ - ١٤٨

٤ الذخيرة ١/٤ : ٢٧ والنفح ٢ : ٨٠٧

الرابعة : الفكاهة ، والميل إلى الهزل ، وأكثر ما بقى له من هذا يشير لِلْ حدة في الطبع ، وحرارة في الأجوبة ، وهجوم على التعريض الكاوي ، والألفاظ المقدّعة، وهو شيء تبرزه رسائله لا أشعاره، فإن الفكاهة في شعره قليلة أو معدومة ، وخصوماته الأدبية كثيرة ، وهي معرض لهذه الحدة الممزوجة بالتندر ، إلا أنَّه كان \_ على إعجابه وحدته \_ محبباً إلى نفوس أصدقائه ، يأنسون بمجلسه ويغترفون من كرمه ، ويقضون الوقت في داره طاعمين شاربين أو متنزهين في البساتين أو متحدثين في جامع قرطبة . على أنَّه بعد ذلك دائم التبرم من الزمان لأنّه لم ينصفه وقد م غيره ، محقّر لأكثر الملكات الأدبية في بلده ، زارٍ على النشاط الثقافي فيه ، ولعل انصرافه إلى اللذة وتبطله مقترن أولاً بيأسه من أحوال قرطبة بعد الفتنة ، متصل أيضاً بفرقه الشديد من الموت ، وقد كان يؤمن بأنَّه عبقري ، وأنَّه لا يعمر طويلاً ، وقد قال فيه جني أبي الطيب ' : « إن امتد به طلق العمر فلا بد أن ينفث بدرر ، وما أراه إلا سيحتضر ، بين قريحة كالجمر ، وهمة تضع أخمصه على مَفْرق البدر » . ولعل نقمته على الحياة وقلّة احتفاله بجد الأمور ازدادتا حينما وجد أنَّه لا يعيش له أبناء ، ولا ندري كم رزق منهم ، ولكنَّه رثى بنيَّةً له ماتت صغيرة ، بقصيدة منها ٢:

أيها المعتدُّ في أهسلِ النهبَى لا تندُّبُ إثرَ فقيدٍ وَلَهَا وفيها يقول:

وإذا الأسد حمت أغيالها لم يضرُّ الحيس صرعات المها

١ الذخيرة ١/١ : ٢٢٨

٢ الذخيرة ١/١ : ٢٢٤

وغريبٌ يا ابن أقسارِ العُسلا أن يُراع البدرُ مِن فقد السُّها

وجل اعتماده في شعره على شحذ قريحته ، لأن ثقافته لم تكن عميقة ولا واسعة الأطراف ، وقد قرأ وحفظ كثيراً من شعر المشارقة ونثرهم ، فعرف بشاراً وأبا نواس وصريع الغواني وأبا تمام والمتنبي وعبد الحميد وابن المقفع والجاحظ وسهل بن هارون وقابوس بن وشمكير وبديع الزمان ، وقرأ كثيراً من آثارهم ، ولم يزد إلى ذلك ثقافة في فنون أخرى علمية سوى ثقافته الأدبية الحالصة، ولما توفي لم توجد لديه كتب إلا القليل أ، وقد قال في التوابع والزوابع إن جلس في صغره إلى الأساتيذ ، غير أنه لم يسم أحداً منهم ولكنه افتخر إلى جانب ذلك بأن « يسير المطالعة من الكتب » يفيده ، وتهكم بسعة الاطلاع في الرسالة المذكورة حين سأله تابع ابن الأفليلي: على من قرأ ، ولماً قال له: في الرسالة المذكورة حين سأله تابع ابن الأفليلي: على من قرأ ، ولماً قال له: فطارحي كتاب الخليل ، قال له : هو عندي في زنبيل لا

#### شعره :

ليس في الأندلسيين الذين درسنا شعرهم حتى عصر ابن شهيد من كان أكثر منه توقداً في القريحة ، وأنفذ بصراً في نقد الشعر ، وقد يدانيه ابن حزم وابن حيان المؤرخ في الحدة الذهنية ، ثم تفترق السبيل بهؤلاء فيذهب كل في طريقه ، وهو – في الشعر – خير ثمرة لمدرسة القالي التي جنحت إلى القوة والجزالة البلوية ، بينما هو في النثر تلميذ نابه للجاحظ وبديع الزمان ، وقد استطاع أن يفصل بين شعره ونثره ، فلم يكن كابن دراج الذي بنى القصيدة على طريقته الكتابية ، ولم يجمع ابن شهيد بين الطريقتين إلا في القليل النادر ،

١ الذخيرة ١/١ : ١٦٢ والمغرب ١ : ٧٨

٢ الذخيرة ١/١ : ٢٣٤

وَذَلَكَ فِي بَعْضَ المُوضُوعَاتِ التِّي استحسنها له معاصروه في النَّثر ، كوصف النحلة وصفة البرغوث ، فإنَّه عاد يعالج مثل هذه الموضوعات في شعره ' ، وهو أقل شعره قيمة . وقد أثرت فيه نظرته النقدية لأنَّها جعلته على وعي بما يريد أن يصنعه في الشعر \_ كان يعرف التطور الذي أصاب الشعر بعد صريع الغواني وبشار وأبي نواس وكيف أسرف أبو تمام في التجنيس « وطاب ذلك منه وامتثله الناس ، فكل شعر لا يكون اليوم تجنيساً أو ما يشبهه تمجه الآذان، والتوسط في الأمر أعدل ٧ ، وهذا قد يدل على الطريقة التي انتهجها في نظرته إلى البديع ، وأنَّه سلك في شِعره مسلكاً متوسطاً ، في هذا الاتجاه . بل إن قارىء شعره ليحس أنّه يصف مذهبه حين يقول: «ومنهم الكارع في بحر الغزارة ، القادح بشعاع البراعة ، الذي يمر مر السيل في اندفاعه . والشؤبوب في انصبابه ، لا يشكو الفشل ، ولا يكل على طول العمل » " ، وابن شهيد قد بني شعره في أكثره على هذا الاندفاع الجامح ، والحدة العارمة ، حَيى ليجد من يقرأ شعره أنَّه في حدة غاضبة لا تكاد تهدأ . وهو يقر أنَّهُ يتعمد استعمال وحشي الكلام غير أنَّه لا يجعله نابياً في شعره لأنَّه يحسن وضعه في مواضعه ؛ ، بل إن ابن شهيد الناقد هو الذي اختار للناس روائع شعره ووضعها في أيديهم ليشهدوا له أو عليه ، وذلك في رسالة التوابع والزوابع ؛ فبالإضافة إلى ما تحتويه هذه الرسالة من فكاهة وتندُّر بابن الأفليلي وبعض خصوم ابن شهيد في قرطبة ، وما تثيره من تخيلات في عالم الحن ، تعرض محاسن شعر ابن شهيد التي يراها خير ما يقدم من الشعر ، إزاء شعر المشرق ، وتكشف

١ انظر أمثلة من ذلك الذخيرة ١/١ : ١٨٥

٠ الذخيرة ١/١ : ٢٠٣ ٢ الذخيرة ١/١

٣ الذخيرة ١/١ : ٢٠٤

ع الذخيرة ١/١ : ٢٠٠

هذه الرسالة أيضاً عن سر ابن شهيد نفسه في مذهبه حين تقف به عند شاعر شاعر ، محاولاً التفوق على مشاهيرهم ، ما عدا المتنبي . فهو يعارض عمر ابن أبي ربيعة في راثيته ، وطرفة في قصيدة له لامية ، وقيس بن الحطيم في قصيدته الحماسية التي يقول فيها :

طعنتُ ان عبد القيس طعنة ثاثر لها نَفَذُ لولا الشَّعاعُ أضاءها

ثم يعارض المحدثين كالبحثري وأبي نواس ، ويتهيب أن ينشد المتنبي ثم يسمعه عدداً من قصائده – دع ذكر الناثرين – ، ثم تطلعنا كيف كان المعنى الواحد من معاني هؤلاء المتقدمين يذهب ويجيء في نفسه ، ويدهشه أحياناً ثم لا يلبث أن ينشق خاطره عن معنى موللًا منه ، فقد ملك إعجابه – مثلاً – قول امرىء القيس :

سموتُ اليها بعدَما نامَ أهْلُها سُمُوَّ حَبَابِ الماء حالاً على حال وافتن به ، ورأى عمر بن أبي ربيعة قد حاوله فقصرَ عنه حين قال : وَنَفَّضْتُ عَنِي النّومَ أَقْبَلْتُ مِشْيَةَ ال حُبَابِ وَرُكْنِي حَيْفَةَ القَوْمِ أَزْوَرُ

وظل ً يتأمل هذا المعنى حتى بدا له من وجوهه ما مكنه أن يقول

ولمسًّا تمسَّلًا مِن سُكُرِهِ فنام ونامت عبون العسسَ دنوت البه على بعُسده دنو دفيق درى ما التمسَن دنو البه دبيب الكرى وأسمو إليه سُمُو النفس

وظل معنى أبي الطيب :

أأخلعُ المجدّ عن كتفي وأطلُّلُهُ وأثركُ الغيثَ في غِمْدي وأنْتَجِع

ـ ظلَّ يحيك في نفسه حتى استطاع أن يقول :

وَمِن تَحْتَ حِفْنِي أَبِيضٌ ذُو سَفَاسِق وَ فِي الكُفِّ مِن عَسَالَةِ الحَطّ أَسْمَرُ فَلَا جَدُولٌ فِي الكُفّ يُجْنَى فَيُشْمِرُ فَلَا جَدُولٌ فِي الكُفّ يُجْنَى فَيُشْمِرُ

وأقلقه بيت أبي الطيب :

وأظما فلا أبندي إلى الماء حياجة " وللشمس فوق اليَعْمُ للآتِ لُعَابُ

حتى قال ، وأعجب بقوله :

إذا الشمسُ رامتُ فيه أكل لحومنا جرَّى جَشَعًا فوق الجيادِ لُعابُها

ويستشف من رسالته هذه أن المتنبي هو الرمز الكبير الذي كان يأسره ويملك إعجابه ويدفعه إلى المحاكاة وتوليد المعاني . وقد أدى ابن شهيد كل ذلك ولم يضعف لأنه بني شعره كما تقدم على الاندفاع والعنف والغضب ، ولم تقصر به المحاكاة ، وأبرز توليد المعاني منه شاعراً متوقد القريحة ، لماحاً عجدداً للصور – كان عببه الكبير هو ميزته الكبرى أعني شعوره بأنه متفوق على كل شاعر ، وأنه يستطيع أن يساوي المتنبي إن لم يتفوق عليه ، وكثرت عليه الروافد من هنا وهناك ، فمضى يروض قريحته على الاضطلاع بهذا العبء الكبير ، بل إنه لا يطيق أن يشي الناس على قطعة شعرية لأبيه ، فبعد أن روى القطعة السابقة التي منها « قهقه الإبريق مي ضحكا . . . » قال ا : « فإن استهل الطاعن صارخاً ، وقال : هكذا الشعر وهكذا الطبع وهكذا الماء رقة وعذوبة والهواء لطافة وسهولة . . . قلنا له :

١ الذخيرة ١/١ : ١٧٧

أذَّن الديك فَيْب أو توب وانضح القلب بماء العنب» ومضى يروى قصيدة له ، يرى أنها لا تقصر عن مقطوعة أبيه.

ومن رياضة القريحة وكدها ، أطاعه القول وأسمح ، وليس هناك من كان يجمع بين الميزتين كابن شهيد، أعني بين التعب الذي يتكلفه في الإحاطة بالمعاني وانتقاء الألفاظ ، وبين سرعة البديهة والقدرة على الارتجال . وقد عرف فيه أصحابه ذلك فكانوا يعقدون له المجالس ويمتحنونه في القول على البديهة — ذلك ما فعله الوزير ابن عباس حين قدم قرطبة ، ومثل ذلك أيضاً قام به جماعة من أصحابه ، حين طلبوا إليه أن يصف مجلساً سمجاً رديء الهيئة فيه باب غريب معرض، ولبد أحمر مبسوط على الأرض، وقد خلعوا نعالهم على إحدى حواشيه ، فقال بديهة قطعته التي مطلعها ا :

وفتية كالنجوم حُسَناً كُلُهُمُ شَاعِرٌ نبيلُ ومنها في صفة المجلس :

في مجلس شابته التصابي وطاردت وصفة العُقُول كُ كأنّما بابُسه أسير قد عرضت وسطة تُصُول كُ ينظر من لبنده لديسا بحر دم تحسه يسيل كأن أخفافتنا عليسه مراكب مسالما الميل

واجتاز يوماً بحانوت بعض معارفه من الطراثفيين وبين يديه رامشنة جميلة في زنبيل ملآن حرشفاً فجعل الطرائفي يده في لجام دابة ابن شهيد وقال : صف هذا يا أبا عامر فإن صاعداً رام وصفه فلم يأت بشيء ، فقال ابن

١ الذخيرة ٤ / ١ : ٢٧

شهید وهو علی ظهر دابته ۱:

هل أَبْصَرَتْ عَيْنَاكَ يَا خَلِيلِ قَنَافَذَا تُبَاعُ فِي زَنَبِيسَلِ مِن حُرْشُفٍ مُعْتَمَد جَلِيلِ ذي إبَرْ تَنفَذُ جَلدَ الفيلِ كَانَهَا أَنِيابُ بِنْتِ الْغُلُولِ نَقُلْ السَّخِيفِ المَاثَقِ الْجَهُولِ كَانَهَا أَنِيابُ بِنْتِ الْغُلُولِ نَقُلْ السَّخِيفِ المَاثَقِ الْجَهُولِ عَلَيْهِا لَهُ اللَّهُ الْجَهُولِ السَّخِيفِ المَاثَقِ الْجَهُولِ عَلَيْهِا لَهُ اللَّهُ ال

إلى آخرالأرجوزة . وارتجل مرّة أخرى وصف طبق من الباقلاء في مجلس ابن ذكوان . وامتحان أصدقائه له لا يدل على إعجابهم بقدرته فحسب ، بل ربما أشار ضمناً إلى شيء من ريبتهم - أول الأمر - فيما يتنجه من شعره ، حتى كان بعضهم يقول إذا سمع شعره أو نثره : إنّه ليس له ، وقوله التالي يشير إلى هذا الاتهام ؟

وبُلَغْتُ أَقُواماً تَجِيشُ صُدُورُهُمْ على وإنّي مِنهِمُ فَارغُ الصّدْرِ أصاخوا إلى قولي فأسمعتُ مُعْجِزاً وغاصوا على سِرّي فأعياهُمُ أمري فقال فريقٌ: ليس ذا الشعرُ شيعْرَهُ وقال فريقٌ: أيْمنُ اللهُ مَا نَدْري

ولا ريب في أن اتهامهم له بالانتحال مبني على الحسد ، وإن كان اتهاماً لا يعدم حظاً ضئيلاً من الصواب. وقد غطتى على محاكاته وأخذه بعض المعاني من غيره ، أنه يحاول دائماً أن يكون مبتكراً مجدداً ، يضيف إلى ما يأخذه ، أو يبتكره معنى أو صورة جديدة . وربما لم يكن من الغلو أن أميزه بكثرة الصور المبتكرة ، لا بين شعراء الأندلس فحسب بل بين شعراء المشارقة أيضاً ، ومن ذلك :

فكأن النجوم في الليل جيش دخلوا للكمون في جَوْف غاب

١ الذخيرة ١/٤ : ٢٨

٢ الذخيرة ١/١ : ٢٣٣ والشريشي ١ : ٤٩

وكأن الصباح قانص طير قبَضَت كَفَهُ برِجُل عُرابِ ففي البيتين صورتان هما الغاية في الطرافة ، وصورة الصباح منهما تدل على دقة عجيبة في الرسم والتجسيم معاً . ومن صوره أيضاً :

ورعيتُ مِن وَجُه السماء خميلة تخضراء لاحَ البدرُ من غُدُرانها وكأن تَثْرَ النجم ضأن وسُطّها وكأنّما الجوزاء راعي ضانيها

فتصور القمر غديراً من تخيلات ابن شهيد الحاصة ، أمّا رؤية النجوم في شكل ضأن أو صوار فهي متوفرة في الشعر القديم ، كشعر ذي الرمة ، وقد أضاف إليها ابن شهيد جعله الجوزاء راعياً وجمع بين البيتين لتمام منظر واحد .

ومن غرائب ذلك قوله في الغزل :

فَمَشَتُ نحوي وقد مُلكَنْهُما مِشْيَةَ العُصْفُورِ نَحْوَ الثَعْلَبِ

وتتساند الموسيقى الهادرة مع الصور المنظورة في شعره ولكنّه إلى الثانية أكثر ميلاً ، فإذا تحدث عن الأصوات كانت مدوية أو مزمجرة ، أي قوية شديدة ، ولعل لذلك صلة بثقل سمعه ، ولذلك أيضاً — فيما أعتقده — يرتاح إلى المرثيات أكثر ، ولا يستطيع أن يبعث في شعره موسيقى خفيفة إلا نادراً ، وإن كان يتحدث عن التذاذه بالغناء وصوت المزاهر والكيئار وغيرها . ومن الطريف في هذا — وهو الأصم — ميله في الشعر إلى الحوار (راجع قصيدته في رثاء ابن اللمائي) ومن ذلك قوله :

قلتُ : هب لي يا حَبيي قبلة تَشْفِ من عَمَكَ تبريحَ الصَّدى فانتى يهتز مسن منكيبه قائلاً : لا ، ثمَّ أعطاني اليدا

قال لي يلعبُ : خُدُ لي طائراً فراني الدهر أجري بالكلما وإذا استنجزتُ يوماً وعَدْهُ قال لي يَمْطُلُ : ذكر ني غلما

ولكن حديثه كثيراً ما يكون مناجاة بينه وبين نفسه أو حكاية على لسان أشياء لا تعقل كهذا الحوار بينه وبين الغمام :

وغمام باكرتنا عينه تنثرع الأفق بدمع صيب فسألناه وقد أعجبنا حشوه العين بمرأى عجب أنت ماذا؟ قال: مأزن علمت كفة النجعة كفا درب سامتي بالشرق أن أسقيتكم وحمة منه بأقصى المغرب فسألناه: أبن ذاك لنا قال: هل يخفي ضياء الكوكب؟

وأكثر شغفه بالصور السابحة المعتلية عن مستوى الأرض المقترنة بالجو أو بالنجوم أو بالطيور أو بظهور الحيل ، وهو يتصور نفسه على ارتفاع ، ومرد مدا كله إلى شعوره بالاستعلاء بالنسبة لمن حوله ، وإلى خوفه من الموت ، حتى إنه حين تصور قدوم الموت تمنى قائلاً :

تمَنَّيْتُ أَنِي سَاكِنَ ۗ فِي غَيَابَـة بِأَعَلَى مَهَبَ الرَّيْحِ فِيرَأْسِ شَاهِقِ وَقَدْ كَانَ فِي حَيَاتِهِ – لا شعوريّاً – يعيش في رأس شاهق، والرياح تجأر

وقد كان في حياته – لا شعوريها – يعيش في راس شاهق، والرياح بجار بن حوله ، كان جواداً والناس حُـمُر، فإذا أحس أن زمانه لم ينصفه أسييَ لذلك الجواد الذي كبا فنهقت الحمير تضحك منه :

وكبوتُ طِرِفاً في العُلا فاستضحكت حُمرُ الأنامِ فما تريمُ نُهاقبَها

إلا أن همته في السماء رغم تقصير حظه :

هيمة في السماء تسمُّحَبُ ذَيْلًا من ذيول العُسلا وجسد كابي

وهو يأسى كثيراً على المعتد ، ويقول :

وَحَمَلُنْتَنِي كَالْصَقَرِ فُوقَ مَعَاشَرٍ تَحْنِي كَأْمُهُم بُنَـاتُ الْمُـاءُ بل إن بحر بيانه إذا طما ، بلغ جدول منه في مَدّه قَرَّنَ الشمس:

ولمَّا طَمَى بحرُ البيانِ بفكرتي وأغرقَ قرنَ الشمس بعض جداولي

وتشيع هذه الصور السابحة المعتلية في شعره ، فتنقله عن الأرض ، وتبعده عن القبر ، وعن الناس ، وهذا الطيران هو الذي طاف به على ديار الجن «وسار كالطائر يجتاب الجو فالجو » ، وهذه هي صورة الأديب الحق لديه — «كاللَّقُوَة في المرقب ، سام نَظَرُهُ ، قد ضم جناحيه ووقف على عليه لا تتاح له جارحة "إلا اقتصها ولا تنازله طائرة إلا اختطفها ، جرأته كشفرته ، وبديهته كفكرته » . ومن ثم تعجبه صور النجوم في حيرتها أو تعلقها وصورة الليل :

تراهُ كَمَلُكُ الزَّنْجِ فِي فَرَطِ كِبْرِهِ إِذَا رَامَ مَشِيًّا فِي تَبَخْتُنُوهِ أَبْطًا مُطُلِّةً عَلَى الآفاق والبيدرُ تَاجُهُ وقد علَقَ الجوزاء في أَذْنِهِ قُرُطًا

فإذا ترك هذه الصورة ، بقيت الموسيقى العامة في شعره تصور التحدر والاندفاع ، مستعيناً على ذلك ببعض الجناس ، كقوله :

قَضَتِ النَّوَى بذيادِ رُجَّعِ عِينِهِمْ ظُلُماً وكانَ الدهرُ من أعوامها زَجَرُوا اغْرَاباً من نعيبِ غُرابِهِمْ وقَضَوْا ببينٍ من مُغَرَّدِ بانِها

ويصبح شغفه بالجناس أحياناً ضرباً من التكلف خارجاً عن حد الاعتدال ، كما أن شغفه بالموسيقي الصاحبة يتملكه أحياناً فينسي كل ما عداه كما في قوله : وتكفري برداء وصل مُقرطن كتبوا بنقس المسك في كافوره منكفع بمويره ، مترقع بفتُوره وسنان ناولني مدامة طرفه فشربتها وسمعت من طنبوره يستف بالصحراء حب بريره متقدم بمضائه في عده

ومع ذلك فإن وراء هذا الثوب من الصنعة ، روحاً بدوية ، تجعل ابن شهيد أقرب الأندلسيين شبهاً بشعراء المشرق ، الذين ينسجون في عالمهم الحضاري على نماذج الجاهلية وصدر الإسلام ، وتحس مثل ذلك في قوله :

يا صاحبيً إذا وَنَى حادبكُما فتنشّقا النَّفَحاتِ من ظيّانِها وَخُذا لمُرْتَبَع الحِسانِ فَرُبّما شَفَعَ الشبابُ فكنتُ إلفَ حِسانها عاودتُ ذكرَ العيشِ فيه وما انْقَضَى مِنْ صَبْوَتِي وطويتُ من أزمانها فبكيتُ من زمن قطعتُ مراحسلاً وشبيبةً أخلقتُ مِنْ ريعانها

وابن شهيد غير مقصر في موضوعات المدح والرثاء متفوق في الأوصاف والحمريات والمجونيات والإخوانيات والأهاجي ، إلا أنه يفتقد العمق الذي تجده عند الغزال ، كما أنه برىء من الغموض العسر الذي شاب أشعار ابن دراج ، وتفوق في الحدة والاندفاع في الشعر على كل من سبقه من شعراء الأندلس . وقد عابه معاصروه بشيئين : الانتحال والتطويل ، وكان هذان الاثنان – بالمعنى الذي يفهمه ابن شهيد حمن مصادر تفوقه .

# ٣ – ابن حزم أبو محمد علي بن أحمد بن سعيا

#### 3 AT - FO & a.

الجذوة : ٢٩٠ البغية رقم : ١٢٠٤ الصلة : ٣٩٥ طبقات الأمم : ٨٦ المغرب ١ : ١٤٠ النغيرة ١ / ١ : ١٤٠ المعجب : ٣٠٠ النفح ١ : ٣٦٤ تذكرة الحفاظ ٣ : ٢٤١ النجوم الزاهرة ٥ : ٧٥ شدرات الذهب ٣ ، ٩٩٠ تاريخ الحكماء للقفطى : ١٥٠

كان أكثر الثلاثة تأثراً بالفتنة ، وأعمقهم إحساساً بالتغير الذي أحدثته ، لأنها فاجأته وهو شاب في ظل النعيم وحياة القصور ، وأخرجته من نعمته وثراثه ووطنه ، وغيرت مجرى حياته ، حتى إن الناظر إلى حال ابن حزم في نشأته الأولى وحاله بعد خراب قرطبة ، ليدهش لما أصاب خط حياته من انكسار ، غير أنّه لم يتخاذل للانقلاب ، فاستنقذ نفسه من إسار الماضي ، وتجلد بقوة وهو ينظر إلى المجد الزائل ، وإذا ابن حزم الشاب المترف شخصية جديدة ، قوية جبارة ، تمزج القوة بالمرارة ، وإذا هو يولد من جديد ، ليفي ملكاته المدهشة في خدمة مجتمعه ، بعد أن كان هشاً في عهد الشباب يعيش لفسه . إن حياة ابن حزم صورة للإرادة التي لا تعرف التردد والضعف ، وصورة لليقطة النفسية التي أثارتها الفتنة .

اختلف الباحثون المحدثون في نسبه : فذهب دوزي وجولدتسيهر إلى القول بأن جده أو والد جده لم يكن عربياً ولم يولد مسلماً ، وإنَّما اعتنق

الإسلام ، ومثل هذا الرأي يعتمد على إشارة لابن حيان قال فيها « فقد عهده الناس خامل الأبوة ، مُولَد الأرومة ، من عجم لبلة ، جده الأدنى حديث عهد بالإسلام » ، أما تلميذه الحميدي فيقول إن أصله من الفرس وجده الأقصى في الاسلام اسمه يزيد مولى ليزيد بن أبي سفيان ، وقد رددت أكثر المصادر هذا الرأي ، وسخر معاصره ابن حيان من هذه الدعوى ، وذهب الى أن والده أحمد بن سعيد مؤسس مجد يغنيه عن النسب والسابقة « ولم يكن إلا كلا ولا حتى تخطتى على هذا رابية لبلة ، فارتقى قلعة اصطخر من أرض فارس ، فالله أعلم كيف ترقاها ، إذ لم يكن يؤتى من خطل ولا جهالة » " . وقد ذكر ابن حزم نفسه نسبته إلى الفرس ، وافتخر بها في إحدى قصائده كما افتخر بولائه لبني أمية ، فقال أ :

سَمَا بِيَ سَاسَانُ وَدَارًا وَبَعَدَهُم \* قُرَيْشُ الْعُلَى أَعِياصُهَا وَالْعَنَابِسُ فَمَا أُخَرَتُ حَرَّبٌ مِرَاتِبَ سُؤدَدِي وَلا قَعَدَتْ بِي عَن ذُرَى المجد فارس

وكلا النسبين لا يدعيان النسبة إلى العرب ، ولكن الفرق بينهما أن الثاني يمنح ابن حزم عدداً كثيراً من الآباء المسلمين ويجعل لأسرته جذوراً راسخة في الإسلام ، أما الأول فيقصر علاقته بالإسلام على جده الأدنى ، أو والد جده – على الأكثر – . وقد مال لهذا الرأي عدد من الباحثين لأنه يصل ابن حزم بالمسيحية أو بالاسبانية عموماً ، رغبة منهم في أن يدرسوه على ضوء الوراثة القريبة ، ولكني أميل إلى ترجيح النسبة الفارسية ، لأن اتهام ابن

١ الذخيرة ١ / ١ : ١٤٢

۲ الحذوة : ۲۹۰

٣ الذخيرة ١/١ : ١٤٢ – ١٤٣

٤ انظر الملحق من ديوان ابن حزم

حزم في نسبه الفارسي إنها صدر عن رجل ميال للذم والثلب . هو ابن حيان المؤرخ ، ولا يبعد أن يكون انعدام السابقة والأولية قبل صعود نجم أحمد بن سعيد ، والد أبي محمد ، هو الذي أوحى بهذا الاعتقاد ، ثم إن ابن حزم أتنقى لله من أن يلفق لنفسه نسباً غير نسبه ، وليست وراء هذا التلفيق غاية كبيرة لرجل يرى أن الناس يتفاضلون بأعمالهم لا بأنسابهم . وقد نسب نفسه إلى الولاء ، وكان هو وأبوه كلاهما مبالاً لبني أمية في عهد العامريين ، ولم يكن هذا الميل ليكسب لهما رضى العامريين ، ولا بد أن يكون في صدق الولاء القديم ما يدفعهما إلى مثل ذلك ، وقد دهش ابن حيان نفسه من هذه الموالاة ، كما دهش من أن يكون ابن حزم مدعياً في نفسه ، إذ لا يعرف عليه خطل أو جهالة .

وأياً كان الأمر فإن والد علي ولد بقرية من عمل لبلة تسمى منت لشم ويقول آثن بلاسيوس الها تقابل ما يسمى اليوم كاسا مونتيخا (Casa Montija)، م هاجر منها إلى قرطبة ، ليتثقف ، فنال من التقافة ما أدهش معاصريه ، وكان زميلاً لابن أبي عامر وبينهما بعض المنافسة ، إلا أن هذه المنافسة لم تمنع الحاجب من الاستفادة من مواهب أحمد بن سعيد ، فاتخذه أول وزير له سنة ١٣٨١ ، « واستخلفه أوقات مغيبه على المملكة ، وصير في يده خاتمه ، فلما تناهت حاله في الجلالة وأملته الحاصة والعامة اتهمه المنصور بأنه قد زها عليه برأيه وآنس منه عُجبًا بشأنه ، فصرفه عن الوزارة ، وأقصاه عن الحدمة ، دون أن يغير عليه نعمة . وكان يقول : « والله إن ابن حزم النصيح الحدمة ، دون أن يغير عليه نعمة . وكان يقول : « والله إن ابن حزم النصيح جباً ، الأمين غيباً ، ولكنة زها برأيه وظن أن سلطاني مضطر إلى تدبيره » ، فترد د في نكبته ، ثم أخرجه لينظر في كور الغرب باسم الإقامة فرثم العزلة فرد د في نكبته ، ثم أخرجه لينظر في كور الغرب باسم الإقامة فرثم العزلة

۱ انظر نکل : ۷۵

وتبرأ من الدالة . فلماً زكن المنصور ذلك منه أعاده إلى حُسْن ِ رأيه فيه وصرفه إلى خطته » \ .

وكان يجمع إلى سعة العلم قوّة في البلاغة ، ومما يدل على مذهبه الكتابي قوله في بعض المناسبات : « إنّي لأعجب ممنّ يلحن في مخاطبة ، أو يجيء بلفظة قلقة في مكاتبة ، لأنّه ينبغي إذا شك في شيء أن يتركه ويطلب غيره ، فالكلام أوسع من هذا » ٢ .

وقد تأثّر علي بشخصية والده ، وظلت له في نفسه صورة جميلة لم تطمسها الأيام ، لأنّه فقده وهو في أول شبابه ، يوم كان محتاجاً إلى رأيه وتوجيهه . ولذلك ظل وفياً لما سمعه من إرشاداته ونصائحه . وظل يذكر قوله له " :

إذا شئت أن تحيا غنياً فلا تكن على حالة إلا رضيت بدُونها

وفي مجلس والده تعرّف على كثير من الرجال كأبي عمر أحمد بن حبرون وروى عنهم ، وأفاد مما كان يسمعه منهم . ومن الوصايا التي أثرت في نفسه وظل يكيف حياته بمقتضاها قولة لأبي عبد الله محمد بن إسحاق الزاهد ، كان يقولها لأبيه الوزير على سبيل الوعظ وهي : «احرص على أن لا تعمل شيئاً إلا بنية فإنك تؤجر في جميع أعمالك . فإذا أكلت فانو بذلك التقوى لطاعة الله ، وكذلك في نومك وتفرجك وسائر أعمالك ، فإنك ترى ذلك في ميزان حسناتك » . وفي مجلس أبيه كان يستمع إلى الشعراء الذين

۱ اعتاب الكتاب : ۲۹

٢ الحذوة : ١١٨ ، وانظر ترجمته أيضاً في الصلة : ٣٠

٣ الصلة : ٣١

<sup>۽</sup> الحذوة : ٩٩

ه الجذوة : ٤١

يمدحون الوزير ويحفظ ما يستجيده من أشعارهم! وقسد كان والده أيضاً أحد مصادره الشفوية في التاريخ لأقه كان يقص عليه بعض الأحداث التي شهدها في وزارته للمنصور بن أبي عامر كما أن والده كتب كتاباً ضخماً في التاريخ أيضاً. ولذلك كان ابن حزم — عن طريقه — مطلعاً على كثير من دقائق الأمور التي تجري في بلاط المنصور أو في معاركه ، وهذه الثقافة هي التي حببت إليه الاستكثار من الرواية التاريخية ، وميزته بالمعرفة الدقيقة للأخبار .

ولكن قبل هذا كلة قضى على قترة طفولته وصباه حتى بلغ حد الشباب بين الجواري . فهن اللواتي علمنه القرآن وروينه كثيراً من الأشعار ودربنه في الحط فلم يجالس الرجال إلا وهو في حد الشباب " . وقد جعلته هذه النشأة رقيقاً في شبابه ، حييناً من مجالس الرجال ، كما طبعته على سوء الظن بالمرأة لأنه شاهد من أسرار النساء ما لا يكاد يعلمه غيره ، وكان همه الوقوف على ما يجري بينهن ، والترقب لما يفعلنه . وأورطته أيضاً نشأته هذه في علاقات عاطفية مبكرة ، فأحب في صباه جارية شقراء الشعر . ومنذ ذلك الحين لم يكن يستحسن من النساء إلا الشقر، وظل على ذلك طوال حياته ، وهذا ما عرض يستحسن من النساء إلا الشقر، وظل على ذلك طوال حياته ، وهذا ما عرض لأبيه نقسه وعلى هذا جرى إلى أن وافاه أجله أ . وأحب جارية اسمها « نعم » ، وتزوجها وهو دون العشرين، وكان هو أبا عند رتها . ثم اختطفها الموت منه ، فحزن عليها أبلغ الحزن وأعجبه ، حتى إنه ظل سبعة أشهر كاملة لا يغير فحزن عليها أبلغ الحزن وأعجبه ، حتى إنه ظل سبعة أشهر كاملة لا يغير فيابه بعد وفاتها " . وقد حدثنا على بشيء عن علاقاته العاطفية في الطوق ،

١ الجذوة : ٢٤٢

٢ نقط العروس : ٧٧ ، ٨١ ، والحذوة : ١١٨

٣ الطوق : ٥٠

٤ الطوق : ٢٨

ه الطوق : ۹۱

وكان صريحاً في تذكر هذه الفترة من حياته في قصور قرطبة ، رفي التحدث عن شؤون قلبه ، وعن حبه لحارية أخرى ألفها في أيام صباه ' .

وأول تجاربه في المجتمع – خارج هذا النطاق – أن نراه في مجلس المظفر عبد الملك بن المنصور سنة ٣٩٦ ه وسنه يومئذ حوالي أربعة عشر عاماً (ولد ليلة الفطر قبل طلوع الشمس وبعد سلام الإمام من صلاة الصبح آخر ليلة الاربعاء ، آخر يوم من شهر رمضان المعظم وهو اليوم السابع من نونبر سنة ٣٨٤) ٢ وفي ذلك المجلس كان صاعد ينشد المظفر في يوم عيد الفطر قصيدته التي مطلعها :

إليك حَدَّوْتُ ناجية الركابِ مُحمَّلة أماني كالهيضابِ فأخذ على يستحسنها ويصغي إليها ممّا حدا بصاعد أن يكتبها له بخطّه وينفذها إليه من شهود مجلسه .

وبقي أحمد وأبناؤه يعيشون في الجانب الشرقي من قرطبة في دورهم المحدثة بربض الزاهرة ، على مقربة من المنصور أولاً والمظفر ثانياً ، إلى أن قام المهدي يحاول أخذ الحلافة ، فانتقلوا من الجانب الشرقي إلى الغربي حيث دورهم ببلاط مغيث ، وهي مساكنهم القديمة ، في جمادى الآخرة سنة ٣٩٩ هـ . ويدل هذا الانتقال على أن الوزير ابن حزم كان يميل إلى إعادة السيادة الأموية ، وأنه نفض يده من الولاء العامري ومن الرضى بخلافة هشام المؤيد معاً . وفي تلك الأثناء أشيع أن هشاماً المؤيد توفي ، فحضر على ووالده الوزير جنازته المزورة » أ . غير أن المؤيد لم يلبث أن عاد (٧ ذي الحجة سنة ٤٠٠) فاتهمهما

١ الطوق : ١١٥

٢ الصلة : ٣٩٥

٣ الحذوة : ٢٢٤

ع القصل ١ : ٩٠

بأنهما المحركان للمهدي «وامتحنا بالاعتقال والترقب والاغرام الفادح والاستتار . وأرزمت الفتنة وألقت باعها وعمت الناس وخصتنا ١٠ . وفي أثناء الفتنة توفي أبوه يوم السبت لليلتين بقيتا من ذي القعدة سنة ٤٠٢ ه. وأصبح علي يواجه الأزمة مع أهله دون أن تكون شخصية الوزير المحبوب إلى جانبهم ، فأجلوا عن منازلهم وتغلب عليهم جند البربر ونهبوا منازلهم الغربية ، واستوطنوها . وخرج ابن حزم عن قرطبة أول سنة ٤٠٤ هـ ٧ . وتكاد هذه الحادثة أن ترسم خطأ فاصلاً في حياته . ولكنه لم ييأس من العودة إلى الوطن وانتهز كل فرصة لذلك . وكان يحسب أن إعادة الحلافة الأموية كفيلة بإرجاعه ، وإرجاع دوره وقصوره ، فلذلك شايع من قام منهم للمطالبة بالخلافة . ذلك أنَّه بعد رحيله عن قرطبة لجأ إنى المرية ، وحاكمها يومثذ خيران العامري، فنقل الوشاة إلى خيران أنَّ ابن حزم وصديقه محمد بن إسحاق يسعيان في القيام بدعوة الأموية ، فاعتقلهما أشهراً ثم غرَّبهما عن المرية ، فصارا إلى حصن القصر ونزلا على عبد الله بن هذيل التجيبي ، فأقاما عنده شهوراً مكرَّمين . ثم ركبا البحر قاصدين بلنسية عندما سمعا بظهور المرتضي عبد الرحمن بن محمد الأموي فساكناه ببلنسية " ، وسارا معه في محاصرته لغرناطة وفيها زاوي بن زيري الصنهاجي . غير أن آماله عادت فتحطمت لإخفاق المرتضى . ومع ذلك نجده يعود إلى قرطبة سنة ٤٠٨ وواليها يومئذ القاسم بن حمود . وهناك تحسس معاهده ودياره وبكاها بحرقة ، وتفقد أصدقاءه فوجدهم قد تفرقوا ومات بعضهم كصديقه الحميم ابن الطبيي . وانصرف في قرطبة إلى تلقي العلم ، لأنَّه أحسَّ بنفسه ضائعاً لم ينل دنيا ، وتكاد الآخرة تفلت

١ الطوق : ١١١

۲ الطوق : ۱۱۲

٣ الطوق : ١١٨

امن يده . وقبل أن نتحدث عن نشاطه العلمي نتم الحديث عن نشاطه السياسي فنجده بعد ست سنوات (سنة ١٤٤٤) عندما فر القاسم بن حمود وبويع المستظهر إلاموي ، يعود إلى التشبث بالآمال الأموية . فضمه المستظهر إلى حاشيته وأصبح له وزيراً . قال المقري في المستظهر : واشتغل مع ابن شهيد وابني ْ حزم بالمباحثة في الآداب ونظم الشعر والتمسك بتلك الأهداب والناس في ذلك الوقت أجهل مَا يَكُونَ ' . وَكَانَتَ آخَرَ تَجَارِبُهِ السِّياسِيَّةِ أَنْ سَجِّنُهِ المُسْتَكَفِّي هُو وَابْنَ عَمَّهُ أبو المغيرة ٢ . وبعدها أدركه اليأس من النجاح في السياسة ، وعرف أن العلم هو ميدانه الحقيقي ، فانصرف إلى نشر مذهبه الجديد ، وإلى التأليف . وهذا هو الدور الثاني من حياته ، حين عزف عن التعلق بالأسباب التي تصله بالثروة والمجد الدنيوي ، وعاش يكفُّ أساهُ إلى الماضي ولذائذه ، متنقلاً في البلاد الأندلسية . فحيناً نراه يسكن شاطبة ، ومرّة أخرى نجده في مالقة يودع صديقه أبا عامر محمد بن عامر في سفرته إلى المشرق ، ومعهما صديقهما أبو بكر محمد بن إسحاق " . وكان في تطوافسه يلقى العلماء ويجادلهم ، كما يجادل الملحدين والذين لا يقرون بالنبوة ، ويجادل زعماء الأديان الأخرى مثل ابن النغرالة اليهودي وزير صاحب غرناطة ٤ . وهذه المجادلات العنيفة هي التي كونت له خصوماً كثيرين ، كانوا يكيدون له عند ملوك الطوائف ، حيى جمع المعتضد بن عباد كتبه وأحرقها . وأعتقدُ أنَّه فعل ذلك بعد المناظرة التي قامت بين ابن حزم والباجي .

فبعد سنة ٤٥٢ ذهب ابن حزم إلى ميورقة ، وكان فيها الفقيه محمد بن

١ النفح ١ : ٢٣١

٢ المغرب ١ : ٥٥ ، والتقريب : ١٩٩ بشيء من التفصيل .

٣ انظر الطوق : ٤١ ، ١٨

ع الفصل ١ : ١٧ ، ٢٥ ، ٣٥ – ٣٧ ، ٩٩ ، ١١ ، ١٣٥ وغيرها من الصفحات'.

سعيد الميورقي يدرس الفقه والأصول . فلمّا وردها ابن حزم كتب محمد هذا إلى أبي الوليد الباجي يخبره بقدوم ابن حزم ، فسافر الباجي إلي ميورقة من بعض سواحل الأندلس . وهناك تضافرا على ابن حزم وناظراه وأخرجاه منها . وكان الميورق سبب العداوة بين الباجي وأبي محمدًا . قال القاضي عياض في الباجي : «ووجد عند وروده بالأندلس لابن حزم الداودي صيتاً عالياً وظاهريات منكرة . وكان لكلامه طلاوة قلد أخذت قلوب الناس ، وله تصرف في فنون تقصر عنها ألسنة فقهاء الأندلس في ذلك الوقت ، لقلة استعمالهم النظر وعدم تحققهم يه ، فلم يكن يقوم أحد بمناظرته . فعلا شأنه وسلموا الكلام له على اغتمامهم فحادوا عن مكالمته . فلمنا ورد أبو الوليد الأندلس ، وعنده من الاتقان والتحقيق والمعرفة الطرق الجدل والمناظرة ما حصَّله في رحلته ، أمله الناس فجرت له معه مجالس كانت سبب فضيحة ابن حزم وخروجه من ميورقة » <sup>٢</sup>. وقد شهد ابن حزم للباجي بالتفوق في المذهب المالكي<sup>٣</sup>، ومما جرى بينهما في بعض المناظرات ، أن قال الباجي : أنا أعظم منك همة في طلب العلم لأنتك طلبته وأنت مُعان عليه تسهر بمشكاة من الذهب . وطلبته وأنا أسهر بقنديل بائت السوق . فقال ابن حزم : هذا الكلام عليك لا لك لأنَّكَ إنَّما طلبت العلم وأنت في تلك الحال رجاء تبديلها بمثل حالي . وأنا طلبته في حين ما تعلمه وما ذكرتَهُ ، فلم أرْجُ به إلاّ علو القدر العلمي في الدنيا والآخرة ؛ فأفحمه ؛ .

وكُثر أعداء ابن حزم في مدن الأندلس ، وأخذوا يؤلبون عليه أمراءها ،

١ التكملة : ٣٩١

٢ ترتيب المدارك جـ ٢ الورقة : ١٥٨ نسخة دار الكتب المصرية ، وانظر النفح ١ : ٣٠٩

٣ النفح ١ : ٣٦٠

٤ النقح ١ : ٣٦٤

ويستصرخون ضده علماء الأمصار الإسلامية « فطفق الملوك يقصونه عن قربهم ويسبرونه عن بلادهم إلى أن انتهوا به إلى منقطع أثره بتربة بلده من بادية لبلة » أ . وهنالك كان يختلف إليه الطلبة ، فيحدثهم ويفقههم . وواظب هو على التأليف والاكثار من التصنيف ، ولكن الناس أحجموا عن كتبه ، إذ حاربها الفقهاء ، وأحرق بعضها بإشبيلية ومزق علانية . غير أنه مضى في سبيله ، لا يثنيه شيء ، حتى وافته منيته عشية يوم الأحد لليلتين بقيتا من شعبان سنة ست وخمسين وأربعمائة ، وعمره إحدى وسبعون سنة وعشرة أشهر وتسعة وعشرون يوماً ٢ .

### ثقافته واساتذته ومؤلفاته :

حصل ابن حزم في صباه شيئاً من الثقافة الأولية على يد الجواري ، ثم أخذ يطلب العلم في قرطبة قبل الأربعمائة بقليل ، وظل مثابراً على طلب العلم أثناء الفتنة حتى إنه كان في سنة ٤٠١ يتلقى الحديث على أستاذه الهمداني في مسجد القبري بالجانب الغربي من قرطبة "، وبعد خروجه من قرطبة أفاد من تجواله في البلاد ومن لقاء بعض العلماء ، ولكنه لما عاد إليها أدرك أن محصوله من العلم ما يزال قاصراً ، فأكب على الطلب ، حتى حصل في مدة قصيرة ما لا يحصله غيره في العمر الطويل . وتمذهب أولا "للشافعي ، ثم اختار مذهب الظاهر . ووضعه موقف المنافح عنه موضع من لا بد له من ثقافة واسعة . وكان يأسه من الحياة السياسية سبباً في تعميق حياته العلمية ، ومن أشهر أساتذته :

١ الله خيرة ١ / ١ : ١٤١ – ١٤٢

٢ الصلة : ٢٩٦

٣ العلوق : ١٣٥٠

في ابن حزم ليله إلى القول بالظاهر ، وقد سمع منه بعض الأخبار والفوائد اللغوية <sup>١</sup> .

٢ - أبو القاسم عبد الرحمن بن أبي بزيد المصري ، كان مجلسه بالرصافة وهو أستاذه في الجدل والكلام . وكان من زملائه في الطلب عليه أبو عبد الله ابن الطبي صديقه الحميم . وفي مجلسه صادق أبضاً أبا على بن الحسين بن علي القاسي . وكان هذا عاملاً عالماً ممن تقدم في الصلاح والنسك الصحيح في الزهد في الدنيا والاجتهاد بالآخرة . وقد انتفع به ابن حزم وبتأثيره عرف قبح المعصية " .

٣ – أبو سعيد الفتى الجعفري وهو يذكر أنه قرأ عليه معلقة طرفة ٣ .

خود روى ابن حزم الحديث عن علماء كثيرين منهم محمد بن سعيد ابن نبات ومحمد بن سعيد بن جرج الققيه وعبد الرحمن بن سلمة الكتاني وأحمد بن قاسم البياني ويونس بن مغيث المعروف بابن الصفار قاضي الجماعة بقرطبة وعن أبي الوليد الفرضي والد المصعب ومحمد بن الحسن المدحجي المعروف بابن الكتاني وعن كثيرين غيرهم أ.

أحمد بن محمد بن أحمد بن سعيد المعروف بابن الجسور الأموي .
 روى التاريخ للطبري وعنه حدث ابن حزم بهذا الكتاب . وهو أول شيخ سمع منه قبل الأربعمائة .

١ انظر الحذوة : ٣٢٨ ، ٣٢٦ ، والطوق : ١٠٥

٢ الطوق : ٧٢ ، ١١٧ ، ١٢٦ والحذوة : ١٨١

۲ العلوق : ۷۰

<sup>؛</sup> انظر صفحات متفرقة من الجذرة والطوق ، والتكملة : ٣٨٣

ه الجذوة : ۹۹ ـ ۲۰۰

- أبو عبدة حسان بن مالك وصفه ابن حزم بأنّه كَا دُكُرَ مِن لِقَيْهِم للغة مع شدة عنايته بها وثقته وتحريه في نقلها أ . وقد عمل حسان كتاباً على مثال كتاب ربيعة وعقيل للمنصور بن أبي عامر . وهو من العلماء الذين أخملتهم الفتنة آ .
- ٧ أحمد بن محمد بن عبد الوارث أبو عمر المعروف بابن أخي الزاهد ، وهو مؤدبه في النجو " .
- أبو محمد عبد الله بن ربيع بن بنوش التميمي القاضي وهذا أحد تلامذة أبي على القالي وعنه أخذ ابن حزم بعض مؤلفات القالي مثل فعلت وافعلت وكتاب النوادر كما روى عنه كتاب حديث أبي خليفة الفضل بن الحباب الجمحي .

ومن العسير أن يصور الدارس مدى ثقافة ابن حزم لتشعب هذه الثقافة وشمولها لجميع أنواع المعرفة في عصره – ما عدا الحساب والهندسة – وهذا هو الجانب المدهش حقاً: فهو متعمق للفقه والحديث، عارف بآراء أهل المذاهب الأخرى، مطلع على كتب أهل الأديان يناقش مادة التوراة والانجيل مناقشة تفصيلية، ويجمع إلى ذلك كله اطلاعاً واسعاً في اللغة والنحو والأدب والتاريخ، وقد قرأ كثيراً من مؤلفات أهل بلده في هذه العلوم، كما أنته درس الفلسفة والمنطق والفلك، وقد عابه خصومه المتزمتون بالمنطق واقليدس والمجسطي، ولما شاء أن يضع منهجاً كافياً للدارس في بعض العلوم اقترح

١ الأحكام ٤ : ١٢

۲ الجذوة : ۱۸۴

٣ التكملة : ٧٩٠

انظر صفحات متفرقة من فهرسة ابن خير .

الواضح في النحو للزبيدي والموجز لابن السراج ، واقترح في اللغة كتاب الغريب المصنف لأبي عبيد ومختصر العين للزبيدي ، وعد من التوغل في اللغة أن يدرس المرء كتاب خلق الانسان وكتاب الفرق لثابت والمذكر والمؤنث لابن الأنباري والممدود والمقصور والمهموز لأبي على القالي والنبات لأبي حنيفة الدينوري ، ونصح بدراسة كتاب المجسطي لمعرفة الكسوفات وعروض البلاد وأطوالها ، وحث على النظر في المنطق ليقف الدارس على الحقائق ويميزها مَنْ الأباطيل ، وعلى النظر في الطبيعيات وعوارض الجو وتركيب العناصر وفي الحيوان والنبات والمعادن ، وعلى قراءة كتب التشريح وقراءة التواريخ القديمة والحديثة، وعلى النظر في الكلام والحديث والفقه أو علم الشريعة جملة . وما وصف ابن حزم هذا كله إلا وهو مطلع عليه وعلى أكثر منه بكثير ، وتدل رسالته في فضل الأندلس على تقديره لثقافة أهل بلده ، وعلى سعة باعه في معرفة أكثر ما يتصل بأخبار رجالها وتاريخها ومؤلفاتها وأدبها وشعرها ، فقد كان يحفظ كثيراً من شعر ابن عبد ربه وابن دراج وصاعد وابن هذيل والمصحفي والطلبق والغزال وكثير غيرهم ، وكتاب الجذوة معرض لمعرفة ابن حزم بشؤون الأندلس أيضاً ، فأكثر ما فيه إنتما يرويه الحميدي عن أستاذه ، هَذَا إِلَى قَدْرَةَ فَائْقَةً فِي التَّجْرِيحِ والتَّعْدِيلِ ومَعْرِفَةُ الْأَنْسَابِ ، وكُلِّ ذَلْكُ يُدُلُّ عَلَى ذَاكَرَةَ عَجَيْبَةً وَحَيْوِيَّةً عَقَلْيَةً فَذَةً .

وقد صدق القاضي صاعد في قوله عنه : «كان ابن حزم أجمع أهل الأندلس قاطبة لعلوم الإسلام وأوسعهم معرفة مع توسعه في علم اللسان والبلاغة والشعر والسير والأخبار » أ . وكان جماعاً للكتب ، جمع منها في علم الحديث

ا نقله المقري في النفع ١ : ٣٦٤ ، أما ما ورد في كتاب صاعد فهو «ولأبي محمد بن حزم بعد هذا نصيب وافر في علم النحو واللغة وقدم صالح من قرض الشعر وصناعة الحطابة »
 ( طبقات الأمم : ٨٧ ) .

والمصنفات والمسندات شيئاً كثيراً . كما كان كثير التقييد لا يدع شيئاً يفوته من سماع أو قراءة أو مشاهدة . وبنسبة هذا الاطلاع الواسع كثرت مؤلفاته ، حتى بلغ مجموع ما ألفه في الفقه والحديث والأصول والنحل والملل والتاريخ والنسب وكتب الأدب والرد على المعارضين نحو أربعمائة مجلد (بين كتاب ورسالة) تشتمل على قريب من ثمانين ألف ورقة ٢ . ومع أن كثيراً من مؤلفاته قد ضاع ، فقد بقى قدر صالح منها .

منها في الفقه والأصول: المحلى والإحكام ومراتب الاجماع وحجة الوداع وقسم من كتاب الإبطال، ومنها في العقائد والمذاهب: الفصل وكتاب الأصول والفروع (مخطوط) وهو صورة مختصرة من الفصل، وفي المنطق: كتاب التقريب، وفي الأنساب والأخبار: كتاب الجمهرة وجوامع السيرة، وفي الأدب: طوق الحمامة وقطعة من ديوانه. كما وصلتنا له رسائل كثيرة من أهمها رسالته في مراتب العلوم ورسالة في مداواة النفوس ورسالة في فضل الأندلس ورسالة التلخيص لوجوه التخليص وغيرها.

## شخصيته وأخلاقه :

كان ابن حزم ذكياً سريع الحفظ واسع الاطلاع متفانياً في طلب العلم ونشره . وكان في شخصه متواضعاً عاملاً بعلمه زاهداً في الدنيا متديناً كريم النفس ، وقد اتهمه ابن حيان بأنه يجهل «سياسة العلم » لحدة فيه وشدة عارضته في الرد على الحصوم ، وعدم الاعتماد على التلميح والتعريض والأناة في التوجيه ، وربما كان بعض ما يشوب هجماته من مرارة راجعاً إلى فيض عاطفي أصيل احتبسه التدين في نفسه ، حتى إننا لنسمعه يقول : إن من المناه التدين في نفسه ، حتى إننا لنسمعه يقول : إن من المناه التدين في نفسه ، حتى إننا لنسمعه يقول : إن من المناه التدين في نفسه ، حتى إننا لنسمعه يقول : إن من المناه التدين في نفسه ، حتى إننا لنسمعه يقول : إن من المناه التدين في نفسه ، حتى إننا لنسمعه يقول : إن من المناه التدين في نفسه ، حتى إننا لنسمعه يقول المناه التدين في نفسه ، حتى إننا لنسمعه يقول : إن من المناه التدين في نفسه ، حتى إننا لنسمعه يقول : إن من المناه التدين في نفسه ، حتى إننا لنسمعه يقول المناه النسمعه يقول : إن مناه المناه المناه المناه المناه النسمية المناه ا

۱ الحذوة : ۲۹۰

٢ طبقات الأمم : ٨٧

مات في ساعدة الوداع كان معذوراً '، ولما نعي إليه من يحب فر إلى المقابر . ولما ماتت جارية كان يجبها مكث أشهراً والحزن عليه غالب ، وصرح بظمإ دائم إلى الألفة والمحبة فقال إنه لم يرو من ماء الوصل قط . هذا إلى أن تربيته الأولى بين الجواري قد غرست في نفسه سوء الظن بالعلاقات بين الرجال والنساء مع غيرة شديدة وجدت في طبعة . وكان أصدقاؤه يتهمونه بأنه مقدل " بالأسرار لا يكاد يحفظ سراً ، غير أن ذلك لم ينقص فيه خلتين لازمتاه طوال حياته وهما : الوفاء وعزة النفس ، وهذه الثانية هي التي منحته التأني والتربص وعلى حب المسالة وعدم التعرض لأذى أحد من أجل أدنى معرفة ناشئة . غير أن علاقاته لم تكن لتقوم إلا "بعد التجربة الطويلة ولا تصح عبته إلا "بعد التمادي في الأنس فما دخل عسيراً لم يخرج يسيراً " . وكانت الشقرة في الجمال أكثر تأثيراً من غيرها في نفسه .

وقد تعاورت عليه علل غيرت من قواه الجسمانية ؛ أصيب مرة بعلة افقدته ما كان يحفظ وما عاوده حفظه إلا بعد أعوام ، وكان يكثر أكل الكندر مقاومة لما أصابه من خفقان في القلب وهو يعزو إلى ذلك جمود دمعه في أشد المواقف العاطفية . وأصيب مرة بالرمد ، ومرة بمرض ولد عليه ربوا في الطحال وهو يقول إن ذلك استلب منه الشعور بالفرح والبهجة وأورثه الضجر والضيق وقلة الصبر " . وهذا يفصح عن سبب المرارة وحدة الحطاب في مناظراته ومجادلاته لمخالفيه .

وعلى شدة ضعفه أمام الجمال فإنّه لم يتورط في المحرِّمات حتى قال :

١ الطوق : ٨٨

۲ الطوق : ۲۴

٣ الرسائل : ١٥٥

« يعلم الله أنّي بريء الساحة سليم الأديم صحيح البشرة نقي الحجزه . وإنّي وأقسم بالله أجل الاقسام ما حللت مئزري على فرج حرام قط » ' .

وزعم أبو الحطاب ابن دحية أن ابن حزم برص من أكل اللبان وأصابته زمانة .

وعلى الجملة فإن رسم صورة كاملة لشخصية ابن حزم مما تضيق عنه هذه الترجمة ، فقد كان نسيج وحده فيمن أنجبتهم الأندلس .

#### شعره:

كان يقول الشعر بسرعة على البديهة ولذلك كثر شعره ، وجمعه تلميذه الحميدي على حروف المعجم . ولم يصلنا منه إلا قطعة صغيرة وإلا أشعاره في الطوق وبعض متفرقات منه في شرح الشريشي على المقامات وفي الغيث المنسجم للصفدي وما أشبه ، وفي الكتب التي أوردت له ترجمة . وقد رأى له ابن الأبار شعراً في رثاء أبي محمد جابر المعروف بالعطار ، وكان محدثاً على مذهب أهل الظاهر ٢ . وبعض شعره قاله قبل بلوغ الحلم ، وأكثر ما نظمه دون العشرين إنما كان تغزلا ثم رثاء لجاريته « نعم » التي فقدها فحزن على فقدها . وكان إخوانه يسومونه القول في ما يعرض لهم على طرائقهم ومذاهبهم فيقول ما يناسب حالهم ومقصودهم ، وكان أحياناً يصنع الشعر بتكليف، فقد كلفته إحدى كراثم المظفر أن يصنع لها أغنية لتلحنها ففعل ٣ . ولم يكن له وقت معين لقول الشعر ، فأحياناً يقول شعراً وهو ناثم ويختار أحياناً أخرى أن ينظم بعد صلاة الصبح ٤ ، وكان بينه وبين ابن عمة أبي المغيرة مراسلات بالشعر بنظم بعد صلاة الصبح ٤ ، وكان بينه وبين ابن عمة أبي المغيرة مراسلات بالشعر

١ الطوق : ١٢٦

٢ التكملة : ٢٤٧

٣ الطوق : ١١٤

٤ الطوق : ١٠٨ ، ١٤٦

وبينه وبين ابن شهيد مقارضات شعرية أيضاً ، وله مدح في هشام المعتد' .

وقد حال بين ابن حزم وبين التجويد الشعري أمور كثيرة منها :

- ١ إكثاره من القول على البديهة.
- ٢ عدم إيمانه بقيمة الشعر في باب العلوم المقربة من الله تعالى .
- ٣ عدم تدقيقه في اختيار الألفاظ ذات الموقع الجميل في النفس.
  - ٤ ــ اعتقاده أن الشعر ميدان يصلح لكل موضوع .
- استبحاره في الفقه والجدل والحديث وغلبة طرائقه في هذه العلوم
   على الشعر .

ولذلك قل التعبير الجميل في شعره ، وإن كان شعراً زاخراً بالمعاني ، وكثرت المؤثرات الثقافية والإشارات إلى العلوم والعقائد والتعليلات والبناء الجدلي وأثر الفقه الظاهري واستعمال الألفاظ المتصلة بكل ذلك ، فمن أمثلة ذلك قوله :

كذب المدَّعي هوى اثنين حتَماً مثلما في الأصول أكذ ب ماني وقوله :

فآثرتُ أن يبقى ودادٌ وينمحي ميدَ آدٌ فإن الفَرْعَ للأصلِ تابعُ وقوله:

فهم أبداً في اختلاج الشكوك بظن كَفَطَع وقطع كَظَن ويطن المرومي في قوله : ويلجأ إلى التقسيم والتفريع على نحو يذكر بابن الرومي في قوله :

١ الطوق : ٧٧

والدهرُ فيك اليومَ صِنْفانِ وكسان للنعمانِ يَوْمَسانِ ويومُ بسأساء وعُدُوانِ مي منكَ ذو بئُوسِ وهجرانِ لأن تجسازينه بسإخسان

معهود أخسلافيك فيسمان فانك النعمان فيما مضى فانك النعمان فيما مضى يوم نعيم فيه سعند الورى فيوم فيماك لغيري ويسو أليس حدى لك مستأهسلا

ويغمض أحياناً كأنَّما يضع أمامنا قضية فلسفية في مثل قوله :

أليسَ يحيطُ الروحُ فينا بكل مسا دنا وتناءى وهو في حُبُب الصَّدْرِ كذا الدهرُ جسمٌ وهو في الدهرِ روحهُ محيطٌ بما فيه وان شتَ فاسْتَقَرْرِ

ولا يفتأ يرسل التلميحات ويشقق المعاني منها ، ومن أبرز ذلك قوله :

فذاك صعيد طيب ليس يُجْحَدُ لعينيه من جبريل إثر مُمَجَّدُ فقام له منه خُوارٌ مُمَدَّدُ

كذلك فعل ُ السامريّ وقـد بــدا فصيّرَ جَـوَّفَ العجلِ من ذلك الثّـرى

فكلُّ ترابِ واقعٌ فيـه رجلُـهُ ۖ

وتمتلىء بعض قصائده بالحكمة ، وبعضها يتجه إلى تمجيد الزهد ، وبعضها في تسبيح الله وتمجيده وإثبات حدوث العالم كالقصيدة التي مطلعها :

لك الحمدُ يا ربِّ والشكر ثُمُّ لكَ الحمدُ ما باحَ بالشكْرِ فَمَ \*

وشهرت بين الأندلسين قصيدته التي قالها في الرد على قصيدة شاعر نقفور ، وبعض قصائده تعليم خالص في الحث على طلب الحديث وفي نظم بعض الآراء الفلسفية ، وله قصيدة يعارض بها قصيدة ابن زريق البغدادي لإعجابه بها .

وأحفل شعره بالعناصر الشعرية الصحيحة هي القصائد الذاتية التي ينافح

بها عن موقفه ويدافع عن غاياته ويذكر تكالب الناس على إيذائه والحط من قدره ، لأنها قائمة على القوة والجزالة والحدة وليست معرضاً للتفنن في الرأي وإبراز المعاني من حجبها ، من ذلك قصيدته التي يقول فيها :

أما لهم شُخُلُ عني فيَسَنْغَلَهُم أَو كُلِّهُم بِيَ مَشْغُولُ وَمَرْتَهَنَ كَأَنَّ ذَكْرِيَ تَسْبِيحٌ بِــه أُمِرُوا فليسَ يَغْفُلُ عَنَي منهم لَسِن ُ إِن غَبْتُ عَن لَحْظَهِم هَاجُوا بِغِيظَهِم حَى إذا مَا رَأُونِي طَالِعاً سَكُنُوا

وأقوى ما وردنا في هذا الباب من شعره قصيدته الباثية التي خاطب بها قاضي الجماعة بقرطبة عبد الرحمن بن أحمد بن بشر وفيها يقول! : أنا الشمس في جوّ العلسوم منيرة ولكن عيبي أن مطلعي الغرّب ولو أنني من جانب الشرق طالع للحد على ما ضاع من ذكري النهب ولي نحو أكناف العراق صبابة ولا غرو أن يستوْحش الكلف الصب فإن يُنزل الرحمن رحلي بَيننهم فحيننذ يبدو التأسف والكرب فكم قائل أغفلته وهو حاض وأطالب ما عنه نجيء به الكتب هنالك يُدرى أن للبعد قيصة وأن كساد العلم آفته القرب

وفي هذه الأبيات تبدو حسرة أبي محمد على إنكار أهل الأندلس لفضله ، وتوقعه الرحلة إلى العراق ، وهي أماني جاشت في نفسه في لحظة ثم صرفته الأيام عن كل ذلك .

وفي شعر أبي محمد جانب دقيق قد نسميه « الجانب الباطني » كان يهرب اليه أحياناً من قسوة الظاهر وحدًّة صلابته ، وينقل إليه معاني التنزيه والتوحيد ويتأول الأشياء على غير ظاهرها ، حتى كان بعض أصدقائه يسمي قصيدة له

۱ آبلتوة : ۲۹۲

و الإدراك المتوهم ، وهي التي يقول فيها :

تَرَى كُلَّ ضَدَّ بِهِ قَائِماً فَكِيفَ تَحَدُّ اخْتَلَافَ المَعَانِي فيا أيها الجسمُ لا ذا الجهاتِ ويا عرضاً ثابتاً غيرَ فان نَفَضْتَ علينا وجوه الكلامِ فما هو مُذْ لُحْتَ بالمُستبانِ

وتجده – وهو المتمسك بأشد ألوان التنزيه – يقول :

فهو في كل هذا المنزع يذهب إلى التجريد المحض كقوله أيضاً :

كأنَّما هو تُوحيدٌ تضيقُ بــه نَفْسُ الكفور فتأبى حين تُوْدَعُهُ

ومن تأمل هذا اللون من الشعر في موضوع الحب خاصة وجد أن ابن حزم الظاهري المتشدد قد بلغ فيه مشارف التصوف والباطني ، وكأنتما كانت نفسه تأنس بهذه الروحانية الغيبية كلما وجدت قلقاً من التشدد في الأخذ بالظاهر ، وهو في هذا الحانب الواهم متأثر بطريقة النظام ، إلا أن هذا اللون ليس أكثر شعره .

ولقد يشق علينا أن نعرف التيارات الشعرية التي أثرت في أبن حزم لأن حفظه لشعر المشارقة والأندلسيين لا يكاد يحصر ، وهو معجب بشعراء مختلفي الطرق والاتجاهات الشعرية ، وهو أيضاً حصيف في النقد عارف بجيد الشعر مميز له ، ولكن المرء رهن بظروفه ، وقد كان ابن حزم في ظروف تبعد به عن الشعر ولا تهيىء له تجويده أو الانقطاع المتفرغ له .

النتشرالأندلسي فيهمت ذا العَصر



## النثر الاندلسي في هذا العصر

كانت لفظة الكاتب في الأندلس تطلق على طبقتين من الناس: كتاب الرسائل وكتاب الزمام. أما كاتب الرسائل « فله حظ في القلوب والعيون عند أهل الأندلس وأشرف أسمائه الكاتب وبهذه السمة يخصه من يعظمه في رسالة ، وأهل الأندلس كثيرو الانتقاد على صاحب هذه السمة ، لا يكادون يغفلون عن عثراته لحظة ، فإن كان ناقصاً عن درجات الكمال لم ينفعه جاهه ولا مكانه من سلطانه من تسلط الألسن في المحافل والطعن عليه وعلى صاحبه ». وأما كاتب الزمام فهو المسؤول عن شؤون الحراج ا . وهذا الكلام عن الكتابة ينطبق على عهد متأخر ولكن الحال ربما لم يختلف كثيراً عن ذلك في عهد بني أمية .

وهناك أيضاً من يسمى الكاتب الحاص، ولدى كل أمير مثل هذا الكاتب، كما أن هيئة الكتابة عامة يطلق عليها « الكتابة العليا » ٢ .

وجودة الحط أمر مشترك بين كتاب الانشاء وكتاب الزمام، وكان المنصور بن أبي عامر يتشدد في النص على جودة الحط حتى لقد أصدر عهداً يوبخ فيه العمال لاستكتابهم الجهلة الذين لم يبلغوا أن يحكموا الحط ويميزوا أنواع الرق والمداد، وهدد المنصور بأن من كتب كتاب اعتراض أو عمل في رق ردي أو بمداد دني أو خط خفي فيه لحن أو بتشر فإنه معزول ومطالبه

١ النفح ١٠٢ - ١٠٣

١٩٢ : ١٤٢ ٢

باطلة وسيغرم المال الذي ذكره في ذلك القنداق ' ، وهذا التشدد يوحي بالحوف من الحطل والبشر في المسائل الحراجية .

وهَكَذَا فَإِنَّ مِنْ يُلْحَقُّهُم اسم كاتب في هذا العصر كثيرون جداً ، ولكن الكتابة الانشائية الفنية المستقلة غير واضحة الصورة إلا" في أواخر هذا العصر لأن صورة الكتابة الديوانية قد غلبت عليها ، وكان هذا النوع من الكتابة هو ميدان فرسان المبلاغة حينك ، وكم نسمع أن هذا أو ذاك كاتب بليغ مشل يوسف بن سليمان الكاتب المائه كان كانباً بليغاً عالماً بحدود الكتابة بصيراً بأعمالها \* ، والراذي كان كانباً بليغاً \* ، وأبر عبد الله محمد بن عبد الرؤوف كَانَ بَلِيغًا مَتَّرَسُلًا ۚ ﴾ ولكنا لا نملك شواهد ذلك كله ، فقد ضاعت الكنب التي ألفت في كَتُمَّاب تلك الفترة مثل ؛ طبقات الكتَّاب بالأندلس للأقشنين وكتاب آخر لسكن بن سعيد وكتاب ثالث لعبيديس الجياني بعنوان واللفظ المعتلس من يلاغة الكتَّاب بالألماس ، وكلَّها أَلُّفتَ في دور مبكر . والذلك خفيت علينا صورة الكتابة الإخوانية والرسائل المستقلة فيما خملا خبراً عن رسالة لابن الجرز ألفها في ساقضة رسالة اليتيمة لعبد الله بن المقفع ، ؛ غير أن وجود مثل هذه الكتب التي تعرض الكتّاب والكتابة الأندُّلسيَّة يلدُك علي اهتمام بالكتابة وتقدير لها وربَّما دُكَّ أيضاً على وفرتَّما : وتدل الكتابة الرسمية في هذه المرحلة على تفضيل الايجاز والقصد في

وتدل الكتابة الرسمية في هذه المرحلة على تقضيل الايجاز والقصد في المتدر وإيتار المعنى ، وأصحاب التوقيعات المقتضية هم المشهود لهم بالبلاغة

<sup>1/1: 44</sup> 

لا طبقات الزبيدي : ٢٦٠ لا المصادر نفت : ٢٢٧

ا المصادر المست : ۲۲۶ المصادر المستد : ۲۲۶ المصادر المستد :

و المناح الربياي : ٢٢٦

في هذا الشأن ، وتفضل الكتابة كلما انتحلت طبيعة التوقيعات . ومن أقدم نماذج هذا النوع ما أملاه عبد الرحمن الأول إلى سليمان بن الأعرابي : وأمّا بعد فدعني من معاريض المعاذير والتعسف عن جادة الطريق ، لتمدن يدا إلى الطاعة والاعتصام بحبل الجماعة أو لألقين بنانها على رضف المعصية نكالا بما قدمت يداك ، وما الله بظلام للعبيد ه . وهذه صورة إنشائية ذات حظ كبير من الفصاحة والقوة ، وهي لا تفترق عن بعض أنواع الانشاء في العصر الأموي بالمشرق . وهذا نموذج آخر كتبه أمية بن زيد كاتب عبد الرحمن إلى بعض عماله يستقصره فيما فرط من عمله : و أمّا بعد فإن يكن التقصير لك مقدماً فعند الاكتفاء يكون لك مؤخراً ، وقد علمت بما قدمت ، فاعتمد على أيهما أحببت ، ك

وقد اقتضت مثل هذه المناسبات هذا الإيجاز والإيماء والقصد في القول والحدة في الحطاب ، غير أن ذلك لم يكن سمة عامة للإنشاء ، وفي العهد الذي أصدره الناصر عندما رغب في أن يلقب بالحلافة جانب من التطويل وشيء من الازدواج دون أن تدخله صنعة مقصودة ". وهذا ما نجده أيضاً في كتاب أنشأه الحكم لما كان ولياً للعهد بأمر من أبيه إلى المشاور أبي إبراهيم حين تخلف عن حضور الإعذار الذي صنعه الناصر لأولاده ، وقد جاء فيه : وبسم الله الرحمن الرحيم — حفظك الله وتولاك وسددك ورعاك — لما امتحن أمير المؤمنين ، مولاي وسيدي — أبقاه الله — الأولياء الذين يستعد بهم وجدك متقدماً في الولاية متأخراً عن الصلة . على أنه قد انذرك ، أبقاه الله ، محصوصاً للمشاركة في السرور الذي كان عنده ، لا أعدمه الله توالي المسرة ، ثم أنذرت

۱ این عذاري ۲ : ۸۹

۲ المسر نفسه

۴ این عذاري ۲ : ۲۹۷

من قبل إبلاغاً في التكرمة ، فكان منك على ذلك كله من التخلف ما ضاقت عليك فيه المعذرة ، واستبلغ أمير المؤمنين في إنكاره ومعاتبتك عليه فأعيت عليه عنك الحجة ، فعرً في أكرمك الله ما العذر الذي أوجب توقفك . . . » فرد أبو إبراهيم بقوله : «قرأت أبقى الله الأمير سيدي هذا الكتاب وفهمته ولم يكن توقفي لنفسي ، إنها كان لأمير المؤمنين سيدنا ، أبقى الله سلطانه ، لعلمي بمذهبه وسكوني إلى تقواه واقتفائه لأثر أسلافه رضوان الله عليهم فإبهم يستبقون من هذه الطبقة بقية لا يمتهنونها بما يشينها ولا بما يغض منها ويطرق إلى تنقيصها ، يستعدون بها لدينهم ويتزينون بها عند رعاياهم ومن يفد عليهم من قصادهم ، فلهذا تخلفت ولعلمي بمذهبه توقفت إن شاء الله تعالى » أ .

وكلتا الرسالتين في غاية البساطة والبعد عن التعمل ، وقد ظل أمر الكتابة بسيطاً لا تحلية فيه حتى أواخر أيام المستنصر ، وكان السجع يجيء في الرسائل عفواً دون تعمد ، حتى مقدمات الكتب كمقدمة قضاة قرطبة للخشي ظلت عارية من السجع إلا فيما ندر . ومن الشاذ في انتحال بعض السجع حينئذ رسالة ليزيد بن طلحة (في خلافة الأمير عبد الله) كتبها إلى أهل قرمونة يخضهم فيها على الطاعة ، ومنها : «إن أحق ما رجع إليه الغالون وألحق به التالون وآثره المؤمنون وتعاطاه بينهم المسلمون مما ساء وسر ونفع وضر ما أصبح به الشمل ملتئماً والأمر منتظماً والسيف مغموداً ورواق الأمن ممدوداً ، ثم تستمر الرسالة بعد ذلك دون سجع .

تلك هي المرحلة الأولى من الكتابة في هذا العصر . أما المرحلة الثانية

١ النفح ١ : ١٧٧

٢ طبقات الزبيدي : ٢٩٤

فتشغل عهد الدولة العامرية وفترة الفتنة وفيها ظهر أكابر الكتبّاب الناثرين ومنهم :

١ - ابن برد الأكبر

۲ - عبد الملك بن إدريس الحزيري

٣ - ابن دراج القسطلي

٤ - ابن شهيد

٦ - ٦

۷ ــ الحناط

۸ – ابن حیان المؤرخ

**٩** ــ ابن زيدون

وتمتاز هذه المرحلة عن سابقتها بمميزات كثيرة منها تغير المؤثرات التي أخذ بتلقاها هؤلاء الكتاب ، إذ تغيرت النماذج المشرقية التي يحتذونها وأصحت طريقة سهل بن هارون والجاحظ أولا ثم طريقة بديع الزمان ثانياً هما النموذج الأعلى للمنشئين بالأندلس . ومنها احتفال الأندلسيين بالآثار الكتابية وإقبالهم عليها فكان لبعض الرسائل بينهم شهرة خاصة كرسالة ألفها بعضهم فاشتهرت عند أهل الثغر لبلاغتها ورسائل لابن دراج كان الناس يتناقلونها ويعجبون بها آ . وتمتاز هذه المرحلة أيضاً بالثورة على التقصير في الكتابة ، ويمثل هذه الثورة قول والد الفقيه ابن حزم — وهو من الكتاب الوزراء المقدمين في الدولة العامرية وكانت له في البلاغة يد قوية — : « إنتي لأعجب ممتن يلحن في غاطبة أو يجيء بلفظة قلقة في مكاتبة لأنه ينبغي له إذا شك في شيء أن يتركه

الحلة : ١٩١

۲ الحذوة : ۱۰۴

ويطلب غيره فالكلام أوسع من هذا  $^{1}$  ، وتبلغ هذه الثورة ذروتها عند ابن شهيد ضد المعلمين وعجزهم عن تعليم البيان ، بل هو يعيب الأندلسيين عامة لتقصيرهم في شؤون البلاغة وكلامه صادر عن العجب ولكن فيه دلالة على ما كان يطمح إليه من رفعة لشأن الكتابة .

وأكبر ما يميز الكتابة في هذه المرحلة تمييز أصولها وطرائقها وأساليبها ، وهذا راجع إلى قوة حركة النقد التي وصفناها من قبل ، فلم يكن أخذ طرق المشارقة تقليداً فحسب ، بل كان مبنياً على فهم لتنوع الأساليب الترية وإدراك لمميزاتها ، وقد كان ابن حزم ذا نظر ثاقب في نقد الأساليب وتمييز المذاهب النثرية ، كما أن لابن شهيد في هذا الباب بصيرة الناقد الحصيف إذ يقول : وألا ترى أن الزمان لما دار كيف أحال بعض الرسم الأول في هذا الفن إلى طريقة عبد الحميد وابن المقفع وسهل بن هارون وغيرهم من أهل البيان . . . ثم دار الزمان دوراناً فكانت إحالة أخرى إلى طريقة إبراهيم بن العباس ومحمد ابن الزيات وابني وهب . . . ثم دار الزمان فاعترى أهله باللطائف صلف ، وبرقة الكلام كلف ، فكانت إحالة أخرى إلى طريقة البديع وشمس المعالي وأصحابهما » . ويفاضل ابن شهيد بين سهل والجاحظ فيذهب إلى أن سهلا عالم والجاحظ كاتب وانهما إذا ذكر ميدان الكتابة مختلفا الطريقة وكلاهما عالم والجاحظ كاتب وانهما إذا ذكر ميدان الكتابة مختلفا الطريقة وكلاهما الذي يقول : «الاسهاب كلفة والايجاز حكمة وخواطر الألباب سهام يصاب بها أغراض الكلام » .

١ الحذوة : ١١٨

٢ الدُعيرة ١/١ : ٢٠٣

٣ الذخيرة ١/١ : ٢٠٧ - ٢٠٨

٤ الذخيرة ١/١ : ٣٨٥

وفي هذه المرحلة يستقل النثر الفي في بعض أحواله عن الكتابة الديوانية ، ويتخذ له موضوعات من الحياة تشبه الموضوعات التي يدور حولها الشعر وبخاصة الوصف هم وأصبح يعتمد الحيال كما في رسائل ابن شهيد وبعض رسائل ابن برد الأصغر كرسالة المفاخرة بين السيف والقلم . ويبرز كذلك التنوع في الأساليب بحيث يمكن لقارىء النماذج النثرية أن يفرد لابن دراج ولابن شهيد ولابن حيان ولابن زيدون خصائص أسلوبية واضحة .

التقريب : 8:4

す 惟誠で 1/1 : 83 = 43

فقد كان ابن دراج مروِّياً لا ينشيء إلا " بعد الجهد والكد ، وكان الجزيري على عكس ذلك ، وشاهد هذا قول الحميدي : « إن ابن أبي عامر لما فتح شنت ياقب أو غيرها استدعى كاتبيه هذين وأمر بإنشاء كتب الفتح إلى الحضرة، فأمَّا ابن الجزيري فقال : سمعاً وطاعة ، وأمَّا ابن دراج فقال : لا يتم لي ذلك في أقل من يومين أو ثلاثة ، وكان معروفاً بالتنقيح والتجويد والتؤدة » · . ويستطيع القارىء أن يقارن بسهولة بين ما مر من أسلوب ابن دراج وبين قول الجزيري في كتاب كتبه عن المنصور يعاتب فيه جنده لنكوصهم عن المحاربة في بعض غزواته : ﴿ وَكثيراً مَا فَرَطُ مِنْ قُولُكُمْ إِنَّكُمْ تَجَهُّلُونَ قَتَالَ المعاقل والحصون وتشتاقون ملاقاة الفحول ، فحين جاءكم شانجه Sancho بالأمنية وقاتلكم بالشريطة أنكرتم ما عرفتم ونافرتم ما ألفتم حتى فررتم فرار اليعافير من آساد الغيل وأجفلتم إجفال الرئال من المقتنصين ، ولولا رجال منكم رحضوا عنكم العار وحرروا رقابكم من الذل لبرئت من جماعتكم أوشملت بالموجدة كافتكم » ٢ . وهذا الأسلوب في رأيي أليق بالمقام ، ولكن التنوق في الكتابة غلب حتى على الرسائل الديوانية ، وابتليت الكتابة الأندلسية بشدة الزخرف بعد هذا العصر حتى أصبح التعبد للمحسنات أمراً بارزاً . ويقف ابن برد وسطاً بين هذين الكاتبين في أسلوبه فليس لديه استرسال الجزيري ولا حوك ابن دراج وانتما لديه تعمُّل وازدواج ، وما وصلنا من رسائله فكله من تماذج الرسائل الديوانية ".

وجاءت بعد هؤلاء طبقة ابن شهيد ومن أدرك زمان الفتنة وحضر جانباً من العصر التالي ، وتميزت طرائق هؤلاء الكتـّاب ، فكان ابن زيدون مكثراً

١ الحذوة : ١٠٤

٢ أعمال الأعلام : ٧٢

٣ الذخيرة ١/١ : ٨٤ وما بعدها .

من الاقتباسات والتلميحات والإشارات ، يبنى الرسالة ـ كالرسالة الهزلية ـ من محفوظه . وكان ابن حيان خير من يمثل النثر الأندلسي لاعتماده على نفسه في حوك العبارة وبنائها على الحدة والعنف وكثرة المتعاطفات وترتيبها على نحو خاص والإغراب في الاشتقاقات . وظل ابن حزم ألفقيه يعتمد البساطة في التعبير ويبعد عن الزينة اللفظية والسجع ولا يهم بتطرية الأسلوب بل يرسله إرسالاً دون التفات إلى حلاوة الحرس . أما ابن شهيد فلم يلتزم أسلوباً واحداً فهو حيناً يحاكى عبد الحميد وحيناً آخر يذكرنا بالحاحظ ، غير أنَّه شديد الإعجاب بطريقة البديع وكأنتما أنشأ رسالته في صفة البرد والنار والحطب ورسالته في ألحلواء ليحاكي المقامات . وهو مفتون بقدرة البديع على الوصف ، كما هي الحال في وصف الدينار ، فهو يسرف في محاكاة هذا اللون كثيراً كقوله في الثعلب : ﴿ أَدْهَى مَنْ عَمْرُو ﴾ وأفتك مَنْ قاتل حَذَّيْفَة بن بدر ، كثير الوقائع في المسلمين ، مغرى بإراقة دماء المؤذنين ، إذا رأى فرصة انتهزها ، وإذا طلبته الكماة أعجزها ، وهو مع ذلك بقراط في إدامه ، وجالينوس في اعتدال طُعاده ، غداؤه حمام أو دجاج ، وعشاؤه تدرج أو دراج ، ١، ومن هذه البابة وصف البرغوث ووصف الفالوذج وغير ذلك ... وقد أثر بديع الزمان أيضاً في نثر أبي المغيرة ابن حزم فله رسالة يعارض فيها إحدى رسائل البديع ٢ . وأبو المغيرة من اسمح كتَّاب الأندلس طبعاً في النُّر ، هذا على أنَّه يقيد نفسه بالسجع في أكثر رسائله . ولا ريب في أن الرسائل المتبادلة بينه وبين ابن عمَّه الفقيه في أمر شجر بينهما إنَّما هي على حظ عال إ من اللاغة".

١ الذخيرة ١/١ : ٢٣٥

٢ النخيرة ١/١ : ١١٧

٣ انظر اللخيرة ١/١ : ١٣٦

وأكثر هؤلاء الكتاب يوشحون رسائلهم بالشعر ويحلون فيها الأبيات ، ويقتبسون الأمثال ، كما أن أكثرهم يلحق بالعصر التالي ، عصر ملوك الطوائف.

## اهم الآثار النثرية في هذا العصر

أكثر الكتب التي تتصل بهذا العصر إنتما هي في التراجم . فأما الكتب الأدبية فأهمها ثلاثة : العقد لابن عبد ربه ورسالة التوابع والزوابع لابن شهيد وطوق الحمامة لابن حزم . فأما الأول فالصورة الأندلسية فيه باهتة كما أنه يقوم على الجمع ، ويتبقى الكتابان الآخران وهما يستحقان منا وقفة في هذا المقام :

## ١ ــ رسالة التوابع والزوابع

اسمها أيضاً «شجرة الفكاهة » ، ولم تصلنا كاملة وإنها وصلتنا منها مقتطفات أوردها ابن بسام في الذخيرة ، وقد خاطب بها كاتبها صديقه أبا بكر ابن حزم حينما تساءل معجباً ببلاغة صديقه : «كيف أوتي الحكم صبياً وهزّ بجذع الككلام فاساقط عليه رُطباً جنياً » . وحاول ابن شهيد أن يعلل ذلك في مطلع الرسالة بأنه ، وإن كان قليل الاطلاع ، ذو موهبة طبيعية . وسمى هذه الموهبة ، كما كان قدماء العرب يسمون شياطين الشعر ، جنياً تابعاً له كان يلهمه ويثير القول على لسانه ويخدمه في كل حال ويعينه إذا أرتج عليه . وكانت «كلمة السر » بينهما أن ينشد :

والي زهيرَ الحبَّ يا عَزَّ إنَّـهُ إذا ذكرتُهُ الذاكراتُ أتاها إذا جَرَّتِ الأفواهُ يوماً بذكرها يُخيَّلُ لي أنّي أقبلُ فاها فأغْشَى ديارَ الذاكرين وإن نأت أجارع مين داري هوَّى لهواها فيحضر عندئذ صاحبه زهير بن نمير ، وهو مثله أشجعي ، ومعنى هذا أن كل قبيلة في الإنس لها ما يقابلها عند الجن ، وهؤلاء الجن – حسب وصف ابن شهيد – ليسوا جميعاً قباح الصور ، بل هم ربما كانوا مخلوقين على حسب الصور التي يمثلونها من بني الإنس ، ولذلك كان فيهم من هو على شكل الحمار والبغل والإوزة لأن الإنس في طبائعهم هذه الأشكال نفسها . ولما تنقل هو في أرض الجن مصاحباً لزهير لقي التابعين للأموات كما لقي التابعين لبعض الأحياء . أما أرض الجن فينة يقول إنها ليست كأرضنا ، وجوها ليس كجونا ، ومع ذلك فإنه لا يميزها بشيء خاص ، بل نرى فيها أشجاراً متفرعة وأزهاراً عطرة وأكثر مناطقها كذلك من حيث المناظر وليس فيها متفرعة وأزهاراً عطرة وأكثر مناطقها كذلك من حيث المناظر وليس فيها ما يفردها عن ديار الإنس ، بل إن المشابهة بين كل شاعر وتابعه تجعل المشابهة متوفرة بين بيئتيهما ، فهناك مثلاً ذات الأكراح في دار الإنس وهناك واحدة مثلها في ديار الجن .

ولما سأله زهير بمن يريد أن يبدأ عند زيارة تلك الديار أجاب بأن الحطباء أولى بالتقديم ولكنه إلى الشعراء أشوق ، وهذا حكم عجيب يدل على أن الحطباء في رأي ابن شهيد الناقد مقدمون على الشعراء ، وكلمة « الحطباء » هذه تعني الناثرين لأنه حين يتقدم للقاء من يسميهم الحطباء يلقى تابعي عبد الحميد وابن المقفع والحاحظ وبديع الزمان .

وقد لقي من الشعراء صاحب امرىء القيس وطرفة وقيس بن الخطيم . أما امرؤ القيس – أو صاحبه – فظهر على فرس شقراء كأنتها تلتهب ، وأما صاحب طرفة فإنه كان عند منظر طبيعي متميز : ( وركضنا حتى انتهينا إلى غيضة شجرها شجران : سام يفوح بهاراً وشجر يعبق هندياً وغاراً ، فرأينا عيناً معينة تسيل ويدور ماؤها فلكياً ولا يحول . . . فبدا إلينا راكب جميل الوجه قد توشح السيف واشتمل عليه كساء خز وبيده خطي ؟ . ويرسم ابن شهيد لكل

شاعر صورة حسبما تخيله أو تأثر به من شعره .

﴿ وَقُدُ اكْتُفِي بِمُقَابِلَةً ثُلاثَةً مِن شَعْرًاء الْجَاهَلِيَّة وَانْتَقَلُّ مِن بَعْدُهُم إِلَى لَقَّاء المحدثين ولم يأبه بالوقوف على واحد من شعراء صدر الإسلام والدولة الأموية وأغلب الظن أنَّه لا يقابل إلاَّ من تربطهم به رابطة من محاكاة أو معارضة . وبَدأُ مَنَ المُحدثينَ بأبي تمام فصوّره صورة عجيبة حين جعل صاحبه يسكن تحت الماء ، وأنَّه إنَّما يفعل ذلك حياء من التحسن باسم الشعر وهو لا يحسنه ، وهذا حكم عجيب . وقد زعم أبن شهيد أن أبا تمام استنشده فلم ينشده اجلالاً ، ئم أنشده فأكثر ، وأوصاه أبو تمام وصية جيدة ، كما كان يوصي تلميذه البحتري ذات يوم ، فقال : « فإذا دعتك نفسك إلى القول فلا تكدُّ قر يحتك فإذا أكملت فجمام ثلاثة لا أقل ونقح بعد ذلك » . وأيضاً من العجيب أن تصدر مثل هذه الوصية عن أبي تمام، وشعره يقوم على كد القريحة والتحيل عليها بمختلف الوسائل. وفي مقابلته للبحتري نرى هذا الشاعر وقد امتلأ حسداً لابن شهيد ، وهي إشارة إلى أن الشاعر الأندلسي تفوق على « أبي الطبع » المشرق . أمَّا الصورة التي وجد عليها أبا نواس فهي مشتقة من شعره ، وتمثل بيئة مسيحية فيها النواقيس والرهابين والكنائس والأديرة والحانات وأبو نواس سكران منذ أيام عشرة ﴿ وَنُزُّلْنَا وَجَاءُوا بِنَا إِلَى بَيْتَ قَدْ اصطفت دَنَانَهُ وَعَكَفْتَ غَزَلَانَهُ وَفِي فَرَجْتُهُ شيخ طويل الوجه والسبلة قد افترش أضغاث زهر واتكأ على زق خمر وبيده طرجهارة وحواليه صبية كأظنب تعطو إلى عرارة » . وقد نوع ابن شهيد الانشاد أمام أبي نواس فأنشده خمرية ومرثية في ابنته ومرثية في ابن ذكوان وقصيدة من قصائد السجن وقطعة مجونية ، وأقر له عند سماع المجونية بقوله: ﴿ هَذَا وَاللَّهُ شَيْءً لَمُ نَلَهُمُهُ نَحَنَّ ﴾ . وأخيراً انتهى من الشعراء إلى أبي الطيب و وهو صاحب قنص . . . فارس على فرس بيضاء كأنه قضيب على كليب وبيده قناة قد أسندها إلى عنقه ، وعلى رأسه عمامة حمراء قد أرخى

لها عذبة صفراء ، ، واتهمه أبو الطيب بأنه يستعير من غيره « يتأول » ، وأكبر أبا الطيب أن ينشده وأخذ هو يعرض عليه شعره فتنبأ له أبو الطيب بأنه ستفجر عبقريته ولكنه سيموت مبكراً . ويجدر بنا أن نتأمل موقفه أمام كل واحد من هؤلاء الشعراء وكيف أقروا له ومنهم الجاهلي والمحدث ، وكيف أنشدهم هو شعراً من معارضاته وشعراً مستقلاً غير مبنى على المعارضة .

وإذا كان قد مر بالشعراء واحداً إثر واحد ، كل في بيئته الحاصة وعلى هيئته التي تصورها — وفي هذا ما فيه من حركة تخيلية — فإنه لقي من يسميهم الحطباء مجتمعين في مرج واحد سماه و مرج دهمان ، وقد بدأه صاحب الجاحظ بأن كلامه النثري نظم لأنه مغرى بالسجع ، فاعتذر عن ذلك بأنه لا يجهل فضل المماثلة والمقابلة ، ولكنه عدم بيلده فرسان الكلام ، وهنا تصدى للنثر الأندلسي والناثرين فعابهم جملة وذكر أن كلامهم ليس لسيبويه فيه عمل ولا للفراهيدي إليه طريق ولا للبيان عليه سمة إنها هي لكنة أعجمية يؤدون بها المعاني تأدية المجوس والنبط . وقد رد على صاحب الحاحظ بكلام فيه مماثلة — أي على طريقة الجاحظ — فتنبه لذلك صاحب عبد الحميد ورماه بالتقصير لو أطال ، فرد عليه بكلام ماثل به طريقة عبد الحميد أيضاً وقرأ لمما رسالته في الحلواء على طريقة البديع فاستحسنا سجعه فيها .

وبعد أن جاز الامتحان بنجاح أمام صاحب عبد الحميد وصاحب الحاحظ انتقل يومى على معاصريه الذين يعيبونه فعد منهم ثلاثة أشدهم عليه أبو القاسم ابن الإفليلي ، فاستدعى جنية الى الحضرة ورسم له صورة كاريكاتورية : وجي أشمط ربعة وارم الأنف يتظالع في مشيته كاسراً بطرفه وزاوياً لأنفه » . وهنا يعرض علينا ما كان بينه وبين ابن الإفليلي من خصومة إذ يتهمه ابن الإفليلي بقلة الاطلاع ويريد مناظرته في كتاب سيبويه وشرح ابن درستويه فيسخر ابن شهيد من هذه الكتب . فيتصدى له ابن الإفليلي زاعماً أنه أبو البيان أي

الصفة التي يدعيها الشهيدي لنفسه ، فيتفهمه ابن شهيد أن البيان شيء لا يعلمه المؤدبون وإنّما يعلمه الله الناس وأنّه لن يكون ذا شأن في البيان إلاّ حتى يقول نثراً مثل وصف ابن شهيد للبرغوث والثعلب .

ثم يعرض له صاحب بديع الزمان فيقترح عليه ممتحناً أن يصف جارية فيصفها ، ويطلب إليه ابن شهيد أن يسمعه البديع وصفه للماء فيقول البديع متحدياً : ذاك من العقم (أي يعجز عنه ابن شهيد) فيثور ابن شهيد ويولد للماء وصفاً جديداً فيغتاظ صاحب البديع ، ويضرب الأرض برجله فتنفرج عن هوة واسعة يتدهدي فيها حتى يغيب أثره . ويستمر هو في تحدي ابن الافليلي بالشعر بعد النثر فتظهر عليه الكآبة . ويحاول بعض الجن أن يصلح بينهما فيلج ابن شهيد ويزعم أن ابن الافليلي يتعقبه كثيراً ويجعله موضعاً للتندر في مجالس الطلب . وأخيراً يقول له صاحب الجاحظ وصاحب عبد الحميد أنهما في حيرة من أمره ، أبعد انه شاعراً أم خطيباً ، ثم يجيزانه بأنه شاعر خطيب، ويزدهي أبو عامر حتى يقول في هذا الموقف : «وانفض الجمع والأبصار إلى ناظرة والأعناق نحوي ماثلة » .

ذلك هو القسم الأول الذي وصلنا من هذه الرسالة ، وغاية أبي عامر فيه أن يعرض محاسن شعره ونثره مقيسة للى روائسع بعض الجاهليين والمحدثين وكبار الناثرين حتى بديع الزمان ، وأن يبرز هنالك تميزه على أهل بلده ، ويكيد ابن الافليلي الذي كان التهكم به غاية من غايات هذه الرسالة . وقد غفل ابن شهيد أثناء ذلك عن كثير من مقتضيات الحال ، فلا نزاه إلا على ظهر فرسه يقابل هذا أو ذاك فلا هو يستريح ولا يشعر بشيء من الظمأ ، ولا يدعى إلى طعام أو شراب (ولعل ديار الجن خالية منهما) وتتمثل له دنيا الجن على نحو ناقص لا تعمل فيه القوة الحيالية الحلاقة ، بل إنه ليصدم أذواقنا بشدة إعجابه بنفسه وازدها ثه كلما أنشد قريضاً أو قرأ

نثراً ، وليس في هذا القسم أي فرع من شجرة الفكاهة .

أما القسم الثاني الذي احتفظ به ابن بسام فإنه يدور أيضاً حول مشكلة الخد المعنى الواحد وتداوله بين الشعراء ، مثلما كانت المشكلة الأولى تدور حول المقارنة بين المعارضات . ويورد ابن شهيد أولا معنى تداوله كل من الأفوه والنابغة وأبي نواس وصريع وحبيب والمتنبي وذلك هو معنى أن الطير ترافق الممدوح لعلمها بانتصاره فتشبع من لحوم القتلى . وتدور محاورة حول المفاضلة بين هؤلاء الشعراء في ذلك المعنى عينه ، وهنا تتفتق قريحة ابن شهيد فيتخذ لنفسه تابعاً آخر – عدا زهير – يسميه فاتك بن الصقعب ثم يستعرض معنى آخر أورده امرؤ القيس في قوله :

سموت إليها بعدما نام أهلها سموً حباب الماء حالاً على حال

وكيف حاوله عمر بن أبي ربيعة فأخفق ، وهنا يستمع ابن شهيد إلى نصيحة غالبة تقول : «إذا اعتمدت معنى قد سبقك إليه غيرك فأحسن تركيبه وأرق حاشيته فاضرب عنه جملة وان لم يكن بد ففي غير العروض التي تقدم إليها ذلك المحسن لتنشط طبيعتك وتقوى منتك » . ثم يقدم لنا نماذج من شعره جاذب بها المتنبي وهو معجب بكل ما يصنع ، ويسمعه شخص آخر من الجن فيسأله محقراً : «على من أخذت هذا الزمير ؟ » ويتحداه بأمثلة أخرى من شعر أبي الطيب فيرد عليه ابن شهيد بقصائد له معارضاً فإذا عرف الجني أنه من أسرة أكثرها شعراء حلف أن لا يعرض له أبداً ، وقل واضمحل . أما هذا الجني فاسمه فرعون بن الجون وهو تابع رجل كبير في قرطبة . وعند هذه المرحلة يبلغ إعجاب الشهيدي بنفسه ذروته ، فمن قبل كان تلميذاً الممتنبي يتهيب الانشاد بين يديه ، أما وقد غاب المتنبي فلم يعجبه أن يتعصب أحد من أهل بلده للمتنبي ويفضله عليه بل يرى في نفسه شاعراً لا يقع دون

أبي الطيب في أحسن معانيه وأسيرها . وإذا كان الشعر هو إجادة المعارضة وإجادة الأخذ فقد حاز ابن شهيد في المرتين قصب السبق ، وظن أن ذلك يغنيه عن الأصالة عينها ، وبذلك ينتهي القسم الثاني .

وفي القسم الثالث ـ وهو ما تبقى من الرسالة ـ منظران أولهما مفاضلة بين شعرين لحمار وبغل من عشاق الجن ، والثاني منظر إوزة تسمى العاقلة ، والمنظران قائمان على التندر بشخصين معروفين عند أبي عامر مجهولين عندنا وهما من أهل بلده ، أمّا في المنظر الأول فهناك بغلة ترضى بحكم أبي عامر في المفاضلة بين شعر البغل والحمار ثم تقترب لتعرفه بنفسها وتقول له : أنها بغلة أبي عيسى ، وتسأله : ماذا فعل الأحبة بعدي ؟ فيقول لها : «شب الغلمان وشاخ الفتيان وتنكرت الحلان ومن إخوانك من بلغ الإمارة وانتهى إلى الوزارة». ولا يخفى ما في هذا الكلام من تهكم بطبقة من اللدات عرفها أبو عامر بقرطبة وأما الإوزة فإنها أيضاً تابعة شيخ من شيوخ قرطبة وقد رمز له بالإوزة لأنها صغيرة الرأس مشهورة بالحمق محرومة من عقل الطبيعة وقد وصفها بالكبر وادعى أنها اتهمته بأنه لا يحسن شيئاً من النحو والغريب ؛ ومرة أخرى نعود إلى مثل موقف ابن الافليلي إذ يطلب إليها ابن شهيد أن تحاوره فيما يحسنه من البيان لا فيما ليس بحسنه من البيان المناحد والمناحد والم

وفي هذه الرسالة كشف أبو عامر عن كثير من آرائه في النقد وصوّر الصراع بين الموهبة وسعة الاطلاع ، وقدم خير ما يختاره من نظمه ونثره مبنياً في أكثره على المعارضة والأخذ ومزج كل ذلك بشيء من التخيل وقسط قليل من الفكاهة وكمية كبيرة من العجب والعنف .

اجتمعت لهذا الكتاب فنون من العناصر ميزته بين غيره من الكتب الأندلسية ، منها أنَّه كتاب في الحب يكتبه فقيه من فقهاء الأندلس كان شديد العارضة في المدافعة عن الدين ، وقد صرف حياته في المجادلات الفقهية العنيفة ، فتخصيصه شيئًا من وقته للحديث في هذا الموضوع ممًّا يستوقف النظر . وقد كان يحس وهو يكتبه أن بعض المتعصبين سينكرون عليه تأليفه ويقولون إنه خالف طريقته وتجافى عن وجهته فقال : وما أحل لأحد أن يظن في غير ما قصدته ، قال الله عز وجل ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اِجْتَنْبُوا كَثَيْرًا مِنَ الظُّنَّ إِنَّ بعض الظن إثم ﴾ . وصرح أنه لا يحب المراءاة ولا أن ينسك نسكاً أعجمياً . ومنها الطريقة التي اتبعها ابن حزم في هذا الكتاب ، فقد ألف شيخه ابن داود الأصفهاني كتاب الزهرة وجمع فيه أشعار الحب وخلط ذلك بشيء من أشعاره الخاصة ، أما ابن حزم فقد تقدم استاذه خطوات كثيرة ، حقاً إنَّه استغلُّ هذا الكتاب ليعرض فيه أشعاره الغزلية في مواقف متنوعة ، كما فعل صديقه ابن شهيدً في التوابع والزوابع ولكن ذلك لم يكن هو غايته الأولى من الكتاب بل كانت غايته الكبرى هي رسم صورة واقعية من حياته هو ومن حياة الناس ببلده حول موضوع واحد هو « الحب » ، مخفياً أسماء بعض الأشخاص حيناً مصرحاً بها في أحيان كثيرة ، وهذه الناحية من الكتاب هي أقوى ما فيه ، لأنها تضمنت اعتر افاته الذانية وتجاربه وتجارب من حوله في شؤون عاطفية ع فكان ذلك من أجمل ما سجلته كتب التراجم العربية في هذا الباب ، فالكتاب من بعض نواحيه « ترجمة ذاتية » تصور شجاعة صاحبها في الحديث عن نفسه وعن مجتمعه ، كما تدل على نوع دقيق من الاستبطان النفسي ، ومن دراسة عارضة لنفسيات الآخرين . ثم إن هذا الكتاب يحتوي نظرة في الحب تشبه أن تكون مفلسفة أفلاطونية ، وهي نوع من الحب العذري لم يكن كثير الشيوع في الشعر الأندلسي من قبل ، فشرح الحب على هذه الطريقة حدث هام في الأدب الأندلسي جعل بعض الباحثين من المستشرقين يعقد الصلة بين هذه النظرة الأندلسية وما طرأ من تغير على شعر الحب في أوروبة في القرن الثاني عشر ، وإلى كتاب طوق الحمامة يشير المشيرون حين يتحدثون عن هذا الأثر .

ولا نستطيع أن نعين بالضبط متى كتب ابن حزم كتاب الطوق ، ولكنه ألفه فيما يبدو بعد خروجه من قرطبة بوقت غير طويل ، إذ لا تزال حسرته على دياره ومعاهده التي خربها البربر حية قوية ، كما أنه يتحدث فيه عن مشاهداته في مدن الأندلس المختلفة ، مما يدل على أنه ربما بدأ بكتابته بعيد استقراره النهائي واعتزاله الحياة السياسية ، وهذا لم يتم قبل سنة ١٩٤ ، ويفصح أنه حين كتبه كان يسكن شاطبة وأن كتاباً لأحد أصدقائه وصله من المرية ، ثم جاءه صديقه زائراً وكلفه أن يصنف له رسالة في صفة الحب ومعانيه وأسبابه وأغراضه ، فتكلف التأليف إرضاء لصديقه ، وأخذ على نفسه ألا يقص قصص الأعراب والمتقدمين « فسبيلهم غير سبيلنا ، وقد كثرت الأخبار عنهم ، وما مذهبي أن أنضي مطية سواي ولا أتحلى بحلي مستعار » .

وقسم ابن حزم رسالته هذه على ثلاثين باباً :

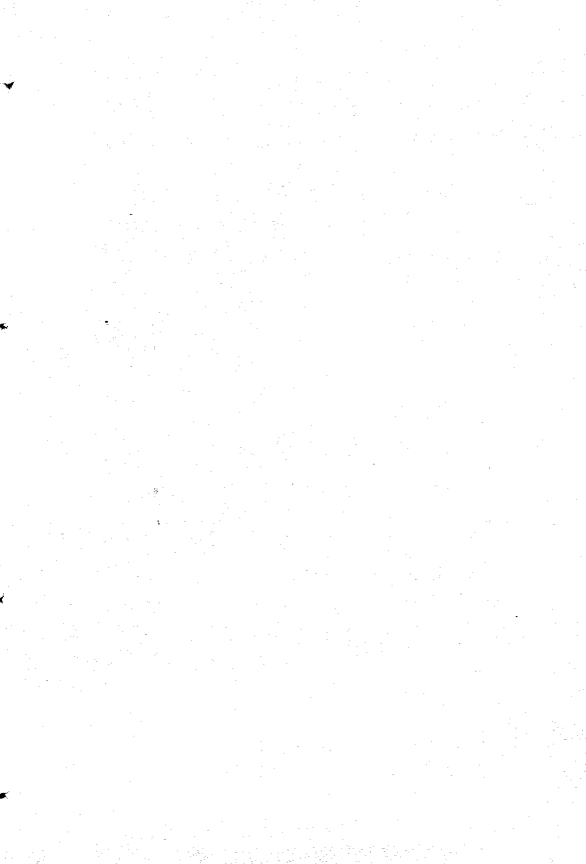
عشرة منها في أصول الحب ، كعلاماته والحب في النوم والحب بالوصف والحب من نظرة واحدة والتعريض بالقول والإشارة بالعين والمراسلة بالكتاب والسفير \_ وفي هذا الترتيب نلمح التدرج من أخف أصول الحب \_ كالحب في النوم \_ إلى أقواها صلة في الواقع ، ثم كيف يتلاج من التعريض إلى الإشارة إلى المراسلة إلى السفارة .

اثنا عشر في أعراض الحب وصفاته محمودها ومذمومها – وهو يقرن كل صفة بما يناقضها فإذا تحدث عن كتمان السر شفعه بالحديث عن الكشف والاذاعة ، وإذا تحدث عن الطاعة ألحقها بالكلام في المخالفة ، وشفع الوفاء بالحديث عن الغدر وهكذا .

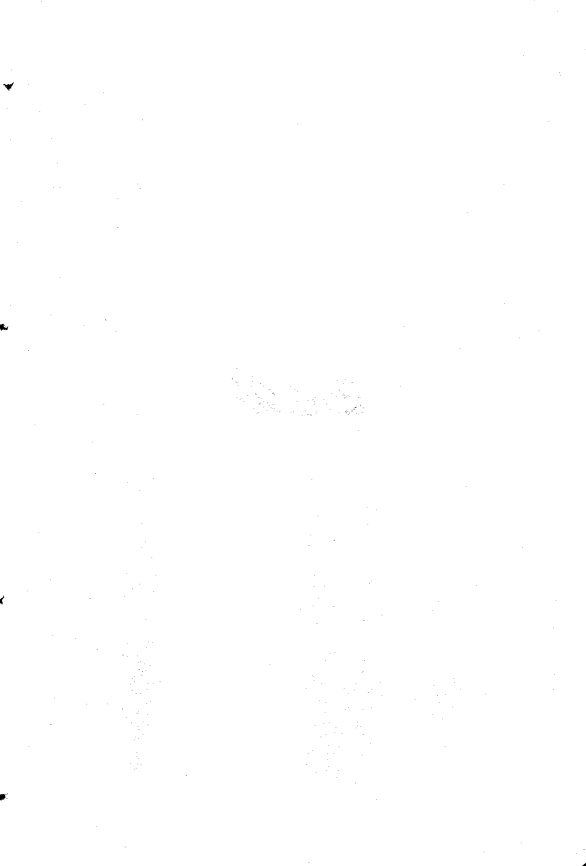
ستة أبواب في الآفات الداخلة على الحب وهي العاذل والرقيب والواشي — وهؤلاء كلهم ذوات — ثم الهجر والبين والسلو — ومرة أخرى نجد هذا التدرج المتصاعد في تصوير هذه الآفات .

خاتمة في بابين تحدث فيهما عن قبع المعصية وعن فضل التعفف لكي يقرن الحب بروح التدين ويكون كلامه فيه داخلاً في باب الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر.

فالرسالة من حيث التبويب محكمة البناء ، ولكن ابن حزم يوسع فيها من مدلول الحب ، وفي معرض الاستشهاد يقص قصصاً عن الصداقة مثلاً ، وقد يحكي في بعض الأحايين حكايات من الأدب المكشوف ، وهي قليلة في الكتاب ، ثم هو يبالغ في استطراف شعره ، وربطه بالأحداث التي يقصها ، وفي كثير من الأحيان لا يكون شعره إلا كلاماً منظوماً ، فيصنع مقارنة غير ملائمة مع الحكايات المروية . ويتبسط أحياناً في الشرح والتفصيل حتى يخرج المي تقرير أمور بديهية مستغنى عنها . ومع ذلك كله فإن هذه العبوب لا تغض كثيراً من قيمة الكتاب ، وقد كتبه مؤلفه في أسلوب حي دون أن يلجأ إلى التزويق اللفظي أو التصنع ، ولو قارناه بالتوابع والزوابع لفضلناه لسهولة التزويق اللفظي أو التصنع ، ولو قارناه بالتوابع والزوابع لفضلناه لسهولة طبيعته ، وجريان أسلوبه المسترسل ، ولم نجد فيه جلبة لفظية ، هذا إلى ما فيه من خصائص الكاتب المتأمل في الحياة والناس ، وهو شيء لا يحسنه امرؤ فيه من خصائص الكاتب المتأمل في الحياة والناس ، وهو شيء لا يحسنه امرؤ معجب بذاته مثل ابن شهيد .



مُلْجِقْتُات



## ١ ــ رسالة في فضل الاندلس وذكر رجالها لابن حزم

« هكذا ساها ابن خير في فهرسته : ٢٧٦ وسبيت أحياناً « بيان فضل الأندلس و ذكر علمائه » . أو ردها المقري في النفح ٢ : ٧٦٧ و ذكر أن الحسن بن محمد التبييبي القيرواني كتب إلى أفي المغيرة أبن حزم رسالة يذكر فيها تقصير أهل الأندلس في تخليد أخبار علمائهم ومآثر فضلائهم وسير ملوكهم ، واطلع أبو محمد على هذه الرسالة فرد عليها بعد وفاة القيرواني ، ويفهم من كلام ابن الأبار في التحكمة : ٣٨٨ انه كتبها بطلب من محمد بن عبد الله الفهري يمن الدولة رئيس قامة البونت من أعال المنسية ، وذكر الحميدي أنه خاطب بها أبا بكر بن اسحاق صديقه الحميم ( الجذوة : ٢٢ ) وتدل يقدمة الرسالة على أنه قام بالأمرين معاً فاستجاب لطلب يمن الدولة وخاطب أبا بكر » .

الحمد لله رب العالمين ، وصلى الله على سيدنا محمد عبده ورسوله وعلى أصحابه الأكرمين ، وأزواجه أمهات المؤمنين ، وذريته الفاضلين الطيبين .

1 - أما بعد يا أخي يا أبا بكر ' سلام عليك ، سلام أخ مشوق طالت بينه وبينك الأميال والفراسخ ، وكثرت الأيام والليالي ، ثم لقيك في حال سفر ونقلة ، ووادك في خلال جولة ورحلة ، فلم يقض من مجاورتك أرباً ، ولا بلغ في محاورتك مطلباً ، وإنتي لما احتللت بك ، وجالت يدي في مكنون كتبك ، ومضمون دواوينك ، لمحت عيني في تضاعيفها درجاً فتأملته ، فإذا فيه خطاب لبعض الكتاب من مصاقبينا " في الدار ، أهل إفريقية ، ثم ممن

١ هو أبو بكر محمد بن إسحاق صديق ابن حزم ، والمتنقل معه في الأندلس ، والمعتقل معه على
 يد خيران (انظر الحدوة : ٢٤ وطوق الحمامة في صفحات متفرقة) .

٢ النفح : مصافينا .

ضمته حضرة قيروانهم ، إلى رجل أندلسي لم يعينه باسمه ، ولا ذكره بنسبه ، يذكر له فيها أن علماء بلدنا بالأندلس ، وإن كانوا على الغروة العليا من التمكن بأفانين العلوم ، وفي الغاية القصوى من التحكم على وجوه المعارف ، فإن هممهم قد قصرت عن تخليد مآثر بلدهم ، ومكارم ملوكهم ، ومحاسن فقهائهم ، ومناقب قضائهم ، ومفاخر كتابهم ، وفضائل علمائهم ، ثم تعدى ذلك إلى أن أخلى أرباب العلوم منا من أن يكون لهم تأليف يحيي ذكرهم ، ويبقي علمهم ، بل قطع على أن كل واحد منهم قد مات فدفن علمه معه ، وحقق ظنه في ذلك ، واستدل على صحته عند نفسه ، بأن شيئاً من هذه التآليف لو كان منا موجوداً لكان إليهم منقولاً ، وعندهم ظاهراً ، لقرب المزار وكثرة السنّقار ، وترددنا اليهم ، وتكررهم علينا .

٢ - ثم لما ضمنا المجلس الحافل بأصناف الآداب ، والمشهد الآهل بأنواع العلوم ، والقصر المعمور بأنواع الفضائل ، والمنزل المحفوف بكل لطيفة وسيعة من دقيق المعاني وجليل المعالي ، قرارة المجد ومحل السؤدد ، ومحط رحال الحائفين ، وملقى عصا التسيار ، عند الرئيس الأجل الشريف قديمه وحسبه ، الرفيع حديثه ومكتسبه ، الذي أجله عن كل خطة يشركه فيها من لا توازي قومته نومته ، ولا ينال حنُضرُهُ ٣ هُوَيَّناه ، وأربأ به عن كل مرتبة يلحقه فيها من لا يسمو إلى المكارم سموه ، ولا يدنو من المعالي دنوه ، ولا يعلو في حميد الحلال علوه ، بل أكتفي من مدحه باسمه المشهور ،

١ هذا عجيب فقد صرح ابن بسام أن أبا علي ابن الربيب القروي كتب إلى أبي المفيرة ابن حزم رسالة بهذا المعنى وأن أبا المفيرة رد عليه برسالة أطال فيها القول وختمها بذكر جملة من تواليف أهل الأندلس . النخيرة ١/١ : ١١١ – ١١٦ ، وهذا هو عين ما قاله صاحب النفح

۲ النفح : وترددهم .

٣ الحضر : سرعة الحري .

وأجتزي من الإطالة في تقريظه بمنتماه المذكور ، فحسبي بذينك العلمين دليلاً على سعيه المشكور وفضله المشهور ، أبي عبد الله محمد بن عبد الله بن قاسم صاحب البونت ١ ، أطال الله بقاءه ، وأدام اعتلاءه ، ولا عطل الحامدين من تحليهم بحلاه ، ولا أخلى الأيام من تزينها بعلاه ، فرأيته أعزه الله تعالى حريصاً على أن يجاوب هذا المخاطب وراغباً في أن يبين له ما لعله قد رآه فنسي ، أو بعد عنه فخفي ، فتناولت الحواب المذكور ، بعد أن بلغبي أن ذلك المخاطب قد مات ، رحمنا الله تعالى وإياه ، فلم يكن لقصده بالحواب معيى ، وقد صارت المقابر فه مغنى ، فلسنا بمسمعين من في القبور ، فصرفت عنان الحطاب إليك ، إذ من قبكك صرت إلى الكتاب المجاوب عنه ، ومن لدنك وصلت إليَّ الرسالة المعارضة ، وفي وصول كتابي على هذه الهيئة حيثما وصل كناية لمن غاب عنه من أخبار تآليف أهل بلدنا ، مثلما غاب عن هذا الباحث الأول ، ولله الأمر من قبل ومن بعد ، وإن كنت في إخباري إياك بما أرسمه في كتابي هذا «كمهذ إلى البركان نار الحباحب»، وباني صوَّى في مهيع القصد اللاحب ، فإنَّك وإنَّ كنت المقصود والمواجه فإنَّما المراد من أهل تلك الناحية من نأى عنهم علم ما استجلبه السائل الماضي ، وما توفيقي إلا بالله سبحانه .

٣ – فأما مآثر بلدنا فقد ألف في ذلك أحمد بن محمد الرازي التاريخي كتباً جمة منها كتاب ضخم ذكر فيه مسالك الأندلس ومراسيها وأمهات

البونت: قرية من أعال بلنسية ، استقل فيها بنو قاسم بعد الفتنة وأولهم عبد الله بن قاسم الذي توفي سنة ٢١١ و خلفه ابنه محمد الملقب بيمن الدولة ، وبقي فيها واليا حتى ٤٣٤ ( أعال الأعلام : ٣٠٨)

٢ الحذوة : ٩٦ – ٩٧ وطبقات الزبيدي : ٣٢٧

مدنها وأجنادها الستة لم، وخواص كل بلد منها ، وما فيه ممًّا ليس في غيره ، وهو كتاب مريح مليح . وأنا أقول لو لم يكن لأندلسنا إلا ما رسول الله صلى الله عليه وسلم بشِّر به ، ووصف أسلافنا المجاهدين فيه ، بصفات الملوك على الأسرّة ، في الحديث الذي رويناه من طريق أبي حمزة أنس بن مالك أن خالته أم حرام بنت ملحان ، زوج أبي الوليد عبادة بن الصامت ، رضي الله تعالى عنه وعنهم أجمعين ، حدثته به عن النبي صلى الله عليه وسلم أنَّه أخبر ها بذلك لكفي شرفاً بذلك ، يَسُرُّ عاجله ويغبط آجله . فإن قال قائل : لعله صلوات الله تعالى عليه إنَّما عنى بذلك الحديث أهل صقلية واقريطش ، وما الدليل على ما ادعيته من أنَّه صلى الله عليه وسلم عنى الأندلس حتماً ، ومثل هذا من التأويل لا يتساهل فيه ذو ورع دون برهان واضح وبيان لائح ، لا يحتمل التوجيه ، ولا يقبل التجريح . فالجواب ، وبالله التوفيق ، أنَّه صلى الله عليه وسلم قد أوتي جوامع الكلم وفصل الحطاب ، وأمر بالبيان لما أوحي إليه ، وقد أحبر في ذلك الحديث المتصل سنده بالعدول عن العدول بطائفتين من أمته يركبون ثبج البحر غزاة واحدة بعد واحدة ، فسألته أم حرام أن يدعو ربه تعالى أن يجعلها منهم ، فأخبرها صلى الله عليه وسلم ، وخبره الحق ، بأنها من الأولين ، وهذا من أعلام نبوته صلى الله عليه وسلم ، وهو إخباره بالشيء قبل كونه، وصح البرهان على رسالته بذلك ، وكانت من الغزاة إلى قبرس ، وخرت عن بغلتها هناك ، فتوفيت رحمها الله تعالى ، وهي أول غزاة ركب فيها المسلمون البخر ، فثبت يقيناً أن الغزاة إلى قبرس هم الأولون الذين بشَّر بهم النبي صلى الله عليه وسلم ، وكانت أم

١ لعله يعني الأجناد التي نزلت الأندلس في طالعة بلج القشيري وفرقها أبو الحطار على الكور.
 انظر النفح ١ : ١١٢ والإحاطة ١ : ١٠٩

حرام منهم ، كما أخير صلوات الله تعالى وسلامه عليه ، ولا سبيل أن يظن به ، وقد أوتي ما أوتي من البلاغة والبيان ، أنَّه يذكر طائفتين قد سمَّى إحداهما أولى ، إلا والتالية لها ثانية ، فهذا من باب الإضافة وتركيب العدد ، وهذا مقتضي طبيعة صناعة المنطق ، إذ لا تكون الأولى أولى إلا لثانية ، ولا الثانية ثانية إلا لأولى ، فلا سبيل إلى ذكر ثالث إلا بعد ثان ضرورة ، وهو صلى الله عليه وسلم إنَّما ذكر طائفتين ، وبشَّر بفئتين ، وسمَّى إحداهما الأولين ، فاقتضى ذلك بالقضاء الصدق آخرين ، والآخر من الأول هو الثاني الذي أخبر صلى الله عليه وسلم أنّه خير القرون بعد قرنه ، وأولى القرون بكل فضل بشهادة رسول الله صلى الله عليه وسلم بأنَّه خير من كل قرن بعده . ثم ركب البحر بعد ذلك أيام سليمان بن عبد الملك إلى القسطنطينية ، وكان الأمير بها في تلك السفن هبيرة الفزاري ، وأما صقلية فإنها فتحت صَدْرَ أيام الأغالبة سنة ٢١٢ ، أيام قاد إليها السفن غازياً أسد ُ بن الفرات القاضي صاحب أبي يوسف رحمه الله تعالى ، وبها مات ، وأما اقريطش فإنتها فُتُحت بعد الثلاث والماثتين ( ، افتتحها أبو حفص عمر بن شعيب ٢ ، المعروف بابن الغليظ ٦ ، من أهل قرية بطروج ؛ ، من عمل فحص البلوط ، المجاور لقرطبة من بلاد الأندلس ، وكان من فل الربضيين ، وتداولها بنوه بعده إلى أن كان آخرهم عبد العزيز بن شعيب الذي غنمها في أيامه أرمانوس بن قسطنطين ملك الروم سنة

١ الحذرة : بعد الثلاثين والمائتين .

٧ ترجمته في الحذوة : ٢٨٧ وقد نقل الحبيدي ما قاله ابن حزم .

٣ الحذوة : المعروف بالغليظ .

٤ ويقال : بطروش ، وهو حصن شامخ الحصائة من أعال قرطبة ويحيط البلوط بحباله وسهوله ،
 وأهلها محفظونه ، ويستمينون به على الغذاء في أيام الشدة .

٣٥٠ ، وكان أكثر المفتتحين لها أهل الأندلس .

\$ — وأمّا في قسم الأقاليم فإن قرطبة ، مسقط رؤوسنا ومعّق تماثمنا ، مع سرَّ من رأى في إقليم واحد ، فلنا من الفهم والذكاء ما اقتضاه إقليمنا ، وإن كانت الأنوار لا تأتينا إلا مغربة عن مطالعها على الجزء المعمور . وذلك عند المحسنين للأحكام التي تدل عليها الكواكب ناقص من قوى ذلائلها ، فلها من ذلك ، على كل حال ، حظ يفوق حظ أكثر البلاد ، بارتفاع أحد النيرين بها تسعين درجة ، وذلك من أدلة التمكن في العلوم ، والنفاذ فيها عند من ذكرنا ، وقد صدق ذلك الحبر ، وأبانته التجربة ، فكان أهملها من التمكن في علوم القراءات والروايات ، وحفظ كثير من الفقه ، والبصر بالنحو والشعر واللغة والحبر والطب والحساب والنجوم ، بمكان رحب الفناء ، بالنحو والسع العطن ، متنائي الأقطار ، فسيح المجال .

والذي نعاه علينا الكاتب المذكور ، لو كان كما ذكر ، لكنا فيه شركاء لأكثر أمهات الحواضر ، وجلائل البلاد ، ومتسعات الأعمال ، فهذه القيروان بلد المخاطب لنا ، ما أذكر أنتي رأيت في أخبارها تأليفاً غير المعرب عن أخبار المغرب وحاشا تآليف محمد بن يوسف الوراق ، فإنه ألف للمستنصر رحمه الله تعالى في مسالك إفريقية وممالكها ديواناً ضخماً ، وفي أخبار ملوكها وحروبهم والقائمين عليهم كتباً جمة ، وكذلك ألف أيضاً في أخبار تيهرت ووهران وتونس وسجلماسة ونكور والبصرة وغيرها في أخبار تيهرت ووهران وتونس وسجلماسة ونكور والبصرة وغيرها

١ الحذوة : ٩٠ ، والبغية : ٩٠٤ والواني ه رقم : ٢٣٢٧ .

٢ الحذوة : والغالبين عليهم .

۲ الحذوة : وتنس .

٤ نكور مدينة في المغرب على ساحل البحر الأبيض، والبصرة المعنية هنا موضع ببلاد المغرب أيضاً.

تآليف حساناً . ومحمد هذا أندلسي الأصل والفرع ، آباؤه من وادي الحجارة ا ومدفنه بقرطبة وهجرته إليها ، وإن كانت نشأته بالقيروان .

٦ - ولا بد من إقامة الدليل على ما أشرت إليه هاهنا ، إذ مرادنا أن نأتي منه بالمطلب ، فيما يستأنف ، إن شاء الله تعالى ، وذلك أن جميع المؤرخين من أثمتنا السالفين والباقين ، دون محاشاة أحد ، بل قد تيقنا إجماعهم على ذلك ، متفقون على أن ينسبوا الرجل إلى مكان هجرته التي استقر بها ، ولم يرحل عنها رحيل ترك لسكناها إلى أن مات ، فإن ذكروا الكوفيين من الصحابة رضى الله تعالى عنهم ، صدروا بعلى وابن مسعود وحديفة رضي الله تعالى عنهم ، وإنَّما سكن على الكوفة خمسة أعوام وأشهراً ، وقلا بقي ٥٨ عاماً وأشهراً بمكة والمدينة شرّفهما الله تعالى ، وكذلك أيضاً أكثر أعمار من ذكرنا . وان ذكروا البصريين بدأوا بعمران بن حصين ، وأنس ابن مالك ، وهشام بن عامر ، وأبي بكرة ، وهؤلاء : مواليدهم وعامة زمن أكثرهم وأكثر مقامهم بالحجاز وتهامة والطائف ، وجمهرة أعمارهم خلتْ هنالك . وان ذكروا الشاميين نوهوا بعبادة بن الصامت وأبي الدرداء وأبي عبيدة بن الجراح ومعاذ ومعاوية ، والأمر في هؤلاء كالأمر فيمن قبلهم . وكذلك في المصريين : عمرو بن العاص وخارجة بن حذافة العدوي ، وفي المكيين : عبد الله بن عباس ، وعبد الله بن الزبير " ، والحكم في هؤلاء كالحكم فيمن قصصنا ، فيمن هاجر إلينا من سائر البلاد ، فنحن أحقُّ به ، وهو مناً بحكم جميع أولي الأمر منا ، الذين إجماعهم فرضٌ اتباعه ، وخلافه

١ تمرف أيضاً بمدينة الفرج بينها وبين طليطلة خسة وستون ميلا (الروض : ١٩٣) .

٢ علق ابن حجر على هذا يقوله : صوابه أربعة أعوام ( النفيع ٢ : ٧٧٠ ) .

هذا هو النظام الذي جرى عليه ابن سعد في الطبقات ، ولكن الأمر في ذلك يحتلف عا يذهب
 إليه ابن حزم ، فليس هناك من مترجم مثلا يقول : إن علياً كوفي أو إن عمراً مصري .

محرم اقترافه ، ومن هاجر منا إلى غيرنا فلا حظّ لنا فيه ، والمكان الذي اختاره أسعد به ، فكما لا ندع إسماعيل بن القاسم ، فكذلك لا ننازع في محمد بن هانيء سوانا ، والعدل أولى ما حُرِصَ عليه ، والنَّصَفُ أَفْضَلُ ما دُعي إليه ، بعد التفصيل الذي ليس هذا موضعه ، وعلى ما ذكرنا من الإنصاف تراضى الكل .

٧ – وهذه بغداد حاضرة الدنيا ، ومعدن كل فضيلة ، والمحلة التي سبق أهلها إلى حمل ألوية المعارف ، والتدقيق في تصريف العلوم ، ورقة الأخلاق والنباهة والذكاء وحدة الأفكار ونفاذ الحواطر ، وهذه البصرة وهي هين المعمور في كل ما ذكرنا : وما أعلم في أخبار بغداد تأليفاً غير كتاب أحمد بن أبي طاهر ا . وأما سائر التواريخ التي ألفها أهلها ، فلم يخصوا بالمدتهم بها دون سائر البلاد ، ولا أعلم في أخبار البصرة غير كتاب عمر ابن شبة ا ، وكتاب لرجل من ولد الربيع بن زياد المنسوب إلى أبي سفيان ، في خطط البصرة وقطائعها ، وكتابين لرجلين من أهلها يسمى أحدهما عبد ألقاهر ، كريزي النسب ، [في] صفاتها وذكر أسواقها ومحالها وشوارعها ، ولا أعلم في أخبار الكوفة غير كتاب عمر بن شبة ا ، وأما الجبال وخراسان وطرستان وجرجان وكرمان وسجستان والسند والري وأرمينية وأذربيجان

١ أبو الفضل أحمد بن أبي طاهر طيفور (- ٢٨٠) : رجبته في معجم الأدباء ١ : ١٩٠١ وتاريخ بغداد والفهرست، وقد بقيت قطعة من كتابه تاريخ بغداد نشرها المستشرق هنسي كلر بالزنكوغراف ١٩٠٨ وأعيد طبعها بمصر ١٣٦٨ ه. وبقي من كتابه المنظوم والمنثور جزءان (القاهرة، أدب ١٨٥٥).

لا انظر ترجمة عمر بن شبة في معجم الأدباء ٦ : ١٨١ ، والتهذيب ٧ : ٤٦٠ ، وبغية الوعاة :
 ٢٦١ . والكتاب الذي يشير إليه ابن حزم هو : أحبار أهل البصرة .

<sup>\*</sup> ذكر السخاوي فيمن ألف في الكوفة : ابن مجالد ، وعمر بن شبة ، وأبا الحسين محمد بن جمفر التميمي الكوفي النحوي (الإعلان : ١٢٨) .

وتلك الممالك الكثيرة الضخمة فلا أعلم في شيء منها تأليفاً قصد به أخبار ملوك تلك النواحي وعلمائها وشعرائها وأطبائها ولقد تاقت النفوس إلى أن يتصل بها تأليف في أخبار فقهاء بغداد ، وما علمناه علم على أنهم العلية الرؤساء والأكابر العظماء . ولو كان في شيء من ذلك تأليف لكان الحكم في الأغلب أن يبلغنا كما بلغ سائر تآليفهم ، وكما بلغنا كتاب حمزة بن الحسن الأصبهاني في أخبار أصبهان ، وكتاب الموصلي وغيره في أخبار مصر ، وكما بلغنا في أخبار أصبهان أنحاء العلوم . وقد بلغنا تأليف القاضي أبي العباس محمد بن عبدون القيرواني في الشروط واعتراضه على الشافعي رحمه الله تعالى ، وكذلك بلغنا رد القاضي [عبد الله بن] أحمد بن طالب التميمي على أبي حنيفة وتشنيعه على الشافعي أ ، وكتب ابن عبدوس ومحمد بن سحنون وغير ذلك من خوامل تآليفهم دون مشهورها .

٨ ــ وأما جهتنا فالحكم في ذلك ما جرى به المثل السائر «أزهد الناس
 في عالم أهله ». وقرأت في الانجيل أن عيسى عليه السلام قال : « لا يفقد النبي

١ استفاض التاريخ للبلدان بعد ابن حزم ، انظر الإحاطة ١ : ٩٠ وما بعدها ، وانظر الإعلام
 بالتوبيخ للسخاوي ١٢١ – ١٣٥

٢ حمزة بن الحسن الأصبهاني : ترجم له أبو نعيم في تاريخ أصبهان ١ : ٣٠٠ وقد وصلنا من كتبه تواريخ سي ملوك الأرض والأنبياء ، والدرة الفاخرة ، وهي الأمثال التي جاءت على وزن افعل التفضيل (ميونخ : ٦٤٣ والفاتيكان : ٢٦٥ وداماد إبراهيم : ٩٦٣) ، وشرح ديوان أبي نواس (نشر منه الحزء الأول بعناية فاغر) . ولم يوجد كتابه في أخبار أصبان .

٢٠١٠ انظر الحشي : ٢٠٦ ، وكان ابن عبدون قاضياً ، وكذلك: ٢٤٢ ؛ قال : وكان موثقاً كاتباً
 الشروط و الوثائق .

<sup>£</sup> انظر المالكي : ٣٧٥ ، ٤٠٥ ؛ قال : وله كتب يرد فيها على الشافعي لا بأس بها .

ه انظر الحشيّ : ۱۸۲ ، ۱۷۸ ، والمالكي : ۳۲۰ ، ۳٤٥ حيث ترجمة كل من ابن عبدوس وابن سحنون .

حرمته إلا في بلده » . وقد تيقناً ذلك بما لقي النبي صلى الله عليه وسلم من قريش ، وهم أوفر الناس أحلاماً ، وأصحهم عقولاً ، وأشدهم تثبتاً ، مع ما خُصوا به من سكناهم أفضل البقاع ، وتغذيتهم بأكرم المياه ، حتى خص الله الأوس والحزرج بالفضيلة التي أبانهم بها عن جميع الناس ، والله يؤتي فضله من يشاء . ولا سيما أندلسنا ، فإنها خصت من حسد أهلها للعالم الظاهر فيهم ، الماهر منهم ، واستقلالهم كثير ما يأتي به ، واستهجامهم حسناته ، وتتبعهم سقطاته وعثراته ، وأكثر ذلك مدة حياته ، بأضعاف ما في سائر البلاد . ان أجاد قالوا : سارقٌ مُغير ، ومنتحلٌ مُدَّع ، وإن توسط قالوا : غثُّ بارد وضعيف ساقط ، وإن باكر الحيازة لقصب السبق قالوا : متى كان هذا ؟ ومتى تعلم ؟ وفي أي زمان قرأ ؟ ولأمه الهُبَـل . وبعد ذلك ان ولجت به الأقدار أحد طريقين إما شفوفاً باثناً يُعليه على نظرائه ، أو سلوكاً في غير السبيل التي عهدوها ، فهنالك حمى الوطيس على البائس ، وصار غرضاً للأقوال ، وهدفاً للمطالب ، ونصباً للتسبب إليه ، ونهباً للألسنة ، وعرضة للتطرق إلى عرضه ، وربما نُحلَ ما لم يَقُلُ ۚ ، وطُوَّقَ ما لم يتقلد ، وألحق به ما لم يفه به ولا اعتقده قلبه ، وبالحرى ، وهو السابق المبرز ان لم يتعلق من السلطان بحظ ، أن يسلم من المتألف ، وينجو من المخالف . فإن تعرض لتأليف غُميزً ولمز ، وتعرض وهمز ، واشتط عليه ، وعظم يسير خطبه ، واستشنع هيّن سقطه ، وذهبت محاسنه ، وسترت فضائله ، وهتف ونودي بما أغفل ، فتنكس لذلك همته وتكلُّ نفسه وتبرد حميته ، وهكذا عندنا نصيب من ابتدأ يحوك شعراً ، أو يعمل رسالة ، فإنه لا يفلت من هذه الحبائل ، ولا يتخلص من هذه النصب ، إلاَّ الناهض الفائت ، والمطفف المستولي على الأمد ·

٩ – وعلى ذلك ، فقد جُمْرِعَ ما ظنَّه الظانُّ غيرَ مجموع ، وأُلفت

عندنا تآليف في غاية الحسن ، لنا خطرُ السبقِ في بعضها ، فمنها : كتابُ الهداية لعيسى بن دينار ' ، وهي أرفع كتب جمعت في معناها على مذهب مالك وابن القاسم ، وأجمعها للمعاني الفقهية على المذهب ، فمنها كتاب الصلاة وكتاب البيوع وكتاب الجدار في الأقضية وكتاب النكاح والطلاق . ومن الكتب المالكية التي ألفت بالأندلس : كتاب القطني مالك بن علي ' ، وهو رجل قرشي من بني فهر ، لقي أصحاب مالك ، وأصحاب أصحابه ، وهو كتاب قرشي من بني فهر ، لقي أصحاب مالك ، وأصحاب أصحابه ، وهو كتاب حسن فيه غرائب ومستحسنات من الرسائل المولدات . ومنها كتاب أبي إسحاق [ يحيى بن ] إبراهيم بن مزين "في تفسير الموطإ ، والكتب المستقصية لمعاني الموطإ وتوصيل مقطوعاته من تآليف ابن مزين أيضاً . وكتابه في رجال الموطإ وما لمالك عن كل واحد منهم من الآثار في موطإه .

١٠ - وفي تفسير القرآن : كتاب أبي عبد الرحمن بقيّ بن محلد ، فهو الكتاب الذي أقطع قطعاً لا أستني فيه أنه لم يـُولف في الاسلام تفسير مثله ، ولا تفسير محمد بن جرير الطبري ولا غيره . ومنها في الحديث مصنفه الكبير الذي رتبه على أسماء الصحابة رضي الله تعالى عنهم ، فروى فيه عن ألف وثلاثمائة صاحب ونيف . ثم رتب حديث كل صاحب على أسماء الفقه وأبواب الأحكام ، فهو مصنف ومسند ، وما أعلم هذه الرتبة لأحد قبله ، مع ثقته وضبطه واتقانه واحتفاله في الحديث وجودة شيوخه ، فإنه روى عن ماثي رجل و ٨٤ رجلا ليس فيهم عشرة ضعفاء ، وسائرهم أعلام مشاهير .

الحذوة : ۲۷۹ (توني ۲۱۲ هـ) وكان يعجبه ترك الرأي والأخذ بالحديث ، ولم يورد الحميدى أساء كتبه

٢ في النفح : القصي والتصويب عن الجذوة : ٣٢٤ ، وهو من نسل عبد الملك بن قطن الفهري
 والي الأندلس (توفي ٢٦٨) بعد أن كف بصره .

٣ الجذوة : ١٤٨

٤ الجذوة : ١٦٧ وهو ينقل النص الموجود هنا ، وانظر ترجمته في الصلة ١ : ١١٨

ومنها مُصَنَّفُهُ في فضل الصحابة والتابعين ومن دونهم ، الذي أربى فيه على مصنف أبي بكر ابن أبي شيبة ومصنف عبد الرزاق بن همام ومصنف سعيد بن منصور وغيرها ، وانتظم علماً عظيماً لم يقع في شيء من هذه ، فصارت تآليف هذا الإمام الفاضل قواعد للإسلام لا نظير لهـا . وكان متخيراً لا يقلد أحداً ، وكان ذا خاصة من أحمد بن حنبل رضي الله تعالى عنه . ومنها في أحكام القرآن : كتاب ابن آمنة الحجاري <sup>٧</sup> ، وكان شافعي المذهب بصيراً بالكلام على اختياره ، وكثاب القاضي أبي الحكم منذر بن سعيد " وكان داودي المذهب ، قوياً على الانتصار له ، وكلاهما في أحكام القرآن غاية ، ولمنذر مصنفات: منها كتاب الإبانة عن حقائق أصول الديانة. ومنها في الحديث: مصنف أبي محمد قاسم بن أصبغ بن يوسف بن ناصح أ ، ومصنف محمد أبن عبد الملك بن أيمن "، وهما مصنفان رفيعان احتويا من صحيح الحديث وغريبه على ما ليس في كثير من المصنفات ، ولقاسم بن اصبغ هذا تآليف حسان جَدًّا ، منها أحكام القرآن على أبواب كتاب إسماعيل ' وكلامه ، ومنها كتاب المجنى على أبواب كتاب ابن الجارود المنتقى وهو خير منه [ انتقاء ] ٧ وَأَنقَى حَدَيثًا وَأَعْلَى سَنَدًا وَأَكْثَرُ فَائْدَةً . وَمِنْهَا كَتَابُ فِي فَضَائِلُ قَرْيَشُ وكنانة ، وكتابه في الناسخ والمنسوخ ، وكتاب غرائب حديث مالك بن أنس مما ليس

۱ الحذوة : فتاوى .

٧ في النفح : ابن أمية ، والتصحيح عن الحذوة : ٣٨٠

٣ كان قاضي الجماعة في حياة الحكم المستنصر ، وهو خطيب الأندلس وفقيهها ، انظر الحلوة :
 ٣٢٦ ، وطبقات الزبيدي : ٣١٩ ، وابن الفرضي ٢ : ١٤٢ ، ومن مصنفاته : الانباه على استنباط الأحكام من كتاب الله .

ع الجلوة : ٣٨٩ ، وتوني ابن أصبغ سنة ١٩٤٠

هُ انظر الحَدُوةُ : ٦٣ ، وتوني ابن ايمن سنة ٣٣٠٠

٦ هو إساعيل بن إسحاق القاضي .

٧ زيادة من الحفوة .

في الموطل ، ومنها كتاب التمهيد لصاحبنا أبي عمر يوسف بن عبد البرا ، وهو الآن بعد في الحياة ، لم يبلغ سن الشيخوخة ، وهو كتاب لا أعلم في الكلام على فقه الحديث مثله أصلاً ، فكيف أحسن منه . ومنها كتاب الاستذكار وهو اختصار التمهيد المذكور. ولصاحبنا أبي عمر ابن عبد البر المذكور كتب لا مثل لها منها كتابه المسمى بالكافي في الفقه على مذهب مالك وأصحابه خمسة عشر كتاباً ٢ اقتصر فيه على ما بالمفيي الحاجة إليه وبوبَّمَهُ وقرَّبه فصار مغنياً عن التصنيفات الطوال في معناه . ومنها كتابه في الصحابة ليس لأحد من المتقدمين مثله ، على كثرة ما صنفوا في ذلك ، ومنها كتاب الاكتفاء في قراءة نافع وأبي عمرو ابن العلاء والحجة لكل منهما ، ومنها كتاب بهجة المجالس وأنس المجالس مما يجري في المذاكرات من غرر الأبيات ونوادر الحكايات . ومنها كتاب جامع بيان العلم وفضله ، وما ينبغي في روايته ٣. ومنها كتاب شيخنا القاضي أبي الوليد عبد الله بن محمد ابن يوسف بن الفرضي ؛ في المختلف والمؤتلف في أسماء الرجال ، - ولم يبلغ عبد الغي الحافظ البصري في ذلك إلا كتابين ، وبلغ أبو الوليد رحمه الله تعالى نحو الثلاثين ــ لا أعلم مثله في فنه البتة . ومنها تاريخ أحمد

١ الجنوة : ٣٤٤ ، والصلة : ٣٤٠ ، وتوفي ابن عبد البر سنة ٤٦٣ هـ .

٢ الحذوة : ستة عشر جزءاً .

٣ اغفل ذكر الدرر في اختصار المغازي والسير وكتاب الشواحد في إثبات خبر الواحد وكتاب البيان عن تلاوة القرآن وكتاب التجويد والمدخل إلى العلم بالتجديد وكتاب العقل والعقلاء وكتاب أخبار أثمة الأنصار . أما كتاب جامع بيان العلم فقد طبع في جزئين (إدارة الطباعة المنبرية ١٣٤٦ هـ) وطبع مجرداً من الإسناد باسم مختصر جامع بيان العلم في جزء

<sup>£</sup> أبن الفرضي أبو الوليد هو الحافظ الراوية قتل في الفتنة ٢٠٣ ، انظر الحذوة : ٣٣٧ وقد وصلنا من كتبه كتاب في تاريخ العلماء والرواة للعلم بالأندلس .

ابن سعيد ' ، ما وضع في الرجال أحد مثله ، إلا ما بلغنا من تاريخ محمد بن موسى العقيلي البغدادي ، ولم أره . وأحمد بن سعيد هو المتقدم في التأليف القائم في ذلك . ومنها كتب محمد بن [أحمد بن] يحيى بن مفرج القاضي وهي كثيرة ، منها أسفار سبعة جمع فيها فقه الحسن البصري وكتب كثيرة جمع فيها فقه الخسن البصري وكتب كثيرة السرقسطي في فقه الزهري . وممياً يتعلق بذلك شرح الحديث لقاسم بن ثابت السرقسطي في فما شآه أبو عبيد إلا بتقدم العصر فقط . ومنها في الفقه الواضحة والمالكيون لا تمانع بينهم في فضلها واستحسام إياها . ومنها المستخرجة من الأسمعة وهي المعروفة به «العتبية » ولها عند أهل إفريقية القدر العالي والطيران الحثيث . والكتاب الذي جمعه أبو عمر أحمد بن عبد الملك بن هشام الاشبيلي المعروف بابن المكوي ن ، والقرشي أبو مروان المعيطي ۷ ، في جمع أقاويل مالك ، كلها على نحو الكتاب الباهر الذي جمع فيه القاضي أبو بكر محمد بن أحمد بن الحداد المصري أقاويل الشافعي كلها .

١ الحذوة : ١١٧ وأحمد بن سعيد هو الصدفي (توفي سنة ٣٥٠) ألف في تاريخ الرجال كتاباً
 كبيراً جمع فيه جميع ما أمكنه من أقوال الناس في العدالة والتجريح .

۲ الجذوة : ۳۸

٣ في النفح : عامر بن خلف السرقسطي ، والتصويب من الحذوة : ٣٢٢ وقد نقل تعليق ابن
 حزم هنالك .

الواضحة لعبد الملك بن حبيب والعتبية لتلميذه العتبي (الحذوة ٢٦٤ ، ٣٧) وهاهنا يذكر ابن حزم ما تفتخر به الأندلس بقطع النظر عن رأيه هو فيه ، لأنه لا يرى عبد الملك أو تلميذه من ثقات أهل الحديث ، وفي الكتابين من غرائب الحديث ما لا يقبله مثل ابن حزم .

ه الحذوة : هاشم .

٦ في النفح : الكوي .

٧ في النفع : البصري . وترجمة ابن المكوي في الحذوة : ١٢٣ ، والصلة : ٢٨ (توفي سنة ٤٠١) واسم المعيطي : محمد بن عبيد الله القرشي ، وقد قال ابن بشكوال انها جمعا الكتاب المستنصر ، أما الحميدي فذكر أنها جمعاه بأمر المنصور بن أبي عامر . واسم الكتاب المجموع « الاستيماب » .

ومنها كتاب المنتخب الذي ألقه القاضي محمد بن يحيى بن عمر بن لبابة ، وما رأيت لمالكي قط كتاباً أنبل منه في جمع روايات المذهب وشرح مستغلقها ، وتفريع وجوهها . وتآليف قاسم بن محمد المعروف بصاحب الوثائق ، وكلّها حسن في معناه ، وكان شافعي المذهب نظاراً ، جارياً في ميدان البغداديين .

القاسم يحتوي على لغة العرب ، وكتابه في المقصور والممدود والمهموز القاسم يحتوي على لغة العرب ، وكتاب الأفعال لمحمد بن عمر بن عبد العزيز المعروف بابن القوطية ، بزيادات ابن طريف ، مولى العبديين ، فلم يوضع في فنه مثله ، وكتاب جمعه أبو غالب تمام بن غالب المعروف بابن التياني في فنه مثله ، وكتاب جمعه أبو غالب تمام بن غالب المعروف بابن التياني في الحياة اللغة ، لم يؤلف مثله اختصاراً وإكثاراً وثقة نقل ، وهو أظن في الحياة بعد . وهاهنا قصة لا ينبغي أن تخلو رسالتنا منها ، وهي : أن أبا الوليد عبد الله بن عبد الله المعروف بابن الفرضي حدثني أن أبا الجيش مجاهداً صاحب الجزائر ودانية وجة إلى أبي غالب أيام غلبته على مرسية ، وأبو غالب ساكن بها ، ألف دينار أندلسية ، على أن يزيد في ترجمة الكتاب المذكور هما ألفه تمام بن غالب لأبي الجيش مجاهد » فرد الدنانير وأبى من ذلك ، ولم يفتح في هذا باباً البتة وقال : والله لو بذل لي الدنيا على ذلك ما فعلت ،

١ الحذوة : ٢١٠ وتوفي قاسم سنة ٢٧٨ و له كتاب الإيضاح في آلرد على المقلدين .

٢ بقيت من هذا الكتاب قطعة أخرجها Fulton بالزنكوغراف ، لندن ١٩٣٣ .

٢ في النفح : محمد بن عامر العزي والتصويب عن الحذوة : ٧١ ، وقد وصلنا من كتبه كتاب
 الأفعال وكتاب افتتاح الأندلس .

٤ انظر ترجمة ابن طريف في الحلوة : ٣٨١

ه الجنوة : ١٧٧ وقد نقل الحكاية عن مجاهد العامري و ابن التياني . و انظر أيضاً الصلة ١ : ١٢٧

٦ زيادة من الحذوة ,

فاعجب لهمة هذا الرئيس وعلوها ، واعجب لنفس هذا العالم ونز هها ومنها ومنها كتاب أحمد بن أبان بن سيد في اللغة المعروف بكتاب «العالم» نحو مائة سفر على الأجناس ، في غاية الايعاب ، بدأ بالفلك ، وختم بالذرة ، وكتاب النوادر لا يوبي علي إسماعيل بن القاسم وهو مبار لكتاب الكامل لأبي العباس المبرد ، ولعمري لئن كان كتاب أبي العباس أكثر نحواً وخبراً ، فإن كتاب أبي علي أكثر لغة وشعراً . وكتاب الفصوص لصاعد بن الحسن كتاب أبي علي أكثر لغة وشعراً . وكتاب الفصوص لصاعد بن الحسن الربعي وهو جار في مضمار الكتابين المذكورين . ومن الانحاء تفسير الجرفي الكتاب الكسائي حسن في معناه ، وكتاب ابن سيده في ذلك المنبوز به «العالم الكتاب الكسائي حسن في معناه ، وكتاب ابن سيده في ذلك المنبوز به «العالم والمتعلم » وشرح له لكتاب الأخفش ° .

الماء في الشعر : كتاب عبادة بن ماء السماء في أخبار شعراء الأندلس ، كتاب حسن ، وكتاب الحدائق لأبي عمر أحمد بن

الجذوة : ١١٠ ، والصلة : ١٤ وكان صاحب الشرطة بقرطبة ، أخذ عن القالي كتاب النوادر ، وتوفي سنة ٣٨٣ وترجم له صاحب الجذوة مرة أخرى تحت «ابن سيد» :
 ٣٨١ ونقل ما قاله ابن حزم هنا .

٢ هو المشهور باسم « كتاب الأمالي » .

٣ ترجمة صاعد في الحذوة : ٣٣٣ ، والبغية رقم : ٨٥٢

في النفح : الحوفي والتصحيح عن الحذوة : ٣٨٤ وضبطه بالجيم وضمها ، وهو في البغية رقم :
 ١٥٧٦

وغيرها، وتوفي سنة ٩٩٨ في الصلة (٣٠ : ٣٩٦) ، وهو صاحب المخصص والمحكم وغيرها، وتوفي سنة ٩٥٨ ، وقد ذكر الحميدي كتاب العالم والمتعلم وشرح كتاب الأخفش عند الكلام على ابن سيد المتقدم الذكر ، ويبدو أن المصادر اضطربت في نسبة هذين الكتابين لتشابه الاسمين ولكن من الغريب أن يذكر ابن حزم مؤلفات ابن سيد في مكانين .

و عبادة بن ماه السهاء : ترجم له في الحذوة : ٢٧٤ والصلة : ٤٣٦ والذخيرة ، ولابن حيان في المقتبس نقول عن كتاب لعبادة ، وكذلك ينقل ابن سعيد في المغرب عن كتابه في طبقات الشعراء (انظر المغرب ١ : ١١٥ ، ١٢٥) .

فرج ' ، عارض به كتاب الزهرة لأبي [بكر] محمد [بن] داود رحمه الله تعالى ، إلا أن أبا بكر إنها أدخل مائة باب ، في كل باب مائة بيت ، وأبو عمر أورد مائتي باب في كل باب مائة بيت ، ليس منها باب تكرر اسمه لأبي بكر ، ولم يورد فيه لغير أندلسي شيئاً ، وأحسن الاختيار ما شاء وأجاد ، فبلغ الغاية ، وأتى الكتاب فرداً في معناه . ومنها كتاب التشبيهات من أشعار أهل الأندلس جمعه أبو الحسن على بن محمد بن أبي الحسين الكاتب وهو حيى بعد . ومما يتعلق بذلك : شرح أبي القاسم إبراهيم بن محمد الافليلي لشعر المتنبي ، وهو حسن جداً .

17 – ومن الأخبار: تواريخ أحمد بن محمد بن موسى الرازي في أخبار ملوك الأندلس وخدمتهم وغزواتهم ونكباتهم وذلك كثير جداً ، وكتاب له في صفة قرطبة وخططها ومنازل الأعيان بها ، على نحو ما بدأ به ابن أبي طاهر في أخبار بغداد ، وذكر منازل صحابة أبي جعفر المنصور بها . وتواريخ متفرقة رأيت منها : أخبار عمر بن حفصون القائم برية ووقائعه وسيره وحروبه . وتاريخ آخر في أخبار عبد الرحمن بن مروان الجليقي القائم بالجوف " . وفي أخبار بني قسي والتجيبيين وبني الطويل بالثغر أ . فقد رأيت من ذلك كتبا

١ أحمد بن فرج : ترجمته في الجلوة : ٩٧ والصلة ١ : ١٢ والمغرب ٢ : ٥٥ واليتيمة
 ١ : ٣٦٨ وقلائه العقيان : ٧٩ ، ولم يصلنا كتاب الجدائق ولكن الحديثي وابن الأبار في الحلية وابن سميه في المغرب نقلوا عنه كثيراً.

٢ علي بن محمد بن أي الحسين الكاتب : ترجمته في الحذوة : ٢٩٠ قال الحميدي : كان في الدولة العامرية وعاش إلى أيام الفتنة .

٣ انظر المقتبس : ١٥

عن أخبار هؤلاء الثائرين طرف في المقتبس وابن عداري ، وانظر في التعريف جم وبأنساجم
 كتاب الجمهرة : 172 ، أما التجييون فهم من العرب ، وأما بنو قسي وبنو الطويل وهم
 بنو شبراط فإنهم من المولدين .

المصنفة في غاية الحسن ، وكتاب مجزأ في أجزاء كثيرة في أخبار رية وحصونها وحروبها وفقهائها وشعرائها تأليف إسحاق بن سلمة بن إسحاق القيني ١ . وكتاب محمد بن الحارث الحشني في أخبار القضاة بقرطبة وسائر بلاد الأندلس ، وكتاب في أخبار الفقهاء بها ٢ . وكتاب لأحمد بن مجمد بن موسى في أنساب مشاهير أهل الأندلس ، في خمسة أسفار ضخمة من أحسن كتابٍ في الأنساب وأوسعها ، وكتاب قاسم بن أصبغ في الأنساب في غايـة الحسن والإيعاب والإيجاز . وكتابه في فضائل بني أمية . وكان من الثقة والحلالة بحيث اشتهر آمره وانتشر ذكره ، ومنها كتب مؤلفة في أصحاب المعاقل والأجناد الستة بالأندلس . ومنها كتب كثيرة جمعت فيها أخبار شعراء الأندلس للمستنصر رحمه الله تعالى ، رأيت منها أخبار شعراء البيرة في نحو عشرة أجزاء ، ومنها كتاب الطوالع في أنساب أهل الأندلس ، ومنها كتاب التاريخ الكبير في أخبار أهل الأندلس ، تأليف أبي مروان ابن حيان نحو عشرة أسفار ، من أجل كتاب ألف في هذا المعنى ، وهو في الحياة بعد ، لم يتجاوز الاكتهال "، وكتاب المآثر العامرية لحسين بن عاصم أ في سير ابن أبي عامر لوأخباره ، وكتاب الأقشتين محمد بن عاصم النحوي في طبقات الكتتاب

١ في النفح : الليثي ، وترجمته في الجذوة : ١٥٩ ومعجم البلدان (رية) .

٧ توني الحشني ٣٦١ه ، وترجمته في الحذوة : ٤٩ ، وقد وصلنا كتابه في أخبار قضاة الأندلس الذي ألفه بطلب من الحكم المستنصر ونشره ريبير ١٩١٤ ونشر بمصر ١٣٧٢ وكذلك وصلنا كتابه علماء إفريقية وهو مطبوع مع الكتاب الأول ، وقول ابن حزم «بها » يدل على أن للخشي كتاباً في علماء الأندلس وفقها ثها وهو غير الكتاب السابق.

٣ مؤرخ الأندلس المشهور حيان بن خلف أبو مروان ، انظر ترجمته في الصلة ١ : ١٥٠ والذخيرة ٢ / ٢ : ٨٤ – ١١٤ ، وانظر ملحق بروكلمان ١ : ٧٨٥ لأسماء كتبه ، وقد نشرت قطعة من المقتبس بعناية الأب ملثور انطونية بباريس ١٩٣٧ ومن تواريخ ابن حيان نقول كثيرة في الكتب الأندلسية وبخاصة في الذخيرة .

٤ حسين بن عاصم : ترجمته في الجذوة : ١٨١

بالأندلس '. وكتاب سكن بن سعيد في ذلك '. وكتاب أحمد بن فرج في المنتزين والقائمين بالأندلس وأخبارهم . وكتاب أخبار أطباء الأندلس لسليمان ابن جلجل ".

18 — وأمّا الطب: فكتب الوزير يحيى بن إسحاق وهي كتب رفيعة حسان أ. وكتب محمد بن الحسن المذحجي استاذنا رحمه الله تعالى ، وهو المعروف بابن الكتاني ، وهي كتب رفيعة حسان أ. وكتب التصريف لأبي القاسم خلف بن عباس الزهراوي ، وقد أدركناه وشاهدناه ، ولئن قلنا إنه لم يؤلف في الطب أجمع منه ولا أحسن للقول والعمل في الطبائع ، لنصدقن أ. وكتب ابن الهيم في الحواص والسموم والعقاقير من أجل الكتب وأنفعها .

١٥ – وأمّا الفلسفة : فإنّي رأيت فيها رسائل مجموعة وعيوناً مؤلفة
 لسعيد بن فتحون السرقسطي المعروف بالحمار ، دالة على تمكنه من هذه

١ الأقشتين : ترجمته في الجذوة : ٧٤ والبغية رقم : ٣٤٣

٢ سكن بن سعيد : ترجبته في الجذوة : ٢١٩ والبغية رقم :٣٠٠٠

٣ ألف ابن جلجل هذا الكتاب سنة ٣٧٧ وقد نشر نشرة محققة جيدة بعناية الأستاذ فؤاد السيد (مطبعة المعهد الفرنسي بالقاهرة ١٩٥٥) ، مع مقدمة ضافية في التعريف بالكتاب ومؤلفه .

عيى بن أسحاق : ترجمته في ابن جلجل : ١٠٠ وابن أبي أصيبهة ٣ : ١٨ والحذوة :
 ٣٠١ والبغية رقم ١٤٦٠

ه محمد بن الحسن المنحجي : (يكتب ابن الحسين في طبقات صاعد وابن أبي أصيبعة ، ويكتب ابن الحسن حيث ورد في مؤلفات ابن حزم من مطبوع وتحطوط) ترجمته في ابن أبي أصيبعة
 ٣ : ٣٧ والحذوة : ٥٥ والبغية رقم : ٨١

٢ خلف بن عباس (في النفح : عياش) الزهراوي : ترجمته في ابن أبي أصيبه ٣ : ٨٥ والجذوة : ٩٥ والبغية رقم : ٩١٥ ومن كتابه التصريف نسخ محطوطة في برلين وباريس وولي الدين وغيرها (راجع ملحق بروكلمان ١ : ٤٢٥)

٧ استه عبد الرحمن بن إسحاق وترجمته في أبن أبي أصيبعة : ٧٤

الصناعة '، وأما رسائل أستاذنا أبي عبد الله محمد بن الحسن المذحجي في ذلك فمشهورة متداولة وتامة الحسن فائقة الجودة عظيمة المنفعة .

17 — وأما العدد والهندسة فلم يقسم لنا في هذا العلم نفاذ ، ولا تحققنا به ، فلسنا نئق بأنفسنا في تمييز المحسن من المقصر في المؤلفين فيه من أهل بلدنا ، إلا أنتي سمعت من أثق بعقله ودينه من أهل العلم ممنّ اتفق على رسوخه فيه يقول : إنه لم يؤلف في الازياج مثل زيج مسلمة لا وزيج ابن السمح " ، وهما من أهل بلدنا . وكذلك كتاب لأحمد بن نصر فما تقدم إلى مثله في معناه .

10 — وإنّما ذكرنا التآليف المستحقة للذكر ، والتي تدخل تحت الأقسام السبعة التي لا يؤلف عاقل عالم إلا في أحدها ، وهي إمّا شيء لم يسبق إليه يخترعه أو شيء ناقص يتمه أو شيء مستغلق يشرحه أو شيء طويل يختصره دون أن يخل بشيء من معانيه ، أو شيء متفرق يجمعه أو شيء مختلط يرتبه ، أو شيء أخطأ فيه مؤلفه يصلحه . وأمّا التآليف المقصرة عن مراتب غيرها فلم نلتفت إلى ذكرها ، وهي عندنا من تأليف أهل بلدنا أكثر من أن نحيط علمها .

١ سعيد بن فتحون السرقسطي: ترجمته في الحذوة: ٢١٦ والبغية رقم: ٨١٣ وطبقات الأمم:
 ٧٨ وله تأليف في الموسيقي ورسالة في المدخل إلى علوم الفلسفة ساها «شجرة الحكمة» ورسالة في تعديل العلوم. نالته منحة أيام المنصور بن أبي عامر فهاجر إلى صقلية وبها توفي .
 ٢ مسلمة: هو أبو القاسم مسلمة بن أحمد من أهل قرطبة توفي ٣٩٨ وله تعديل زيج البتاني ولعله الذي يشير إليه ابن حزم (ابن أبي أصيبعة ٣ : ٢٢ وطبقات الأمم : ٧٨ وابن القفطي :
 ٣٢٣ وانظر مؤلفاته التي وصلتنا في بروكلهان الملحق ١ : ٤٣١)

٣ ابن السمح : أبو القاسم أصبغ بن محمد بن السمح المهندس الغرناطي كان في زمن الحكم ومن
 كتبه زيجه الذي ألفه على أحد مذاهب الهند توفي سنة ٢٦٦ ( ابن أبي أصيبعة ٣ : ٦٢ وطبقات
 الأمم : ٧٩ و انظر مؤلفاته التي وصلتنا في تاريخ بروكلمان ١ : ٤٧٢ والملحق ١ : ٨٦١ ) .
 إ التواليف السبعة : قابل بين ما جاء هنا وما ذكره ابن حزم في كتاب التقويب : ١٠

1۸ — وأما علم الكلام فإن بلادنا وإن كانت لم تتجاذب فيها الحصوم ، ولا اختلفت فيها النحل ، فقل لذلك تصرفهم في هذا الباب ، فهي على كل حال غير عربة عنه ، وقد كان فيهم قوم يذهبون إلى الاعتزال ، نُظارٌ على أصوله ، ولهم فيه تآليف منهم : خليل بن إسحاق ا ويحيى بن السمينة المحاجب موسى بن حدير وأخوه الوزير صاحب المظالم أحمد ، وكان داعية إلى الاعتزال لا يستتر بذلك .

و هذا المعنى ، وهو وإن كان صغير الجرم ، قليل عدد الورق ، يزيد على هذا المعنى ، وهو وإن كان صغير الجرم ، قليل عدد الورق ، يزيد على المائتين زيادة يسيرة ، فعظيم الفائدة ، لأنبا اسقطنا فيه المشاغب كلبها ، وأضربنا عن التطويل جملة ، واقتصرنا على البراهين المنتخبة من المقدمات الصحاح الراجعة إلى شهادة الحس وبديهة العقل لها بالصحة ، ولنا فيما تحققنا به تآليف جمة ، منها ما قد تم ، ومنها ما شارف التمام ، ومنها ما قد مضى منه صدر ، ويعين الله تعالى على باقيه ، لم نقصد به قصد مباهاة فنذكرها ، ولا أردنا السمعة فنسميها ، والمراد بها ربنا جل وجهه ، وهو ولي العون فيها ، والمي بالمجازاة عليها ، وما كان لله تعالى فسيبدو ، وحسبنا الله ونعم الوكيل .

٢٠ – وبلدنا هذا على بعده من ينبوع العلم ، ونأيه من محلة العلماء ،
 فقد ذكرنا من تآليف أهله ما إن طُلب مثلها بفارس والأهواز وديار مضر
 وديار ربيعة واليمن والشام ، أعوز وجود ذلك ، على قرب المسافة في هذه

١ خليل بن إسحاق : لعل صوابه خليل بن عبد الملك (ابن الفرضي ١ : ١٦٥ والتكملة
 ١ : ٣٠٩) وهو ممن صحب ابن مسرة وكان يقول بالاستطاعة وتتلمذ له ابن السمينة .

٢ يحيى بن السمينة توفي سنة ٣١٥ ، ترجمته في طبقات الأمم : ٧٤ وابن الفرضي ٢ : ١٨٥

٣ موسى بن محمد بن حدير : ترجمته في الحذوة ٣١٦ والبنية رقم : ١٣٢٠ وأخوء أحمد بن
 محمد بن حدير ولي أيضاً الوزارة والقيادة لعبد الرحمن الناصر .

البلاد من العراق التي هي دار هجرة الفهم وذويه ومراد المعارف وأربابها .

7١ – ونحن إذا ذكرنا أبا الأجرب جعونة بن الصمة الكلابي أفي الشعر، لم نباه به إلا جريراً والفرزدق لكونه في عصرهما ، ولو أنصف لاستشهد بشعره ، فهو جار على مذهب الأوائل لا على طريقة المحدثين . وإذا سعينا بقي بن مخلد لم نسابق به إلا محمد بن إسماعيل البخاري ومسلم بن الحجاج النيسابوري وسليمان بن الأشعث السجستاني وأحمد بن شعيب النسائي ، وإذا ذكرنا قاسم بن محمد لم نباه به إلا القفال ومحمد بن عقيل الفريابي ، وهو شريكهما في صحبته المزني بن إبراهيم والتلمذة له ، وإذا نعتنا عبد الله بن قاسم بن هلال ومنذر بن سعيد لم نجار بهما إلا أبا الحسن ابن المفلس (المغلس؟) والخلال والمديباجي وروم بن أحمد وقد شاركهم عبد الله في أبي سليمان وصحبته . وإذا أشرنا إلى محمد بن عمر بن لبابة وعمة محمد بن عيسي وفضل بن سلمة لم نناطح بهم إلا محمد بن عبد الله بن عبد الحكم ومحمد بن سحنون ومحمد ابن عبدوس . وإذا صرحنا بذكر محمد بن يحيى الرباحي وأبي عبد الله محمد ابن عاصم لم يقصرا عن أكابر أصحاب محمد بن يزيد المبرد .

ولو لم يكن لنا من فحول الشعراء إلا أحمد بن دراج القسطلي لما تأخر عن شأو بشار بن برد وحبيب والمتنبي ، فكيف ولنا معه جعفر بن عثمان الحاجب وأحمد بن عبد الملك بن مروان وأغلب بن شعيب ومحمد بن شخيص وأحمد ابن فرج وعبد الملك بن سعيد المرادي ، وكل هؤلاء فحل يهاب جانبه ،

١٠ ترجمة جعونة في الجذوة ١٧٧ والبغية رقم : ١٢٦ والمغرب ١ : ١٣١

٢ الحلوة : أبي إبراهيم المزني .

٣ الحذوة : ٧١ والبنية رقم : ٢٢٢

ع فضل بن سلمة الجهني مولاهم توفي سنة ٣١٧ أو ٣١٩، انظر الحذوة: ٣٠٨ والبثية رقم: ١٢٨٣

ه محمد بن يحيى الربَّاحي : ترجيته في الحذوة : ٩١ والبغية رقم : ٣١٢

وحصان ممسوح الغرة .

ولنا من البلغاء أحمد بن عبد الملك بن شهيد صديقنا وصاحبنا وهو حي بعد ، لم يبلغ سن الاكتهال ، وله من التصرف في وجوه البلاغة وشعابها مقدار يكاد ينطق فيه بلسان مركتب من لساني عمرو وسهل . ومحمد بن عبد الله ابن مسرة في طريقه التي سلك فيها وإن كنا لا نرضى مذهبه ، في جماعة يكثر تعدادهم .

وقد انتهى ما اقتضاه خطاب الكاتب رحمه الله تعالى من البيان ، ولم نتزيد فيما رغب فيه إلا ما دعت الضرورة إلى ذكره لتعلقه بجوابه ، والحمد لله الموفق لعلمه ، والهادي إلى الشريعة المزلفة منه والموصلة ، وصلى الله على محمد عبده ورسوله وعلى آله وصحبه وسلم وشرف وكرم .

انتهت الرسالة

### قطعة من شعر أبن حزما

بسم الله الرحمن الرحيم وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آل محمد وسلم قال الفقيه الإمام الأوحد أبو محمد على بن أحمد بن سعيد بن حزم الأندلسي رضى الله عنه ٢ :

لك الحمد ما باح بالشكر فيم فقد حصي منك فضل وعم ومن بعد ذلك لحم ودم واجعلتها في طباق الرَّحِم وبلغتني درجات الفهم وسمع وذوق ونطن وشم خلقت بأنواعيه من أمم ببادي الكلام وخط القلكم

لك الحمد أيا ربّ والشكر مم الله الحمد أي كلّ ما حالة من الماء أنشأتني نطفة أوأسكنت في جسدي روحة أوأخرجتني بعد أن في عالمي فمنك لي البصر المُقتقي وحيس صحيح وتمييز ما ومكّنتني من فنون العلوم

١ انما أثبت هذه القطعة لأنها وردت مجتمعة في مخطوطة مستقلة كتب عليها اسم ديوان ابن حزم ، وليس لها فيها إلا القصائد الواردة هنا ، وبقية المخطوطة من لزوميات أبي العلاء ، وقد وردت القصائد هذا الترتيب في مسالك الأبصار مما يدل على أن هذه القطعة قد تكون مأخوذة من ذلك الكتاب .

٧ قال ابن خير في فهرسته : ٤١٧ إن هذه القصيدة ٧٣ بيتاً ، وقد بلغت هنا ثمانين .

وعلمتني الحُنكُم َ في هل ْ وَمَا وأطلعتني طيلع كيف وكم وَحَدَّ الحقائيق مَيَزْتَ لي من الساطل المُتقَّى في الكلُّم ببرهان صدق يُليحُ اليقينَ وينفي المحالَ ويُبدي الحكم ويوفي المسمتى بيان اسمه ويحتكُ بالوصف ما لم يسمَ وقفت على حدّ و المُنتظم وَمَـن \* هَـيَــنَّة الفَـلَـك المستدير ومُـا فيـه من فككُ دائرٍ ومن كوكب قاطع كالعلّـم. فأكبرُها قاصداً مَغْرِباً وسائرُها جهمة الشَّرْق أمّ إدارة رب لها منشيء يُصَرَّفُها أَمْرُهُ حيثُ حُبُمُ يخالفُ مَا بينَ أدوارها على سَنَنِ راتبِ مستتنيم مُدَبِّرة للسكيم حكم ليعلم أهل النّهتي أنها وأن ليس تختارُ شَيْئًا ولا له الحُكم بل لإله الأمم يُديرُ بأزمانها دهرها فيثبت مبدؤها للفهم وتشهد أن الذي صاغتها هو الواحدُ الحقُّ باري النَّسَمُ هو الأوَّلُ الْمُبْتَدَي خَلَقْهَا كما شاء إذ شاء فترْقٌ وضمُّ فأبدى الزمان وأبدى المكان وما فيهما صاغ بدءا ولم هُواء ومناء وأرض ونار ومشرق أنوارهما والظلُّلَم ا نهار مضيء وليل أحمَ وبحر عميق وطَوْد أشمَ وركت لاميها كيف شاء سكتان بر وسكتان يتم ونبت يقوم عسلى ساقيه وآخر لا ساق يُعليه ثم بِلا فيم قطعاً ولا ليم ولا هنالك مم ولا فيه كم ولا كان شيء سواه لـهـ مثالاً ولا مُخْرباً ما نَظَمْ

١ انظر أقسام السؤال في كتاب التقريب : ١٨٢ ، والأبيات ٩ – ١٢ فيها حمد لله تعالى على
 ما علمه من أصول منطقية .

فمن شاء أذكى ومن شا أصَمُ كما شاء أنشأها رَبُّكُمْ سَفَاه ولا كان مدح وذم · ولا كان ظُلُمْ ولامَن ْظَلَمْ وجود الأمور ولم يتستقيم تُعَـدُ وتحصرُهُ إذْ تَعَمَّ فَوجُدانهُ صحَّ بعدَ العدمُ فقد صح مبدؤه وانتظم هو الأوَّلُ الحقُّ أَفْنِي إِرَّمْ بوهم إليه وما لم يَقُمُ تَحَقَّقَ ذلك من قد علم " وأَفْشَى الصناعات والكلُّ زمْ ولا عاش حيٌّ ولم تَغَنْدُ أُمْ به عكم الناس ما قد علم فجلَّى من الجهل ما قد أهمَّ " لخلق الجميع ومنشي النعم على ما قضاه وما قد حَتُّم ْ به أنبياء الهُدى قد حَتَمُ بحضرة راضينَ أوْ مَنْ رَغيمُ فأروى به الحيش والحيش جم وأعجز في نظم قرآنيه أولي حضر وبداة الحيم ودان المسلوك لآياته خلاف التكاذيب ممتن زعم ا ولا رغبة عنده تُغْتَنَمُ

وركَّبَهَا في النفوسِ التي وما كان مين قبل عقل ولا ولا كان عدل" ولا حكمة" ولو كان ذلك لم يعتدل ُ لأن الكثير له عداة وما حَصَرَتُهُ حَدُودُ الكِلامِ ماباته جامعات له ولكن مُبدُّعهَا واحد ا وليس بمعجيزه ما يقوم ُ ولا شيء يُشْبِهُهُ جُمْلَةً فأبدى اللغات وأعطى العلوم ولولا التعاليمُ لم نَدْرِها فصح بذلك إرسال من فيا لك برهان حق بدا بصدق النبوَّة والمبتدي فأرسل مرسكه بالهدي مُحَمَّدٌ المُصْطَفَى بالكتابِ فشق له القمرَ المستنيرَ وأبدى اليّنابيع مين كفّه على غير خوف له بـُتـقى

فصاغ العقول كما شاءها

وَخَلَوا لَهُ مُلْكِهُمُ فَانْهُدُمُ \* ولا بلذل مال له يُقْتَسَمُ وأهمل عُمان وضاحي قدم إلى ابن ظليم فأقصى إرمَ وأحكامه باتصال سلم بأطباق عرب ونقل العنجتم أتى لا كنّقل كثير السّقم ونقل المجوس لأخبار جم تُبالحُ ولكنها تُكنتم ب كل منتحل منتهم تكاذيبها باديات تنيم وشتان نور الضحى والعتتم على يد مرسكه قل نعتم وإنْ لام َ فيه أخُ وابنُ عَمْ وتسلم ْ إذا متَّ مين ْ كلُّ غَـم ْ لقوم براهيئهما لم تقُّمُ لدنياً لحسا أمند منصرم حَقِيقَتُهُا غِيرُ طيف ألَمُ وتقنى القُوى وسيقني الألم بما لا يدوم لمن لم يسدم وباني البرابي وباني المَرَمُ وعقد قناطيرها والصنم كما قد مضى سد سيل العرم

فحلوا له عقد تيجانهم بطبّ النفوس ِ بلا َ سلُّ سيف كباذان في اليمن المُتقي إلى ذي الكلاع وذي زرود وصعً لنا نقُلُ أعــــلامــه فما فيه معترض يتتقى وقد ظَهَرَ الحقُّ فيما بــه كنقل النتصارى ونتقلل اليهود أحاديث لم تك في أصليها ولم تأت إلا بنقل أنى مناقضة بعضها بعضها فشتّان بين الهُدى والعَمَى فما جاء من عند ربّ الجميع ولا تعدُّهُ واطَّرِحْ غَيْرُهُ أَ تَفُزُ بِالْحَقِيقَةِ مُسْتَعَجُلاً ولا تلتفت لدعماء وأنت ولا تشتغل بالذي نَفْعُهُ ُ فما هذه الدار إن حصلت سيفنى العزيزُ ويتَفْنَى الذَّلِيلُ يتيد الجميع فالا تغترر فأينن الذين بتنوا تدمرا وأين الألى أحكموا قادساً أُولَئِكُ أَهُلُ القُونَى قِد مُضَوًّا فَمِنْ حَالَ طَفَلَ إِلَى صَبْوَة وَشَرَحِ شَبَابِ وَيَأْتِي الْهَرَمُ وَالَّتِي الْمُلَّرِمُ وَالَّتِي الْمُلَّتِرِمُ الْمُلْتِيَّةُ لاَ بُدُ الْجُزاء وما قد مضى فكماضي الحُلُمُ فدارُ النعيمِ لأهلِ الفكلاحِ ونار لمَنْ قد عَصَى تَضْطَرِمُ فبادرْ قُبُيَلُ حُلُولِ الرَّدى فتندم إذ ليس يُعْنِي النَّدَمُ فبادرْ قُبُيْل حُلُولِ الرَّدى فتندم إذ ليس يُعْنِي النَّدَمُ

هذه القصيدة في إثبات حدوث العالم وصحة نبوة سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم وفيها وعظ حسن ، ارتجلها الفقيه في مجلس الحلافة دون إعمال روية ، رحمه الله .

۲

ذكر في صلة الصلة وهو التاريخ المعروف بتاريخ الفرغاني أن النقفور ملك النصارى أرسل بقصيدة نظمها كاتب مرتد وأرسلها إلى أمير المؤمنين المطيع رضي الله عنه وذلك إذ أخذت النصارى بعض ثفور الإسلام فلما وصلت إلى مجلس الحلافة وقرئت بين يدي أمير المؤمنين المعتد بالله تعالى بالأندلس ، ولم يقصد بها المعتد وأنما وردت من بلاد المشرق ، اهتر الفقيه الإمام أبو محمد رضي الله عنه عند ساعها غضباً لله عز وجل ولرسوله ولدينه وارتجل قصيدة على البديمة ولم يتثبت فيها لشدة غضبه وهمه رضي الله عنه ، فقال ، رحمه الله !

من المحتمي لله ربِّ العوالم ودين رسول الله مين آل هاشم عمد الهادي إلى الناس التُّقي وبالرشد والإسلام أفضل قادم

١ وردت هذه القصيدة في طبقات الشافعية السبكي ٢ : ١٨٤ والبداية والنهاية لابن كثير ١١ : ٧٤٧ وهي كثيرة التصحيف والتجريف في هذين المصدرين ولذلك لم أشر إلى فروق القراءات إلا عند الضرورة . وقال ابن خير إنها ١٣٩ بيتاً ، ولم يكن ابن حزم هو الوحيد الذي رد على قصيدة شاعر نقفور بل هناك قصيدتان أيضاً في الرد عليها إحداها لآبي بكر القفال الشاشي والثانية للفقيه أبي الأصبغ عيسى بن موسى ابن زروال الغرناطي ؛ انظر قهرسة ابن خير : والثانية للفقيه أبي الأصبغ عيسى بن موسى ابن زروال الغرناطي ؛ انظر قهرسة ابن خير : ٩٠٤ (س = السبكي ، ب = البداية والنهاية ) .

۲ س : الله .

٣ س ب: قائم.

إلى أن يوافي البعث اكل العوالم عن النَّقَفُورِ المُنْتزي في الأعاجم بكفية إلا كالرسوم الطواسم دهت قبله الأملاك د هم الدواهم تُصيبُ الكريم الحرَّ وابن الأكارم لَجُرَّعْتُم منه سموم الأراقم تُجدّدُ منهم دارسات المعالم حقائق دين الله أحكم حاكم وأخرس منكم كل قيل مخاصم من الذهر أفعال الضعاف العزائم كفعل المتهين الناقص المتعاظم عرتننا وصرف الدهرجم الملاحيم ودالتُ لأهل الجهل دُولة ُ ظالم لعيبندانهيم من تُركهيم والدّيالم لمن رفعوه <sup>م</sup> من حضيض التهاثم جميع بلاد الشام ضربة لازم وأندلسا قسرآ بضرب الجماجم صقليّة" في بتحرِّها المتلاطيم وسامتكم ُ سوء العذاب المــــلازم ُ

عليه من الله السلام مُرَدَّداً إلى قائل بالإفك جهلاً وضلّةً دعوت إماماً ليس من أمر آل دهمَتْهُ الدُّواهي في خلافتيه ِ كما ولا عجب من نكبة أو ملمة ولو أنَّه في حال ماضي جدوده عسى عطفة لله في أهل دينه فَخَرْقُهُمْ بِمَا لُو كَانَ فَهُمْ "يَرِيكُمْ إذَنْ لَعَرَتْكُمْ خَجْلَةٌ عند ذكره سلبناكُمُ دهراً فللذاتُمُ بكراً فطيرتُمُ سروراً عند ذاك ونخوة ً وما ذاك إلا في تضاعيف غَفْلة وكما تنازعنـا الأمور تخاذكا وقد شُعَلَتْ فينا الحلائف فتنة" بكنفر أياديهم وجحد حقوقهم أَلَمُ نُنتزعُ منكمُ بأبد وقوة ٣ ومصر وأرض القيروان بأسرها ألم تنتصف منكم على ضعف حالما أحكت بقسطنطينة كل نكبة

١ ب : الحشر :

٢ البيت مختلف الوواية في ب

٣ ب : بأعظم قوة .

البيت سقط من ب

مشاهد تقديسانكم وبيونها لنا وبأيدينا على رّغُم راغم أما بيتُ لحم والقُمامةُ بعدها بأيدى رجال المسلمين الأعاظم وكرسيُّكُم في القُدْس في أورَشالم وكرسينكُم في أرض اسكندرية كما ضمت الساقين سود ُ الأداهم ضممناهُم عسراً برغم أنوفكم ودهرأ بأيدينا بذل الملاغم وكرسي أنطاكية كان برهة ً فلیس سوی کرسی رومة فیکم ٔ وكرسيٌّ قسطنطينة ِ في المقاوم إلينا بعزم قاهر متعاظم ولا بدَّ من عَوْد الجميع بأسره على باب قسطنطينة بالصّوارم أليس َ يزيد ٌ حل ً وَمَعْطَ دياركم ْ وَمَسْلَمَةً قد داسها بغد ذاكم ُ بجيش لُهام كالليوث الضراغم بني فيكُم ُ في عصرنا المتقادم وأُخْدَ مَكُم عُ بِالذِّل مُسجدً نَا الذي ألا هـــذه حقّاً صريمة ' ا صارم إلى جنب قصر المُلك في دار الملككم وأدًى لهرونَ الرشيد مليكُكمُ إتاوة " مغلوب وجزية عارم حبانا بها الرحمنُ أرحمُ راحم سلبناكم مسرى شهوراً بقوة إلى لحة البحر البعيد المخارم إلى أرض يعقوب وأرياف دومة أبي الله ذاكم يا بُقاة َ الحزائم فهل سرَّتم ُ في أرضَنا قطُّ جُمُعة ۗ بضائعُ نَوْكى تلك أضغاثُ حالم " فما لكم ُ إلاّ الأمانيُّ وَحَدَّها ويُكُشَفُ مغبرُ الوجوه السواهم رويداً يعُدُ نحوَ الخلافة نورُها وحينئذ تدرون كيف فرارُ كُمْ إذا صدمتكم خيل ميش مصادم على سكَّف العادات منا ومنكم ُ ليالي أنم في عداد الغنائم

١ س : أرض .

۲ ب : صرامة .

۲ ب : رفادة .

<sup>؛</sup> ب : مصر .

ه ب: أحلام نائم.

سبيتهُم سبايا ليس يكثرُ عَدُّها ا فلو رام َ خَلَقٌ عدَّ ها رَام مُعجزاً بأبناء حمدان وكافور صُلْتُهُ دعيٌّ وحجًّامٌ أتوكم فتهمُ ليالي َ قُدُ نَاكُم ۚ كَمَا اقتادَ جَازَرٌ ۗ وَسُفُناعِلَى رِسُلِ بِناتِ مِلوككُمُ ولكن ْ سَلُوا عنا هرقلا ً ومَن ْخلا يخبر كُم ُ عنا المتوج منكم ُ وعن ما فتحنا من منيع بلادكُمْ ودعٌ كلَّ نَـٰذُلُّ بِينتمي لا تعدُّهُ ۗ فهيهات سامراً وتكريت منكم ُ مننى يتمناها الضعيف ودونها ومن دون بغداد سيوف حديدة محَلَّةُ أَهْلِ الزُّهْدِ والحيرِ والتقى دعُوا الرملة َ الدمثاء ْ عنكم فدومها ودون دمشق كل جيش كأنه ُ وضربٌ يُلْمَقّي الروم َ كُلُّ مَذَلَّة ومن دون أكناف الحجاز جحافل"

وسبيكم فينسا كقطر الغمائم وأنتى بتعداد لريش الحمائم أراذل ُ أنجــاس ٌ قصار ُ المعاصم وما قدرُ مُصَّاصِ دماءَ المحاجم ٢ جماعة - أتياس لحز الحـــلاقم سبايا كما سيقت ظباء الصرائم لكم من ملوك مُكثرَمينَ قَماقم وقيصرُ كُم عن سبينا كل آيم " وعن ما أقمنا فيكُمُ مِنْ مَآتم إماماً ولا من مُحكمات الدعاثم إلى جبال تلكم أماني هاثم تَطَايُرُ هَامَاتُ وَحَزُّ الْغَــــلاصِم مُيَسَّرَةٌ للحرب من آل هاشم ومنزلة مجتلّها ؛ كلُّ عالم من المسلمين الصِّيدُ كُلُّ مُخاصِمٌ ۗ سحائب طير تنتنحي بالقوادم كما ضرّب السكنيُّ بيض الدراهم كقطر الغيوث الهاملات السواجم

١ ب : يحصر العد دونها .

٢ بعد هذا البيت في ب بيت مضطرب.

٣ البيت مختلف الرواية في ب .

<sup>؛</sup> ب : يختارها .

ه س : القراء .

٦ ب : الغر كل محاصم ، س : كل ملازم .

ومن حيّ قحطان كرامُ العمائم لقيتم ضراماً في يبيس المشاثم لهم معكم من مأزق متــلاحم ليبغُوا يساراً منكُم في المغانم تُنَسِّيكُمُ تَذَكَارَ أَخَذَ العَوْاصِم بها يتشتقى حرُّ النفوس ِ " الحواثم كما فعلوا دهرأ بيعتسدل المقاسم وشيراز والريّ القلاع ِ القوائم عهيد أنا بكم خل الوعيض الأباهم مسيرة عام بالحيول الصلادم بكابُل حلُّوا في ديار البراهم بغير أحاديث كذكر البهاذم وفي أصبهان كل أروع عازم فرائس للآساد مثل البهائم ستمتت وبأدنى واسط والكظائم فما أحد ينوي لقاهمُ بغانم ^ حباها بمجد للثريا مرزاحم

بها من بني عدنان كل سميندع ولو قد لقيتم من قُصَاعيَة عُصْبة ۗ أَ إذا صبحوكم ذكروكم بما خلا زمان يقودون الصُّوافن نحوكُم ْ اسيأتيكُم منهم قريباً عصائب وأموالكم في لا لهم ٢ ودماؤكم وأرضكم خقآ سيقتسمونهما ولو طرقتكم من خراسان عُصْبة" لما كان منكم عند ذلك غير ما فقد طالما زاروكم ُ في دياركم ْ وأمَّا سجستان وكرمان والألى فمغزاهم ُ في الهند لا يَعْرفونكم ْ وفي فارس والسوس جمع عرمرم" فلو قد أتاكم حَمْعُهُمْ لغدوتمُ وبالبصرة الزهراء والكوفة التي جموع تسامي الرمل جم "عديدهم" ومن دون بيت الله مكّة التي

> ۱ ب : کبة . ٣ س : حل لنا .

۳ ب : الصدور .

٤ ب : ذل .

ه س : لذكر التهازم ، والبيت ساقط من ب . ۹ ب : الغراء .

٧ ب : عداً وكثرة .

۸ ب: بسالم .

محلة ُ سيفيْل الحفّ من فيُص خاتم فما هو عنها كرَّ طرف براثم بحصباء طير من ذُرَّى الحقّ حاثم حَمى سُرّة البطحاء ذات المحارم جمـوع كمسود من الليل فاحم كَفَاحًا ودفعاً عن مُصَلَّ وصائم بمَن في أعالي نتجد نا والحضارم ا إذا ما لقوكم كنتمُ كالمطاعم مغاورُ أنجادٌ طوالُ البَراجم تعود ليمون النقيبة حازم ولا يتَّقي في الله لومـة َ لائم بفخر عميم أو لزُهْرِ العباشم فأهللاً بماض منهم وبيقادم منازل بغداد محل الأكارم ومن أسد أهل الصلاح الخضارم بهم من خيار سالفين أقادم وهم فتحوا البلدان فَتَنْحَ المُراغم بتجريع أهل الكفر طعم العلاقم ونجعلكم قوت النسور القشاعم ونلزمكم ذل الحُزى والمغارم

محلُّ جميع الأرض منها تَيَقُّناً دفاعٌ من الرحمن عنها يَحُفُّها بها دَفَعَ الأحبوشَ عنها ﴿ وَقِبْلُهُمْ \* وجمعٌ كموج البحر ماض عرمرمٌ ومن دون قبر المصطفى وَسُطَّ طيبة يقودهم خيش الملائكة العُلكي فلو قد لقيناكم لعدتم رماثماً وباليَّمَن الممنوع فتيانُ غارم " وفي جَلَّا هُنَّتَيُّ أَرض اليمامة عُصْبَة ستفنيكم والقرمطيين دولة ً خليفة حقّ ينصرُ الدينَ حكمهُ ُ إلى وَلَـدُ العباسُ تُنْمَى جدودُهُ ا ملوك جرى بالنصر طاثر سعدهم عَلَتُهُم في مسجد القدس أو لدى وإن كان من عُليا عديّ وتَيْمها فأهلاً وسهلاً ثم نُعْمَى ومرحباً هم ُ نصَروا الإسلام َ نصراً مؤزَّراً ۗ رويداً فوعدُ الله بالصدق واردٌ سنفتح قسطنطينة وذواتها ونملك ُ أقصى أرضكم ْ وبلادكم ْ

١ ب : وقع الأحبوش هلكي .

٢ الشطر الثاني في ب مختلف تماماً .

٣ س : غارة .

بجيش لأرض النرك والخنزر حاطم وليست كأمثال العقول السقائم جميع البسلاد بالجيوش الصوادم بعيــــد" عن المعقول بادي المآثم فيا لك سخفاً ليس يتخفى لكاتم ٢ كلام الألى فيما أتنوا بالعظائم له يا عقول الهاملات السوائم بأيدي يهود أرذلين ألائم فما دين دي دين لنسا عقاوم محمد الآتي بدفسع المظالم ببرهان صدق ظاهر في المواسم وأهل عمان حيث رهط الجهاضيم ومن بلكد البّحرّين قوم ُ اللّهازم ولا رغبة تتحفظي بها كف عادم لحق" مبين بالبراهين قائم° وصير من عاداه تحت المناسم ولا دفعوا عنه شتيمة شاتم ولا دَنْعُ مرهوبِ ولا لمسالم

إلى أن نرى الإسلام قد عم عكمه " أَيْفُونَ مِا مُخْدُولُ دِينٌ مثلثٌ يدين لمخلوق بدين عبادة ا أناجيلكم مصنوعة متكاذب " وعود ٌ صليبِ لا تزالون سُجّداً تدينون تضلالاً بيصلب المكم إلى مِلْـة ِ الإسلام ِ توحيد ربّنا وصد ق رسالات الذيجاء بالهُدى وأذعنت الأملاك طوعآ لدينه كباذان أ في صنعاء مالك دولة وسائرُ أملاك اليمانين أسلمُوا أجابوا لدين الله دون مخافسة فحلوا عرى التيجان طوعاً ورغبة وحاباه بالنصر المليك المه فقير" وحيد" لم تُعيِنْهُ عشيرة" ولا عنده مال" عتيد" لناصر

ونفتح أرض الصين والهند عتنوة

مواعيَّدُ للرحمن فينــا صحيحة "

۱ س : بدین لمخلوق یدین عباده .

۲ ب : لعالم .

۳ ب : قد تشابهت .

٤ ب : كما دان .

ه ح : ناجم .

٦ ب : المكين .

بلي ، كان معصوماً لأقدر عاصم ولا مُكتَّنتُ من جسمه يدُ لاطم ا على وَجُهُ عيسى منكمُ كُلُّ آثمُ ٢ فيا لتضلال في الحماقة جاثم سبكفي دعاة الكفر حالة نادم من الناس مخلوق"، ولا قول زاعم لقد فَتُم عني ظلمكم كل ظالم وكم علكم أبداه الشرك حاطم فللكل من إعظامه حال خادم وكُرُدُ " بهم قد فاز قد حُ المُساهم وَرُومٌ رَمُوكُمُ ۚ دُونَهُ بِالقُواصِمُ فآبوا بحظ في السعادة جاثم ودانوا لأحكام الإله اللوازم به دانيال " قبله حَتْم حاتم بدين الهدى في رفض دين الأعاجم وأشبع من صاع له كل طاعم فأرْوَى به جيشاً كثير القماقم ولا كدَّعاوِ غيرِ ذاتٍ قوائم ولا وَعَدَ الأنصارَ دنيا تخصُّهُمُ فلم تمتهنه قط قوّة أسر كما يفتري زورأ وإفكأ وضلة على أنكم قد قلتم مُوَ ربَّكُم أبى الله أن يدعى له ابن وصاحب ً ولكنهُ عبدٌ ني مكرَّمٌ أَيْلُطُمُ وَجَهُ الربِّ تَبُّ الجهلكم وكم آية أبدى النيّ محمـدٌ تساوىجميعُ الناس في نصر حقه ِ فعُرْبٌ وأحبوشٌ وتُولُكُ وبِرَبِيرٌ . وَقَبْطٌ وَأَنْبَاطٌ وَخُزُرٌ وَدَيْلُمٌ أبَوا كُفُر أسلاف لهم فتحنفوا به دخلوا في ملَّة الحقُّ كلَّهُمْ به صحَّ تفسيرُ المنام الذي أتى وسند وهند أسلموا وتديّنوا وشق لنا بَدْرَ السمواتِ آيـةً " وسالت عيون ُ الماء في سَبْط ْ كُفَّهُ وجاء بما تقضي العقول ُ بصدقـه

١ ب : ظالم .

٢ ب : لاطم ،

۲ ب : رسول .

<sup>؛</sup> ب س : فقم .

ه س : وفرس .

٦ س : وسط .

عليه سلامُ الله ما ذرَّ شارقٌ براهينُهُ كالشمس لا مثل قولكم لنا كلُّ علم من قديم ومُحدَّدَثٍ أتيم بشعر بارد متخاذل فدونكتها كالعقد فيه زُمُرُدٌ

يعاقبه في طلماء أسحم غائيم المتحلطكم في جوهر وأقانيم وأنتم حمير داميات المحازم ضعيف معاني النظم جم البلاغم ودر وباقوت بإحكام حاكم

رضي الله عن قائلها وأثابه الجنَّة بمنَّه ورحمته . إنَّه هو الغفور الرحيم .

#### ٣

#### وقال رضي الله عنه إذ أكثر الناس في عدَّله وتأنيبه :

قالوا تحقيظ فإن الناس قد كثرت فقلت : هل عيبه م في غير أنتي لا وأنتي مولع بالنص لست إلى لا أنتي نحو آراء ينقال بها يا برد ذا القول في قلبي وفي كبدي دعهم يعضوا على صم الحصى كمدا إنتي لاعنجب من شأني وشأنيهم ما إن قصدت لامر قط أطلبه أما لهم شعكل عني فيشغلهم كأن ذكري تسبيح به أميروا إن غبت عن لحظهم هاجوا بغيظهم

أقوالهُم وأقاويل العيدا ميحن أقول بالرأي إذ في رأيهم فيتن سواه أنحوولا في نتصره أهين في الدين بل حسبي القرآن والستن ويا سروري به لو أنهم فقطنوا من مات من قوله عندي له كفن واحسرتا إنني بالناس ممتحن واحسرتا إنني بالناس ممتحن أو كلهم في مشغول ومر تهن أو كلهم في مشغول ومر تهن فليس يتغفل عني منهم لسين فليس يتغفل عني منهم لسين

١ س : عاتم .

تُوا للبيان لكي يُدرى مقيم على الحسنى وَمُفتتَنَ بدء وفي عَقيب بذكره تُدُفَعُ الغَمَّاء والإحَن

دعوا الفضول وَهُبُـّوا للبيان لكي وحسبي الله في بدء وفي عَقيب

٤

وقال رحمه الله في مدح كتب الحديث والحث على طلبه :

أتى عن المصطفى فيها من الدين شداً عُرى الدين في نكفل وتبيين من كل قول أتى مين وأي سحنون في نكفر مفتون في نكفر مفتون يوم الحساب وفي وضع الموازين

أناثم أنت عن كتب الحديث وما لمسلم والبخاري اللذان هما أولى بأجر وتعظيم ومحمدة يا من هدى بهما اجعلني كمثلهيما لا تجعلني رب العرش دونهما

وقال رضي الله عنه :

أجلَ هو رَبْعٌ قد عفته الرَّوامِسُ لَقَلَ له أَنْ تَحْبِسَ العيسَ ساعةً على أربع قد كان دهراً بطوله عسى يستجيبُ الرَّبْعُ إذ أنا سائلٌ فَعُجْتُ عليه ناقني وهو سَبْسَبُ وقلتُ ودمعي ساكبٌ متحدرٌ لقد كان عيشي فيك لودام مُونِقاً لياليَ من أهواه يُمسي كأنّه

فهل أنت فيه وينب غيرك حابس عليه فتبكيك الرسوم الطوامس الهوك فيسه مربع ومجالس وهل ترجع اللفظ الطلول الدوارس سقته وجادته الغمام الرواجس وإنسان عيني في هواميه غاميس ولكن أبت ذاك الحظوظ الأباحس من العُفْر ظبي بالصريمة كانس

ولم تقتطعُ ذاك الدهورُ الدُّهارِسَ وهل تفهم ُ القول َ الربوعُ الأخارس وفي الدهر أصنافٌ مدُوسٌ ودائس وبين الحشا لكَذُّعٌ من الحُيُزْنِ ناخس . . . . . . اللشكل والحسن لابس فأمنع معدوم هناك المجانس وإن قيس يوماً ضل فيه المُقايس على مثله حقياً أصاب المنافس بشأر ولا ينفك مأباً يُمارس عراكً" فمنهوسٌ هناك وناهس لرأسي فغضَّت منه فالرأسُ هارس صباحٌ تَفَرَّى عنه ليلٌ عُكامس وكنتُ ، وقلبي قبلَ ذا منه واجس ولم تنبسط نحوي اللحاظ النواعس ليذعره بازي ٢ النهار المؤانس تنيرُ بأدناها الخطوبُ الحنادس وما اختلستنيه الصروف الخوالس ضواحكُ أقمارِ وَهُنُ عوابس بقربي أحقاف الرمال الأواعس فإن يعافير الظبساء خنافس ولا كزمان ساد فيــه الفلاقس

وإذْ شَمْلُنَا بَأَقِّ جَمِيعٌ مُحَسَّد فكان حوابُ الربع إذ أنا سائل كذلك حكم ُ الدهر آتِ وذاهبٌ فعرَّجْت عنه مُوجعَ القلب ثاكلاً " وفي طيّ مثنيّ الصفيح على الثرى غريب صفات الحسن إذتبغ حسنة إذا حُدُّ لم تحوِ الحــدودُ جهاتِيهِ فديناه ُ من ظَبِي يلوحُ ضياؤه ۗ عجبتُ لدهر لا بني وهو طالبي إذا ما اصطرعنا فالتداول بيننا فتسع وعشرون أتيحت سهامُها كأن تبياض الرأس ينفي سوادهُ أ فأهلاً بوفد الشيب إذ جاء وافداً ولما أتى رُدَّتْ نفوسٌ بغيظها ولم أرّ مثل الشيب أوْفي وَفيّةً " وكنا نجوماً طالعات مضيئةً لقد كان لي في بعض ذلك واعظ ٌ تناءينن عني كالغصون وأعرضت وقد طالما إرتاحت وهمزأت غصونتها ظبالا إذا قبس الظباء بحُسنها زمان يسودُ المرء فيه محقّر ً

١ غير واضحة في ص .

۲ غير واضع في ص .

إذا ازدحمت عند الملوك القلانس وطلنا فلم نكرك فما ثم نابس فأيسر فخري المفاخر هارس وإني بعرضي دون روحي منارس قريش العلكي أعياصها والعنابس ولا قبعكت بيعن ذرى المجد فارس فهن مواض صعد لا نواكس فعد مناوينا الحدود الأواكس فحد مناوينا الحدود الأواكس لكل منبع النيل في الناس فارس حمتها شياطين الردى والأبالس أقروا لنور حوالته الأحامس أقروا لنور حوالته الأحامس وذلت بهم المسلمين الكنائس وزارا وفيروز هنداة أشاوس

زعيمون أن يتقضى لنا دون غيرنا استمونا فما في دهرنا غير حاسد إذا ما تراميني مفاخر معشر وإني يعرضي دون دبي منتق سما بي ساسان ودارا وبعدهم فما أخرت حرب مراتب سؤددي منكنا ملوك الارض في كل جانب إذا شبت الحرب العوان فبأسنا فلما أتى الاسلام بالحق والحدي فلما أتى الاسلام فيهم وعطلت فلما ترى الله في الأرض باسهم وأعلن دين الله في الأرض باسهم فسائيل بسلمان وبالحسن الرضى فسائيل بسلمان وبالحسن الرضى

وقال رضي الله عنه إذ حبس يتشوق إلى أهله وولده وتروى لغيره :

قد طالما شرقت بالوجد أضلعه أ رجع الأنين سكيب الدمع مُفْزَعه قاسي الحديد فُواقاً ذاب أجمعه ظلت قواصفها بالياس تقرعه هبت له لوعة رقشاء تلسعه مُسَهَدُ القلبِ في خدّيه أدْمُعُهُ داني الهموم بعيد الدار نازحُها بأوي إلى زَفَراتٍ لو يُباشرُها إذا تخلّل في أرجائها فرحاً وإن وَنَتْ لوعة عن كُنْه صولتها

حنى رمته سحيقاً ضلَّ مرجعه كم فكرة داهمَتُهُ في مسارحها تسقيه سميًّا نقيعاً بات يتجرَّعُهُ توحي إلى القلب أسراراً تُقَطَّعُهُ نضوأ نبا بلذيذ النوم مضجعه وسادر الدمع حتى جعف مدمعه لما اصطفاه من الاعوازِ أَشْنَعُهُ آثارَ مسا الدهرُ بالأحرار يصنعه فعاد كالشن مرآه ومسمعه فالضيم ملبسه والسجن موضعه فبالأتين لـدى شكواه يرجعه قل كيفَ بهجع من في الكبال مهجعه أم كيف حالة ُ حيّ ساكن جدّ ألّ يرنو بعين أسير عزّ مطمعه وانشت من شمله ما كاد يَجْمعُهُ وكم أنين بنار الوجد يشفعه إلا ومن فَتَضْل ِ شجوي ما تُرَجّعه إلا ومن فضل وجدي ما تَجَرَّعَهُ اقرا السلام على من لم أُوَدُّعـه نعهده مكان لا أُضَيّعه أم كيف بعد بعادي عنه أربعه فلا يد عن يد الضرّاء تمنعه إليهم مسذ سعوا للبين أفظعه فعندهم وأبيك القلب أجمعه أقول والدهرُ قد غالت غوائلُه وحط مي مكاناً كان يرفعه

تاهت به في بحار الحُزْن فكرتُهُ ا ذكرى أُفَيْرَاخِيه ِ في كلّ ناحية ٍ كم قد تحمّل من أعباء نأيهم ُ قد عاند الحزن حي عاد يرحمه وصار يرحمه من كان يَعَدُّلُهُ ا تجول ُ حلَّتُهُ في ذاتِهِ فَتَرى جسم تخوَّنت الأيام جُنْتَهُ تناهبت نُوَبُّ الدنيا محساسنَهُ ُ يشكو إلى القيد ما يلقاه ُ من ألم يا هاجعاً والرزايا لا تُؤْرَفُهُ قد طال في هاويات السجن محبسه فكم زفير يقد الصخرَ أيسَرُهُ ما رجّعت سجعتها حيناً مطوّقة" ولا تجرُّع كأسَ الوجد من أحد يا راحلاً عند حيّ عنده رَمَقي وسلُّهُ بالله عن عهدي أبَحْفَظُهُ ۗ وكيف عنّي وعن أنسي تصبّرهُ تجهمت نُوب الدنيا لعامرها واطول شوقاه ً ما جد ً البعاد ُ بهم لئن تباعد جُنْماني فلم أرَهُم

عسى لطائفُ من لا شيء يُعْجزُهُ تحنوعلى شتملنا يومأ فتجمعه بمبتني المجد مذ حُلَّتْ تمائمه بحيث لا نوب الدنيا تضعضعه بحيثٌ يشتجرُ الحطنيُّ في صَفَدَ ويقطم السيف ذا بأس ويرضعه بالحاجب المرتجى السامي أرومته إلى هلال الذي بالسعند مطلعه سما إلى غاية في المجد سامية فَتَالَ عَايَةً مِمَا قِمَد كَانَ يُنزُمِعُهُ فأصبحت قلل السامين خاضعة لغزه وسداء المجمد موضعه وارتاح للعرف والحاجات يسألها فغض بالوقد والآمال مصنعه نعم الشفيعُ لمن ضاقتُ مذاهبُهُ إِ لدى الحليفة أسمى من يشقعه وكلُّ زارع خير عند مضطهد فسوف يحصد ما قبد كان يزرعه فعش عزيزاً على الأيام محتكماً ما هز ديل الصبا غصناً بزعزعه

منتخبات شعرية متنوعة

عباس بن ناصح

قال يصف طول الليل:

١ الصرمة : القطيع من الغم ؛ والهبع : ما نتج في آخر النتاج وضده الربع .
 ٢ أبرحتما : أفرطتها وبالغتها .

#### عبد الله بن الشمر

قال يتبرم بكثرة الصيد في الشتاء والبرد والحليد والغزوات في الصيف مع الأمير عبد الرحمن بن الحكم :

ليت شعري أمن حكديد خُلقنا أم خُلقنا من صخرة صماء كل عام في الصيف نحن غزاة والغرانيق غزونا في الشتاء الذ ترى الأرض والجليد عليها واقع مثل شُقة بيضاء فكأن الأنوف تُجدع منسا بالأشافي الحداد أو بالابساء الطلب الموت والفناء بإلحا خ كأنّا نخاف موت الفناء

١ الغرانيق : جمع غرنوق ، وهو طائر مائي أسود .

٧ الأشاني : جمع إشفي وهو المخرز .

#### أشعار للغزال آ

١

وإنَّ رجائي في الإيابِ إليكمُ وإن أنا أظهرتُ العزاءَ قصيرُ وإن كنتِ تبغينَ الوَداعِ فبالغي فدونك أحوالٌ – أرى – وشهور

۲

٣

إنَّ الفتاةَ وإنْ بدا لكَ حُبُها فبقلبها داءٌ عليكَ دفينُ وإذا ادَّعَيْنَ هوى الكبيرِ فإنَّما هُوَ للكبيرِ خديعة وقَرُونُ وإذا رأيتَ الشيخَ يهوى كاعباً فعَلَيْهُ من دَرَكِ القُرُونِ زُبُونُ

٤

أَنَّا شَيخٌ وقلتُ في الشيخِ شيئاً يعلمُهُ كُلُّ أَسِلهِ وَذَهَ عَنِينَ كُلُّ أَسِلهِ وَذَهَ عَنِينَ كُلُّ مِن كَسُ بِ الجواري فَحُدُهُ لَا يُعَلَّمُ مِن كَسُ بِ الجواري فَحُدُهُ لَا يُعَلِّمُ مِن كَسُ بِ الجواري فَحُدُهُ لَا يُعَلِّمُ مِن كَسُ

١ المقطعات من ١ - ١١ استخرجت من بهجة المجالس لابن عبد البر (مخطوطة دار الكتب المصرية).

وَمُرَاءِ أَخَذَ النّا سَ بِسَمْتُ وَقُطُوبِ وخشوع يشبه السق م وضعف في الدّبيب قلت : هل تألم شيئاً قال : أتقال الذنوب قلت : لا تعن بشيء أنت في قالب ذيب إنما تبني على الوث بنة في حين الوثوب ليس من يخفى عليه منك هذا بلبيب

> تسألني عن حسالني أم عُمَرُ وهي تترَى ما حل بي من العبر

وما الذي يتسال عنه من خبر وقد كفاه الكشف عن ذاك النظر وما تكون حالي مسع الكبر اربد مني الوجه وابيض الشعر وصار رأسي شهرة من الشهر وتبيست نضرة وجهي وافشعر ونقص السع بنقصان البصر وصرت لا أنهض إلا بعد شر لو ضامي من ضامني لم أنتصر فانظر إلى واعتبر ثم اعتبر

فسإن للحليم في معتبر

لقد فَسَدَتْ فما تَلْقَى بها مَنْ ليس ذا شَجَن ِ وَصَارِ الْحَيْ فِي الْكُفْنِ ِ وَصَارِ الْحَيْ فِي الْكُفْنِ

٨

طالبُ الرّزقِ الحكلال لا يقرّ أساره وليّنله على سفر في الحرّ والبرد وأوقات المَطرَ وماكه في ذاك نزر عتقر إن الحسلال وحدّه لا يختمر أين ترى مالاً حسلالاً قد ثمر ما إن رأينا صافياً منه كرر

4

إنتي حلبتُ الدهرَ أصنافَ الدّررُ فمرّةً حلوٌ وأحياناً مقر وعلقماً حيناً وأحياناً صبر وجلُ ما يسقيكه السدهر كدر فلم أجد شيئاً من الفقر أمسر ألا ترى أكثر من فيها يفر غافة الفقر إلى نار سقر

وإنَّ مُقامي شطرَ يــوم عنزل أخـــافُ عــنى نَفْسي به لكثيرُ وقد بهرُبُ الإنسانُ مِن ْخيفَة الردى فَيُدركهُ مـــا خاف حيثُ يَسيرُ

۱۱

وإن أعطيت سلطاناً فتحاذر صولة الزمن المنو السلطان موصوف بحسن الرأي والفطن ويصبح رأيه المحمو د منسوباً إلى الأفن وتبصر في مطيت سقوط العين والأذن وتسترخي مفاصله وتكسى كسوة الحزن كأن بشاشة السلطا نحين تزول لم تكن

11

قال لي يحيى وصر نا بين موج كالجبال وتولننا رياح من دبور وشمال شقت القلعين واذ بتت عرى تلك الحبال وتمطى ملك المو ت إلينا عن حيال فرأينا الموت رأي الدعين حالاً بعد حال لم يكن للقوم فينا يا رفيقي رأس مال

غالبت منه الضيغم الأغلب كُلُفْتَ يَا قَلَبِي هُوًى مَتْمِبًا تأبى لشمس الحسن أن تغربا يلقى إليها ذاهب مذهب تُطلُّع من أزرارها الكوكبا أحلى على قلبي ولا أعذبها مُشْبِهِهُ لم أعد أن أكذبا دعابة توجب أن أدعبسا قد يُنْتَجُ المرء كذا أشهبا وإنّما قلتُ لكى تعجبًا

إنى تعلّقتُ مجــوسية ً أقصى بــلاد الله في حيثُ لا يا نودُ يا رود َ الشباب التي يا بأبي الشخص الذي لا أرى إن قلتُ يوماً إن عيني رأت قالت أرى فتوديه قد نتورا قلّت لها يا بأبي إنه فاستضحكت عُجبًا بقولي لهـا

قصدتُ بمدحي جاهداً نحو خالد أَوْمَـٰلُ من جدواه فوق مُناثى فلم يعطني من ماله غير درهم تكلُّفه بعد انقطاع رجائي كما اقتلع الحجَّامُ ضرساً صحيحة " إذا استُخرجت من شدّة ببكاء

# عبد الله بن فرح

حيى يلوح له ضباب دخان مثل اقتياد النجم للحيران يبدي كمين مطابخ الإخوان ينتبيه أين تناكح الزوجان جولان مضطغن على الحلان كالحيل صائمة ليوم رهان بعمان أصبح جمعهم بعمان منه ولا شوق إلى لقيان نهما عليه تساقيط الذبيان في لقمة كتخمط السكران حمل وفي أعفاجه حملان حيان لو أغنت قرى جيان عينه مدى نجران عينه مكن عنرمات نيته مدى نجران منه وتلقاه بكل مكان

قال في طفيلي يدعى ابن الإمام : أفديك مين متوجـــد غضبان يقتادُه شمُّ القتارِ بأنفيه ِ وعلا الدخان بشنت طولة مربيأ وبحانة الملهين جاسوس لــهُ صّب الله الطُّوفان مرتاح إلى ال فترى الإماميين حوَّل ركابه لَوْ يَسْمعون بأكلَة أو شربة زار الفتى القرشيُّ لَا لتعهدُ حتى إذا وُضع الخوان تساقطوا ورأيتَهُ مين بينهم متخمطاً لم ينصرف إلا وفي أكمــامه وأخو ثقيف فرًّ منه قاصداً لو حلَّ في نجران لم يبعد عــلى كالموت تسعىفي التخليص جاهدأ

## عبد الملك بن جهور

١

وأعذب الحلق عندي منطقاً وفما من الهوى صيرتني في الورى علما إلا بعثت عليها بالهوى سقما تبرئماً بالذي يلقى ولا ندما

فارحم مقام عب ما شکا وبکی

يا أحسن النّاس في عيني مبسما

حلت بقلبي من عينيك نازلـة "

لَم ْ تبق جارحة مني أقلبها

۲

فكينف بأن أراك وأن تراني حداراً أن يبوح به لساني علينك لما رآك الحافظان بيان الدمع أعرب من بياني

وأكرَهُ أن يمثلك التميي ولو أني استطعت لفرط شجوي وما أشكو إليك بغير دمعي

أجلك أن تحل بك الأماني

# أحمد بن فرج

يا غيم أكثر حاجتي سقي الحمى إن كنت تسعف رشف صداه فطالما روى الصدى فيه الترشف واخلع عليه من الربيب ع ووشيه ثوباً مصنف حتى تسرى أنهاء وكأنها أعشار مصحف وتخال مرفض الندى في روضه شكلاً وأحرف

۲

وطائعة الوصال عففت عنها وما الشيطان فيها بالمطاع بدت في الليل ساترة ظلام ال دياجي منه سافرة القناع وما من لحظة إلا وفيها إلى فين القلوب لها دواعي فملكت النهي جمّحات شوقي لأجري بالعفاف على طباعي وبت بها مبيت الطفل يظما فيمنعه الفطام عن الرضاع كذاك الروض ليس به لمثلي سوى نظر وشم من مناع ولست من السوائم مهمكلات فأتخذ الرياض من المراعي

#### ابن عبد ربه

وعلى الذي لم يتعدلني أعدينتي وسهى المشيب عن الذي ينهينتي عن عهدهن إذا العيون رأيني وعسلى معاداة الصبا عادينتي أضعاف ما أدنينتي دائي بهن ، وربما داوينتي حررةا بنار جحيمها أصلينتي

بكرت على عواذلي بللحينتي الصبا ايها عليك فقد كبرت عن الصبا أتى وكيف وقد رأبن تغيري وعلى مفارقة الشباب شمن بي أدنيني حتى إذا النهب الحتوى وفتنتي بلواحظ تشكو الفنى بذكين في قلي وبين جوانحي

إذا اخضرً منها جانبٌ جفَّ جانبُ عليها ولا اللذات إلا مصائبُ وقرَّتْ عيونُ دمْعُها اليومَ ساكبُ على ذاهبٍ منها فإنكَ ذاهبُ

هي الدارُ ما الآمال إلا فجائعٌ ع فكم ستخينت بالأمس عين قريرة و فلا تكتحل عيناك منها بعبيرة ع

ألا إنها الدنيا غضارة أيكة

ومدامية صلى الملبوك لوجهها مين كثرة التبجيل والتعظيم ورقت أديمُها فكأنها شيبت مين التسنيم

وكأن عين السّلسبيل تفجّرت راحٌ إذا اقترنت عليك كؤوسها تجري بأكناف الرياض وما لها حتى تخال الشمس يُكسّفُ نورها

لك عَنْ رحيق الجنة المختوم خلت النجوم تقارنت بنجوم فكك سوى كفتي وكف نديمي والأرض ترعد وعدة المحموم

٤

صحیفة أفنیت لیت بها وعسی یراعة غرانی منها ومیض سنا فصادفت حجراً لو کنت تضربه کانتما صیغ من بخل ومن کذب

عنوانها راحة الراجي إذا يتسا حتى مددت إليها الكف مقتبسا من لؤمه بعصا موسى لما انبجسا فكان ذاك له روحاً وذا نفسا

0

أتقتلني ظلماً وتجحدني قتنلي أطلاب ذحلي ليس بي غير شادن أغار على قلبي بعينيه شادن بنفسي التي ضنت علي بوصلها إذا جنتها صدّت حباء بوجهها كتمت الهوى جهدي فحرره الأسي وأحببت فيها العذل حباً لذكرها وأحبت فيها العذل حباً لذكرها أقول لقلبي كلما ضامة الأسي برأيك لا رأيي تعرضت للهوى

وقد قام من عينيك لي شاهدا عدل بعينيه سحر فاطلبوا عنده ذحلي أطالبه فيه ، أغار على عقلي ولو سألت قتلي وهبت لها قتلي فيعجبني هجر ألذ من الوصل بماء البلا هذا يخط وذا يملي ولكن ذاك الجور أحلى من العدل فلا شيء أشفى في فؤادي من العدل إذا ما أبيت العز فاصبر على الذل وأمرك لا أمري وفعليك لا فعلي

وجدت الهوى نصلاً لموتي مغمداً فجردت ثم انكيت على النصل فإن كنت مقتولاً على غير ريبة فأنت الذي عَرَّضت نفسك للقتل

وإنتي الأغضي الطرف عنك جلالة وخوفاً على خدّيك من لحظاتي ولو أنني أهملت عيني بأن ترى سناك لحالت دونها عبراتي رأيت وشاة الكاشحين أباعداً ولكن دمعي من عديد وشاتي زعمت بأنتي حلت عنك ولم أكن أعنيك في بني وفي حسراتي وهك أنا إلا طالب لمنيني إذا حكت عن في يديه حياتي

### یحیی بن هذیل

\_

لا تلم هائماً قد استحسن الوج لم وكل أمره إلى استحسانيه فأنا الطائع المشوق لمن صا ريريني الهوان في عيصيانيه مر بي خاطراً يكاد من العج به أن يراع في ريعانسه في ملاء كأنه وهو فيها ورد خديه في جني سوسانيه يشتكي بالفتور من كسل المشي ولا يشتكيه من أجفانيه ولقد شفي وأسهر طرفي لمع برق يرف في لمعانسه شيمته والظلام يفر عنه كافترار الزنجي عن أسنانه

۲

غنى وفوق جَناحيه سقيط ندى والغيم يُنجز للحوذان ما وعدا يهفو به خوط ريحان تُغازلُه في الجوّ ريح فتلوي مَتْنَه أودا إذا استقل ومس الأرض تحسبه مصليًا إن تلقى سجدة سجدا له ثلاثة ألوان تخال بها زمرداً وعقيقاً جاورا بردا

٣

والأرضُ عاطرةُ النواحي غَضَّةٌ خضراء في ثوب أغرَّ جَديد والحساءُ تدفعه إليك مثاعبٌ شي من الميثاء والجلمود

صاف على صفة المها ومذاقه شهد"، فخذ من طيّب وبَرود ملاً التلاع فأقبلت وكأنتها هجمات حيّات ذوات حُقود تنحو إلى حال الغطيط وربما زأرت فتسمعها زئير أسود وتثير طافية الحصى فكأنتها دلّت على الساعات فهم بليد

٤

وقفتُ على علياء والجزع بيننا لأنظرَ من نارٍ على البعد تُوقَدُ تقومُ بطول الرمح ان هبّت الصّبا وعند سكون الربيح تهدا فتقعد فشبهتها في الحالتين بقارىء إذا اعترضته سجدة ظلّ يسجد

٥

وأرى بقية مفرق قد فُرْقَتْ ليرى بها ريشُ الغرابِ غريبا كالطير لما فاجأتها هجمة للصقر فرَّت في الجهاتِ هروبا أو كافتراق السَّفْر في ديمومة لم يحرجوا من قفرها تأويبا

#### يوسف بن هارون الرمادي

١

وما عجبي إلا من الفرس إنهم لهم حكم قد سيرن في الشرق والغرب لنركهم أن يعبدوا نار زينب ونبار هوى منها توقد في قلبي وما بي تحبيب الذنوب إليهم ولكن حسن الذنب عذر لدى الذنب وأحبب بها ناراً توقد للقيرى حلالاً لأهل الأرض حيجراً على الصب وما حر تلك النار إلا سلامة وبرداً لدى النار التي أودعت قلبي

۲

وقال حين أريقت الحمور وأحرقت الحانات أيام الحكم المستنصر :

وترمضي بليتهم لعمري بفقد حبائب ومنوا بهجر لفرقتها فليس مكان صبر دماء فوق وجه الأرض تجري وطبق أفق قرطبة بعطر وما سكنته مين ظرف بكسر تركتم أهلها سكان قفر بزعمكم فإن يتك عن تحري وفر عن القضاء مسير شهر

بخطب الشاربين يضيق صدري وهل هم غير عشاق أصيبوا أعشاق المدامة إن جزعم سعى طلا بكم حتى أريقت تضوع عرفها شرقا وغربا فقل للمسفحين لها بسفح تحريثم بذاك العدل فيها فإن أبا حنيفة وهو عدل المساوية المدل فيها

إذا جاء القياس أتى بدرر فقيه لا بدانيه فقيه يقطُّعُهُ بلا تغميضِ شَفَو وكان من الصلاة طويل ليل يواصلُ مغرباً فيه بفجر وكان له من الشُرَّاب جارٌ مضاع بسجنه من آل عمرو وكان إذا انتشى غنتى بصوت ال ليوم كريهة وسداد ثغر » ﴿ أَضَاعُونِي وَأَيُّ فَتُنَّى أَضَاعُوا ولم يكن الفقيه ُ بذاك يدري فغيّب صوت ذاك الجار سجن ٌ فقال ً وقد مضى ليل ٌ وثان ولم يسمعه غني « ليت شعري » لخير قطعُ ذلك أم لشرّ أجاري المؤنسي ليلا غناء أتناه أ به المحارس وهو يسري فقالوا إنّه في سجن عيسى يـكون برأسه لجليـل أمر فنادى بالطويلة وهي ممتا فلاقاه بإكرام وبسر ویـَمـّـم ّ جــاره عیسی بن موسی بعمرو قال : يطلق كل عمرو فقال : سجنت لي جاراً يُسمّى فقیه ولو سجنتُهُم بوتر بسجبي حين وافقه اسم جار اأ لحار لا يبيت بغير سكر فأطلقهم له عيسى جميعاً وإن أحببتَ قبل لطلاب أجر فإن أحببت قل لجوار جــار تطلبه تخلصه بسوزر فإن أبا حنيفة لم يؤب مين وكم نهي نواقعه بجهر نواقعُها من أجل النهي سرّاً

٣

ونزل أبو عمر يوسف بن هارون الرمادي على بني أرقم بوادي آش فقدُ م إليه فيما أكرم بـ ه طبقُ ورد ، وكان في فصل الشتاء ، فاستغربه م أخذ منه وردة واحدة وقال بديهة أ

يا خلود الحُور في إخجالها قدعلتها حمرة مكتسبة اغتربنا ، أنت من بجانة وأنا مغترب من قرطبة واجتمعنا عند إخوان صفاً بالندى أموالهُم منتهبة عصبة إن سئيلت عن نسبة فإلى أرقمها منتسبة إن سئيلت عن نسبة فإلى أرقمها منتسبة إن للمي لك قدامهم ليس قيه فعلة مستغربة لاجتماع في اغتراب بينها قبل المغترب المغتربة

### عبد الملك بن إدريس الجزيري

قال ينشوق إلى ابنه الأصغر وهو سجين :

نأيُ الأحبة واعتبادُ تـذكُّري ألوى بعزم تجللدي وتصبري عيني الهجوع فلا خيال يعتري شحط المزارُ فسلا قرارَ ونافرتُ وألان عودي وهو صلبُ المكسر أزرى بصبري وهو مشدود ُ القوى بالعيش طيّ صحيفة لم تُنشَر وطوى سروري كله وتلذذي بضمير تذكاري وعين تفكري هلاً بما ألقى الحبيبَ توهماً حبُّ البنين ولا كحبِّ الأصغر وإذا الفتى فَقَد الشبابَ سما لـه عجباً لقلبي يوم راعتنا النوى ودنا فراقك كيفً لم يتفطّر لولا السكون ُ إلى أخيك َ الأكبر ما خلتني أبقى خلافك ساعة ً إنسان عيني إن نظرتُ وساعدي مهما بطشتُ وصاحبي المستوزر ذكرته فشكا إلي بأكثر فإذا شكوت إليه شكوى راحة حظ المعلمي من قداح الميسر أربى على فحظه مما بنا

### ابن دراج القسطلتي

. 1

دعى عزمات المستضام تسيير فتنجدُ في عرض الفلا وتغـورُ لعلُّ بمــا أشجاك من لوعة النوى يُعَزُّ ذليلٌ أو يُفكُ أسيرُ ألم تعلمي أن الثواء هو التوى وأن بيـوت العــاجزين قبـورُ ولَّم ْ ترجري طير السُّرى بحروفها فتنبشك إن يَمَّنَ ۚ فهي سرورُ تخوّفني طول السفار وإنه لتقبيل كفّ العيامريّ سيفيرُ دعيني أرد ماء المفاوز آجناً إلى حيثُ مساء المكرمات نميرُ وأختلسُ الأيَّامَ خلسـةَ فاتك إلى حيث لي من غدرهن ّ خفـيرُ فإن خطيرات المهالك ضُمَّن ۗ لراكبهـــا أنَّ الجــزاء خطــيرُ ولمَّا تَدَانَتُ للوداعِ وقد هَفَا بصبريَ منهـــا أنّــة وزفـيرُ تناشدني عهــد المودَّة والهوى وفي المهمد ميغوم النداء صغميرأ عَيْنِيٌّ بمرجوع الحطاب ولفظهُ ً بموقمع أهواء النفوس حبسيرً تبوّأ ممنوع القلوب ومُهدّت لهُ أذرعٌ محفوفةٌ ونحسورُ فكل مفسداة النرائب مرضع ا وكلُّ محيَّاة المحاسنِ ظـــيرُ عصيتُ شفيعَ النفس فيه وقادني رواحٌ لتدآب السّرى وبكورُ وطار جناحُ الشوق بي وهفت بهــا جوانحُ من ذعر الفراق تطييرُ لئن ودَّعَتْ مي غيــوراً فإنـــي عــــلى عزمني من شجوهـا لغيورُ ولو شاهدتني والصواحد تلتظي عــليَّ ورقراقُ السراب يمــورُ أُسلُّطُ حرَّ الهاجراتِ إذا سطا على حُرٌّ وجهي والأصيلُ هجيرُ

وأستنشقُ النكباء وهي بوارحٌ وأستوطىء الرمضاء وهي تفورُ وللموت في عسين الجَبَانِ تلوّن ٌ وللذَّعرِ في سمع الجريء صفيرُ لبان لها أنتي من الضَّيم جازعٌ وأنتي على مض الحطوب صبورُ أميرٌ على غَوْل التنائيف ما له إذا ريــعَ إلاّ المشرفيُّ وزيرُ وجَرْسي لجنَّان الفَكلة سميرُ وللأسد في غيل الغياض زثيرُ كواعبُ في خُضْرِ الحدائق حُورُ كۋوس مها والى بهن مديرُ عــــلى مفرق الليل البهيم قتيرُ وقىد غض أجفان النجوم فتورُ وأنتي بعطف العمامري جديرُ وتصديق ظنّ الراغــين نَزُورُ وليس عليه للضلال مُجــيرُ شموس" تلالا في العلى وبُــدُورُ من الحميَّريِّينَ الذين أكُفُّهُم " سحائب تهمي بالندي وبحـورُ ذوو دُوَّلِ الْمُلْكِ التي سَلَفَتْ بها فَمَ أَعْصُرٌ مُوصُولَةٌ ودهورُ لهم بَذَلَ الدَّهُرُ الآبيُّ قيادَهُ وهم سكَّنُوا الأيامَ وهي نَفُورُ وهم ضربوا الآفاق شرقاً ومغرباً بجمع يسيرُ النصرُ حيثُ يسيرُ وهم يستقلون الحياة لراغب ويستصغرون الخطب وهو كبيرً وهم نصروا حزب المروَّة والهدى وليس لها في العالمـين نصيرُ وهم صدَّقُوا بالوحي لمسَّا أَتَاهُمُ ومسا النَّاسُ ۚ إلا عائدٌ وكَفُورُ مناقبُ يعيا الوصفُ عن كُننه قدرها ﴿ ويرجعُ عنهـا الوهمُ وهو حَسيرُ

ولو بَصُرَتْ بِي والسّرى جُلُ عُزمتي وأعتسفُ المَوْماةَ في غَسَق الدجي وقد حوَّمَتُ زُهْرُ النجوم كأنّها ودارت نجـومُ القطب حتى كأنَّها وقد خيلت طرق المجرَّة أنها وثاقيب عزمي والظلام مروعً " لقد أيقنت أن المني طوع مستي وأنتى بذكراه لهممتى زاجر" وأي فتى للدين والملك والندى مُجيرُ الهدى والدين من كلّ ملحد تلاقت عليه من تميم ويعرب

وكل ً رجاء في سواك غُرُورُ تُواليكَ منها أَنْعُمُ وحُبُورُ ولا فقدت أيامك الغُرَّ أنفس حياتُك أعيــاد لهم وسرورُ ولما توافَوُا للسسلام ورُفَّعَتْ عن الشمس في أفق الشروق ستورُ صفوفٌ ومن بيض السيوف سطورُ وآيات صنع الله كيف تُسُيرُ وقسام بعبء الراسيات سرير وأدنئوا ببطاء والنواظر صورأ وحازت عيون ملأهما وصدورُ وقــدَّرَ فيك المكرمات قديرُ وفكرُكَ في أقصى البـــلاد بسيرُ وأين جيوشُ المسلمين تُغيرُ جهازٌ إلى أرض العدى ونفيرُ أراقم ُ في شُمِّ الربي وصُقورُ وسعدُكَ بالفتح المبين بشـيرُ وعبدٌ لنُعْماكَ الحسام شكُورُ إلى سبب يدني رضاك فقـيرُ لريب وصرف للزمان يجـورُ جرت لي بَرْحاً والقضاء عسيرُ وفائي ــ إذا عزَّ الوفاءُ ــ قصــيرُ فقُدُ في لكشف الحطب والحطب معضل وكلُّني لليث الغاب وهو هصور ويعمل في الفعل الصحيح ضمسيرُ

ألا كل مدح عن مداك مقصر تَمَلَّيْتَ هذا العيدَ عدَّةَ أعْصُر وقد قام من زُرْق الأسنة دونها رأوا راحة الرحمن كيف اعتزازُها وكيف استوى بالبحر والبدر مجلس فساروا عجالاً والقلوب خوافق ً يقولون والإجبلال ُ يُخْرَسُ أَلْسُناً لقد حاط أعلام الهدى بك حائط ا مقيم " على بذل الرغائب واللُّهمَى وأين انتوى فل الضلالة فانتهى وحسبُكُ من خفضِ النعيم مُعَيَّداً فقُدُ هما إلى الأعداء شعثاً كأنها فعزمُكُ بالنصرِ العزيزِ مُخَبِّرٌ وناداك يابن المُنعمين ابنُ عَنْشُم ة ـ غنی بجدوی راحتیك وإنه ُ ومن دون ستري عفتي وتَجَمَّلي وضاءل قدري في ذراك عـواثق " وما شكر النخعيُّ شكري ولا وفي فقد تخفض الأسماء وهي سواكن وتنبو الرَّدَيَّنييَّاتُ والطولُ وافرٌ وينفذ وقعُ السهم وهو قصيرُ حنانيكَ في غفرانِ زلّةِ تاثبٍ وانَّ الذي يجزي به لغفورُ

وعَمَرْتُ كأس صباً بكأس تصاب واللهو ، واللذاتُ قَـد تغري بي من صرف كأس أو جفون كعاب أمنأ ولا نصغي لنعب غراب ومحاسن ُ الدُّنيــا بغـــير نقاب فثنى سنى دردني على الأعقاب تسعى بجدّتها إلى أتسرابي وخلت معاهدُها من الأحباب وخواطري بنــوافـذ النُّشـّاب تُعْيِيي التجلُّد واحتسبْتُ مصابي أَلا أخيس بحرمة الآداب صبراً وغادرني السقام ُ لما بي وكففتُ عن سعى الحسود عتابي حظـًا وأن الدهرَ غـير محاب أبداً إذا عمّ القضاء الآبي خُدُعَ المنى وعلائقَ الأسبابِ ونكداك محيائي وحمدك دايي

أنفيتُ خيلي في الهـوى وركـابي وعُنيتُ مُغَرَّى بالغواني والصّبا في غمرة لا تنقضي نُشُوانُها أيام لا نترتاع من صرف النـوي أيام وجه الدهر نحوي مشرق ً ولقد أضاء الشيبُ لي سُنَنَ الهدى ورأيتُ أردية النهى منشـورةً ورأيتُ دار اللهو أقوى رَبْعُها وخلتُ بيَ النَّكَبَاتُ ترمي ناظري ولكتم أصابتني الخطوب بشكة حفظاً لعلم حاز صدري حفظه حتى تركنتُ الدهرَ وهــو لمـــا به وصرفتُ عن صرف الزمــان ملامتي علماً بأن الحرص ليس بزائد همم الفتي نُكُبُ تبرَّحُ بالمي فقطعت يا منصور نحوك نازعـاً فرضاك تأميلي وقربك ممتي

٣

سأمنعُ قلبي أن يمن إليك وأنهى دموعي أن تفيض عليك أغدراً ولم أغدر وخوفاً ولم أخن لقد ضاع لي صدق الوفاء لديك بفيعلك عيب الحسن عندي وإن غدت مهاة النقا والشمس مشتبهيك اصد بوجهي عن سنا الشمس طالعا لأن صار منسوب الصفات إليك وأستفظع الشهد اللذيذ مذاقه ليمطعم الموجود في شفتيك وأصرف عن ذكر الك سمعي ومنطقي ولو نازعتنيها حمامة أينك ولو عن لي ظبي الفيلا لاجتنبته لتمثال عينيك وسالفتيك

#### ابن شهید

بدارتها الأولى نُحيِّ فناءها حواها الجوى لمّا نظرتُ جواءها وقد شمتُ ما رابَ الحمي وأساءها رتعتُ بها حتى ألفتُ ظباءها ولا ذئبَ مثلي قد رعى ثمَّ شاءها ليالي يهديني الغـرام ُ خباءها بكيتُ لها لمّا سمعتُ بكاءها بكى بين ليلي فاستحث غناءها وتأبى الحسانُ أن أطيقَ لقاءها وكيف استفز الغانيات إباءها ترضيت بالعرض الكريم جزاءها فأكرمتُ نفسي أن تُريقَ دماءها فنتى لم يُشجّعُ حينَ حانَ رياءها شبا فكرات قد أطال مضاءها يد سَبَقَتْهُم يَتَقُونَ عداءها كريم إذا راء المكارم جاءها

خليلي عوجا بارك الله فيكما ولا تمنعاني أن أجود بأدمع فأقسم ما شمتُ الغداةَ وقودَها ميادين أفراس الصّبا ومراتع فلم أرَّ أسراباً كأسرابها الدُّمي ولا كضلال كان أهدى لصبوتي وما هاجَ هذا الشوقَ إلا حمائمٌ " تغن فلا يبعد بدي الأيك عاشق " أنا البحرُ لا يستوهنُ الحطبُ طاقني عجبتُ لنفسي كيف مُلككها الهوى ولو أنبي أنحت على أكارم ولكن ً جرذان الثغور رَمَيْنَتَني تيمم قصدي النائبات فردها إذا طرقته الحادثات أعارها أما وأبي الأعداء ما دفعتهم جَزَاهُمْ بما حازوا من الجهل حلمهُ

أم سَنا المحبوب أورى أزْنُدُا هبٌّ من موقده مُنكسراً مسبيلاً للكُمّ مرخي للرِّدا يمسحُ النعسة من عيني رشاً صائد في كلّ يوم أســـدا أَوْرَدَ تَسْهُ لُطُفُاً آياتُهُ صَفُوةً العيش وأرعتُهُ دَدا من صريح لم تُخالط زَبدا تشف من عملك تبريح الصّدى قائلاً: لا، ثم أعطاني السدا كلَّما كُلَّمني قَبَّلْشُهُ فهو إمَّا قال قولاً ردَّدا وارتشافي الثغرَ منه أدُّرَدا فتراني الدهر أجري بالكُدرَى قال لي يمطُلُ : ذكِّرني غدّا وسقاه الحسنُ حتى عَرَبُدَا أغيداً يعرو نباتاً أغيدا ينفض ُ اللَّمَّة من دمع الندي رشأ بل غادة ممكورة عممت صبحاً بليل أسودا أُحَّحَتْ من عضي في نهدها ثم عَضَتْ حُرَّ وجهي عَمَدا لا شفاني الله منها أبدا ومكان عازب عن جيرة أصدقاء وهمم عين العيدى ذي نبات بُلْبِيلَت أعرافُه كعذار الشَّعر في الحد بدا وحدود الماء منه أبردا وتبلاقتنى الأماني سُجّبا

فهو من دل عراه 'زُبُدَة" قلتُ : هَبُ لي يا حبيبي قبلــةً فانشی يهتز من منكبــه كادَ أن يرجع من لثمي لـه قال لي يلعبُ : خذ لي طائراً وإذا استنجزتُ يوماً وَعُـدَهُ ۗ شربت أعطافُه حمر الصبا وإذا بتُّ به ِ في روضَة ِ قَامَ فِي الليلِ بَجْيدٍ أَتْلُمَعٍ فأنا المجروح من عَضَّتها تحسبُ الهضبّة منه جبلاً قلتُ إذا خَيتمتُ فيه قاطناً وبني الأحرار حولي أعبدًا والردى يحذر من خوفي الردى وإمسام أم فينا فهدى قمراً يحميل منه فرقدًا ان زمان جار أو صرف عدا مثل من يعشو إلى نار الحدى

ورث من أصبحت في أيّاميه ملك يُحسب عد لا ملكاً ملكاً ملكاً ملكاً ملكاً خيلته والرمع في راحته نعم ما اخرت لنفسي فاعلموا ليس من يعشو إلى نار القرى

٣

ولمّا تملأ من سكره فنام ونامت عيونُ العَسَسُ دنوتُ إليه على بُعْده و دُنو رفيق درى ما التَّمَسُ أُد بِأُ إليه دبيبَ الكرى وأسمو إليه سُمُو النَّفَسُ وبتُ به ليلتي ناعماً إلى أن تَبَسَمَ ثَغْرُ الغَلَسُ أُقبَلُ منه سواد اللَّعَسُ أُقبَلُ منه سواد اللَّعَسُ

## ابن حزم الأندلسي

قال يخاطب قاضي الجماعة بقرطبة أبا المطرف رحمه الله من قصيدة ا

على أنه حقياً بي العالم الطب أَلُمْ بجاليني جسلاءً مُجَرَّبٌ أتى سابقاً والكل ينجرُّ أو يحبو بأني من أفلاك ذا الأدب القطبُ ولم يستر عنك النيازك والشهب وأن يستفزُّ الحلم من قولي العُـُجبُ ولیس علی من بالنبی اثنسی ذنب حفيطٌ عليم ما على صادق عتبُ تساوى لديه اللحم والحجر الصلبُ وفاض عليها لجة ُ البحر لم يَحْبُ بلي مسرحي في كلِّها الواسع الحصبُ بإنفاقه لا بل يزيدُ وينصبُّ من الزمن الغدَّار آلاته الحُـُدُبُ أنا جامعُ التاريخ مذ نبتَ الهَـضُبُ وبصحبني حيث استقلت بي النجب ولكن عيبي أن مطلعيَ الغربُ لحد على ما ضاع من ذكري النهب

ولا غرو أن يستوحش الكلف الصب

فحينئذ يبدو التأسيف والكرب

أعيذُكُ أن ترتاب في أنتي الذي أمثلك يعشو عن مكاني ويمتري أيخفى عليك البدر ليلة تمله وحاشاي أن يمتد ً زهوٌ بمنطق ولكن ۚ لي في يوسف خير أسوة يقول ــوقال الحق والصدق ــ انبي فلو كُسي الفولاذُ حدة خاطري ولو كان للنيران بعضُ ذكائــه وما اختص علم دون علم بوجهتي ومالي عميم ٌ لست أخشى نفاده سموتُ بنفسي لا بمجـد هوت به وإن شئت أخبار الدهور فإنبي يسافرُ علمي حيث سافرتُ ظاعناً أنا الشمس في جوُّ العُلُوم منيرة ً ولو أنتني من جانب الشرق طالعٌ ولي نحو أكناف العراق صبابة" فإن يُنزل الرحمن رحلي بينهمُ فكم قائل أغفلتُه وهو حاضرٌ وأطلب ما عنه نجيء به الكتبُ هنالك يدرى أن للبعد قصة وأن كساد العلم آفته القربُ فيا عجباً من غاب عنهم تشوقوا له ، ودنو المرء من دارهم ذنبُ وإن مكاناً ضاق عني لضيتى على أنه فيح مهاميهه سهب وإن رجالا صيعوني لضيت وإن زماناً لم أنل خيصبه حَدث ب

المراجع والفهارسن



#### المراجع

الإحاطة في أخبار غرناطة للسان الدين بن الحطيب ( الجزء الأول ) . نشر الأستاذ عبد الله عنان . القاهرة ، ١٩٥٥ .

الإحكام في أصول الأحكام لابن حزم (١ - ٨). مطبعة السعادة ، القاهرة ، ١٣٤٥. أخبار الغناء والمغنين بالأندلس للدكتور إحسان عباس . مجلة الأبحاث ، السنة ١٦ ، الجزء الأول ، آذار ١٩٦٣.

إعتاب الكتّاب لابن الأبّار (مخطوطة بدار الكتب المصرية).

الإعلان بالتوبيخ لمن ذم التاريخ للسخاوي • ط . القاهرة .

أعمال الأعلام للسان الدين بن الحطيب . تحقيق الأستاذ أ . ليفي بروفنسال . ط . دار المكشوف . سروت ، ١٩٥٦ .

أَلْفَاظَ مَعْرِبِيةَ مَن كَتَابِ ابن هشام اللَّحْمِي للدكتور عبد العزيز الأهواني . مجلة معهد المخطوطات ، المجلد الثالث ، الحزآن الأول والثاني .

البداية والنهاية في التاريخ لابن كثير ( الجزء الحادي عشر ) . ط . مصر ، ١٣٥٧ . بغية الملتمس للضبي . مطبعة روخس ، مجريط ، ١٨٨٤ .

ربغية الوعاة للسيوطي . الطبعة الأولى ، مطبعة السعادة ، القاهرة ، ١٣٢٦ .

بهجة المجالس لابن عبد البر ( مخطوطة دار الكتب المصرية ) .

البيان المغرب في أخبار المغرب لابن عذاري (جزآن) . ط . بيروت ، ١٩٥٠ .

البيان المغرب في أخبار المغرب لابن عذاري (الجزء الثالث) . تحقيق الأستاذ أ. ليفي بروفنسال .

تاريخ افتتاح الأندلس لابن القوطية . ط . مجريط ، ١٨٦٨ .

تاريخ الحكماء للقفطي . تحقيق الأستاذ جوليوس ليبرت . ليبسك ، ١٩٠٣ .

تاريخ العلماء والرواة للعلم بالأندلس لابن الفرضي ( ١ ــ ٢ ) . ط . القاهرة ، ١٩٥٤ .

تاريخ عبد الرحمن الناصر لمجهول . تحقيق الأستاذين أ . ليفي بروفنسال وغرسية غومس . ط . مدريد ــ غرناطة ، ١٩٥٠ .

تاريخ الفكر الأندلسي لآنحل بالنثيا . ترجمة الدكتور حسين مؤنس . القاهرة ، ١٩٥٥ . التبيان (مذكرات الأمير عبد الله) . تحقيق الأستاذ أ . ليفي بروفنسال . دار المعارف يمصر ، ١٩٥٥ .

تثقيف اللسان لابن مكي (نحطوطة مراد ملاّ رقم : ١٧٢٥) .

ترتيب المدارك للقاضي عياض (مخطوطة دار الكتب المصرية ) .

التشبيهات من أشعار أهل الأندلس لابن الكتاني . تحقيق الدكتور إحسان عباس . دار الثقافة ، معروت ، 1977 .

تعليق منتقى من فرحة الأنفس لابن غالب ( محطوطة بمعهد المخطوطات بالجنائج العربية ) . التقريب لحد المنطق لابن حزم . تحقيق الدكتور إحسان عباس . ط . بيروت ، ١٩٥٩ . التكملة لابن الأبار ( ١ – ٢ ) . ط . القاهرة ، ١٩٥٥ .

تهذیب التاریخ الکبیر لابن عساکر بعنایة عبد القادر بدران (۱ – ۰). مطبعة روضة الشام ، دمشق ، ۱۳۲۹ – ۱۳۳۲ .

جذوة المقتبس للحميدي . تحقيق الأستاذ محمد بن تاويت الطنجي . القاهرة ، ١٩٥٢ . جمهرة أنساب العرب لابن حزم . الطبعة الأولى ، تحقيق الأستاذ أ . ليفي بروفنسال . ط . دار المعارف بمصر ، ١٩٤٨ .

جمهرة أنساب العرب لابن حزم . تحقيق الأستاذ محمد عبد السلام هارون . ط . دار المعارف بمصر ، ١٩٦٢ .

الحلة السيراء لابن الأبار ( محطوطة الأسكوريال رقم : ١٦٥٤ ) .

الحلة السيراء لابن الأبار (١ – ٢). تحقيق الدكتور حسين مؤنس. القاهرة ، ١٩٦٢. ديوان ابن درّاج القسطلتي. تحقيق الدكتور محمود على مكي. دمشق ، ١٩٦١.

ديوان أبي العتاهية . مطبعة الآباء اليسوعيين ، بيروت ، ١٨٨٦ .

الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة لابن بسام (١/٤-١) . ط . لجنة التأليف والترجمة والنشر ، القاهرة ، ١٩٣٩ – ١٩٤٥ . الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة لابن بسام ( الجزء الثالث ) ( محطوطة بغداد ) .

ذكر بلاد الأندلس (محطوطة الرباط رقم : ٨٥) .

رسائل ابن حزم . تحقيق الدكتور إحسان عباس . القاهرة ، ١٩٥٤ .

رسائل ابن حزم ( نحطوطة شهيد علي رقم : ٢٧٠٤ ) .

الروض المعطار لمحمد بن عبد الله الحميري . ط . لجنة التأليف والترجمة والنشر ، القاهرة ،

رياض النفوس للمالكي . تحقيق الدكتور حسين مؤنس . ط . القاهرة ، ١٩٥١ . الريحان والريعان لابن المواعيني (محطوطة الفاتح) .

شرح المختار من شعر بشار للتجيبي . ط . لجنة التأليف والترجمة والنشر ، القاهرة .

شرح مقامات الحويري للشريشي . ط . القاهرة ، ١٣٠٠ . الشعر الأندلسي لأميليو غرسية غومس . ترجمة الدكتور حسين مؤنس . مطبعة لجنة التأليف

السعر الاندلسي لاميليو عرسيه عومس . ترجمه الله فتور حسين مؤنس . مطبعه لجنه التاليف والترجمة والنشر ، القاهرة ، ١٩٥٢

الصلة لابن بشكوال (١-٢). ط. القاهرة ، ١٩٥٥ .

صورة الأرض لابن حوقل . ط . ليدن ، ١٩٣٨ .

طبقات الأطباء لابن جلجل . تحقيق الأستاذ فؤاد سيد . نشر المعهد الفرنسي بالقاهرة ،

طبقات الأمم للقاضي صاعد . ط . مصر .

طبقات الأمم للقاضي صاعد . ط . المطبعة الكاثوليكية ، بيروت ، ١٩١٢ .

طبقات الشافعية الكبرى للسبكي (١-٦). الطبعة الأولى ، المطبعة الحسينية المصرية . القاهرة ، ١٣٢٤.

- طبقات النحويين واللغويين للزبيدي . تحقيق الأستاذ محمّد أبو الفضل إبراهيم . ط . القاهرة ، ١٩٥٤ .

طوق الحمامة لابن حزم . تحقيق الأستاذ حسن كامل الصيرفي . القاهرة ، ١٩٥٠ . العقد لابن عبد ربه (١ - ٧) . ط . لجنة التأليف والترجمة والنشر ، القاهرة ، ١٩٥٧ \_ عيون الأنباء في طبقات الأطباء لابن أبي أصيبعة ( ١ ــ ٢ ) . ط . المطبعة الوهبية ، القاهرة ، عيون الأنباء في طبقات الأطباء لابن أبي أصيبعة ( ١ ــ ٢ ) . ط . المطبعة الوهبية ، القاهرة ،

عيون الأنباء في طبقات الأطباء لابن أبي أصيبعة (١-٢). دار الفكر ببيروت ، ١٩٥٦. فجر الأندلس للدكتور حسين مؤنس . ط . القاهرة ، ١٩٥٩

الفصل في الأهواء والملل والنحل لابن حزم (١ ـــ ٥) . ط . القاهرة ، ١٣١٧ . فهرسة ابن خير . ط . سرقسطة ، ١٨٩٣ .

قضاة فرطبة وعلماء إفريقية للخشى . ط . مصر ، ١٣٧٧ .

قطعة من ديوان ابن حرّم ( مخطوطة بالمكتبة التيمورية ) .

لحن العامة للزبيدي ( فلم محفوظ بمعهد المخطوطات بالحامعة العربية ) .

المرقبة العليا للنباهي . تحقيق الأستاذ أ. ليفي بروفنسال . ط . دار الكاتب المصري .

- مسالك الأبصار وممالك الأمصار لابن فضل الله العمري (الأجزاء ٦ و ١٠ و ١١) ( مخطوطة آيا صوفيا رقم : ٣٤٣٣) .

المطرب من أشعار أهل المغرب لابن دحية الكلبي . تحقيق الدكتور مصطفى عوض الكريم . الحرطوم ، ١٩٥٤ .

مطمح الأنفس للفتح بن خَاقان . ط . الجوائب ، ١٩٠٢ .

المعجب في تلخيص أخبار المغرب لابن عبد الملك المراكشي . ط . مصر ، ١٣٢٤ ،

معجم البلدان لياقوت الحموي . ط . دار صادر ، بيروت .

معجم الأدباء لياقوت الحموي (١ -- ٢٠) . ط . مصر .

المغرب من أخبار أهل المغرب لابن سعيد . تحقيق الدكتور شوقي ضيف . دار المعارف بمصر. المقتبس لابن حيان . تحقيق ملشور انطونية . باريس ، ١٩٣٧ .

المقتبس لابن حيان . تحقيق الدكتور عبد الرحمن الحجي . دار الثقافة ، بيروت ، 1970 . المقدمة لابن خلدون . المطبعة التجارية بمصر .

المكتبات في أسبانيا الإسلامية للأستاذ خوليان ريبيرا . ترجمة الدكتور جمال محمد محرز . مجلة معهد المخطوطات ، المجلد الرابع ، الحزآن الأول والثاني .

نثار الأزهار لابن منظور . ط . الحوائب ، ١٢٩٨ .

- نفح الطيب للمقري (١ ٤ ) . ط . بولاق ، ١٣٠٢.
- نفح الطيب للمقري ( ١ ٤ ) . تحقيق الأستاذ رينهارت دوزي ورفاقه . بريل ، ليدن ، 1٨٥٥ ١٨٥٩ .
- نفح الطيب للمقري (١ ١٠) . تحقيق الشيخ محمد محيي الدين عبد الحميد . القاهرة ، ١٩٤٩ .
- نقط العروس لابن حزم . فصلة من مجلة كلية الآداب بالقاهرة ، المجلد ١٣ ، الجزء الثاني ، ديسمبر ، ١٩٥١ (بتحقيق الدكتور شوقي ضيف ) .
  - نكت الهميان للصفدي . ط . المكتبة التجارية ، القاهرة ، ١٩١١ .
  - الوافي بالوفيات للصفدي ( الجزء الحامس ) ، ( مخطوطة أحمد الثالث ) .
- وفيات الأعيان لابن خلكان ( ١ ٦ ) . تحقيق الشيخ محمد محيي الدين عبد الحميد . القاهرة ، ١٩٤٨
  - يتيمة الدهر للثعالبي ( الجزء الأول ) . ط . بيروت .

Hispano-Arabic Poetry, by Nykl. Baltimore, 1948.

ابن آمنة الحجاري ٣٥٨ أبان بن عثمان ٣٦

ابن الأبار ٣٤ ، ٣٥ ، ١٨٢ ، ٢٣٠ ، ٣١٨ ، ٣١٨ إبراهيم بن أحمد الشيباني ، أبو اليسر ٥٢ إبراهيم بن حجاج ١٥٤ ، ١٧٦ ، ١٧٧ ،

إبراهيم بن سليمان الشامي ٥٧

إبراهيم بن العباس الصولي ٦٩، ٣٣٠ إبراهيم بن قيس ١٧٠

إبراهيم بن محمد بن باز ٢٣ – ٢٤ أبو إبراهيم ( المشاور لدى المستنصر ) ٣٢٧،

TTA.

ابن أبي زمنين ۸۰ ، ۱۱۳ ، ۱۱۷ ، ۱۱۸ ، ۱۱۸ ابن أبي شيبة ، أبو بكر ۲۹ ، ۱۸۳ ، ۳۵۸ ابن أبي الفياض ۹۱

ابن أبيض ٣٥ أحمد بن أبان بن سيد ٦٤ ، ٦٨ ، ٣٦٢ أحمد بن أبي طاهر ٣٥٤ ، ٣٦٣

أحمد بن الأسعد (الملقب بصدام الكاتب) ٢٠٨

أحمد بن حبرون ، أبو عمر ٣٠٦ أحمد بن حدير (الوزير صاحب المظالم) ٣٦٧ أحمد بن حنبل ٣٥٨ أحمد بن خالد ٢١٤

أحمد بن سعيد(والد الفقيه ابن حزم) ٣٠٤، ٣٠٥، ٣٠٩، ٣٠٨، ٣٠٧، ٣٠٩، ٣٠٥،

41. 444

أحمد بن رحيم ٦٣

أحمد بن شعيب النسائي ٣٦٨

أحمد بن عبد الله بن عمر (المعروف بابن

الصفار ) ٧٣ أحمد بن عبد الملك بن هشام الإشبيلي ، أبو عمر

(المعروف يابن المكوي) ۷۱ ، ۳۹۰

أحمد بن غام ٣٧

أحمد بن فرج (صاحب كتاب المنتزين والقائمين بالأندلس) ٣٦٥

أحمد بن قاسم البياني ٣١٣

أحمد بن محمد بن أبي عبدة ، أبو العباس

الأخطل ٦٥ الأخفش ٣٦٢ إدريس بن ميثم ٧٢ إدريس بن اليمان ١١٥ أذر بيجان ٢٥٤ اربد ابن الشريف الطلبق ٢٢٨ اربونة ١٥ الأردن ١٢ ار دون بن أذفونش ٦٧ – ٦٨ ارسطوطاليس ٧٣ ، ١٤٧ ارطباس ۱۳ ارقم بن عبد الرحمن (من بني ذي النون) ارمانوس بن قسطنطین ۳۵۱ ارمنقد ۱۳۶ ارمينية ٢٥٤ ابن أزرق (أو ان ارزق) ۲۵۲ اسبانية ٢٩ استحة ١٩٢ اسحاق (من رجال ابن حفصون) ۸۲ اسحاق المنادي ١٥٤ اسحاق الموصلي ٥٥ ، ٥٦ اسحاق بن سلمة ٦٨ اسحاق بن سلمة بن إسحاق القيني ٣٦٤

أحمد بن محمد بن أحمد بن سعيد (المعروف ما من الحسور الأموى) ٣١٣ أحمد بن محمد بن زياد الأعرابي ٣٥، ٩٩ أحمد بن محمد بن سالم التستري ٣٥ أحمد بن محمد بن عبد الوارث ، أبو عمر ( المعروف بابن أخي الزاهد ) ٣١٤ أحمد بن محمد بن فرج الحياني (صاحب كتاب الحدائق) ۲۹، ۸۰، ۹۱، ۹۱، ۱۰۰، . TTY . 1AY . 1VE . 1YT . 1.7 **747 , 778 , 777** أحمد بن محمد بن موسى الرازي ( المؤرخ ) TTE . TTT . TET . TTT . 35T أحمد بن موسى بن حدير (صاحب السكة) أحمد بن نصر ، أبو جعفر (شيخ بالقبروان) TY . T1 أحمد بن نصر ٦٩ ، ٧٠ أحمد بن نصر (صاحب كتاب في الهندسة) أحمد بن هشام القرطبي المحدث ٢٣ أحمد بن وليد (المعروف بابن أخت عبدون) أحمد بن يونس الحراني ٧٤

ان الأحمر ٧١

اختيانة ٢٣

أسد بن الفرات ٣٥١

\*\*\* . \*\* . \*\*\* الأفوه الأودي ٣٣٩ إقريطش ٣٥٠ ، ٣٥١ الاقشتين (محمد بن عاصم النحوي) ٨٠، 47A . 478 . 477 . 1A0 اكشونية ١٧ ألبونت ٣٤٩. المرية ١٠ ، ١٣٥ ، ١٤٧ ، ١٤٧ ، ١٨١ ، 727 . T. 4 الياس بن يوسف الطليطلي ٣٥ ابن الإمام ٣٦ ، ١٢٠ امرؤ القيس ١٤٣ ، ١٤٩ ، ٢١٣ ، ٢٣٨ ، 779 : 770 : 790 : 779 الأمين ( الحليفة العباسي ) ١٩ أمية بن زيد الكاتب ٣٢٧ ابن الأنباري ٣١٥ انبذوقليس ٣٤، ٣٤ أنس بن مالك ، أبو حمزة ٢٥٠ ، ٣٥٣ الأهواز ٣٦٧ أوروبة ٣٤٢ الأوزاعي ٧٧ أوس بن حجر ٦٥ أبوب بن سليمان بن إسماعيل الطليطلي ٣٥

الأسدى الشاعر ، انظر : محمد بن سعيد بن مخارق الأسدى أسلم بن أحمد بن سعيد ٥٦ أسماء ( في الشعر ) ٢٧٩ إسماعيل بن إسحاق ( القاضي ) ٣٥٨ إسماعيل بن عبد الله الرعيبي ٣٧ إسماعيل بن القاسم البغدادي ، انظر : القالي ، أبو علي اشد نة ١٦١ اشبله ۱۲ ، ۱۶ ، ۱۷ ، ۳۹ ، ۹۰ ، ۹۰ ، ۷۰ ٨١١، ١٥١ ، ١٧١، ١٧٧ ، ٨٨١، **717. 777** اشكمياط ٢٨٢ اشهب (صاحب مالك) ٢٨ أبو الأصبغ القرشي ٢٨٦ أصبهان ٥٥٥ الأصمعي ٤٩ ، ١٥٥ ، ١٨٣ أضعى بن سعيد ٣٥ ابن الأعرابي ، انظر : أحمد بن محمد بن زياد الأعرابي الأعشى ٦٥ ، ٢٣٩ أغلب بن شعيب ٢٦٨ إفريقية ٢٩ ، ٣٤٧ ، ٢٥٣ ، ٠ أفلاطون ٧٣ أفلوطين ٣٣ ، ٣٤ ابن الافليلي (إبراهيم بن محمد) أبو القاسم | أيوب بن فتح ٣٧

باب أبي المطرف ٢١٤ البصرة ٣٥٤ ناجة ١٧ ، ١٥ ان باق ۲۰۵ ، ۲۰۲ بطروج ۲۵۱ بيشتر ٩٧ بطليوس ١٧، ١٧٢ بحانة ٣٦ البحري ٤٧ ، ٥٠ . TOO . TOE . YEV . IAT . IVI 414 بحر القلزم ٤٩ البخاري: انظر: محمد بن إسماعيل البخاري TTA . TOV . 1AA . 1AT بدر (وقعة ) ٩٤

> بديع الزمان الممذاني ١٤٨ ، ٢٩٣ ، ٣٢٩ ، إبكر بن يحيى بن بكر ١٧ YYX . YYY . YYO . TYY . YY.

> > البر اجلة ١٥ ، ٩٧

ابن برد الأصغر، أبو حفص ٢٨١، ٢٨٣، 771 : YA7

اين بر د الأكبر ٢٢٩، ٣٣١، ٣٣٢

البسياسي ٢٨٣

477

این بسام ۸۸ ، ۱۲۸ ، ۲۲۷ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰

TTY , POY , VAY , 3TT , PTT

سطة ١٥

بشارین برد ۷۷ ، ۵۹ ، ۲۹۳ ، ۲۹۶ ،

این بشکوال ۲۲، ۲۸، ۱۳۷، ۲۰۰، ۲۱۳

البصرة (بالمغرب) ٣٥٢

نغداد ۱۹ ، ۲۹ ، ۵۰ ، ۲۲ ، ۲۷ ، ۳۰

بقى بن محلد ، أبو عبد الرحمن ٢٩ ، ٣٠ ،

بكر الكناني (في المثل) ٨٢

أبو بكر المرواني ٢٨١

أبو بكر ابن حزم ٣٣٤ أبو بكر ابن الفرضي ٢١٣

أبو بكر ابن نصر ١١١

أبو بكرة ٢٥٣

بلاد المجوس ( بلاد النور مان ) ١٦١ ، ١٦٢ ،

171

بلاط مروان ۱۵۸

بلاط مغیث ۳۰۸

بلج بن بشر بن عياض القشيري ١٢ ، ١٤ بلنسية ١٥ ، ١٣٦ ، ١٤٨ ، ٢٤٩ ، ٢٥٧ ،

T.9 . YV.

بنبلونة ٨٦ بهجة (أو مهجة ) ٥٣ . ٥٤

البيرة ١٢ ، ١٥ ، ١٦ ، ١٧ ، ٨٨ ، ٨٨ ، ٠ 778 : 178 : 4A : 4V : A.

تاجلة ١٥

التجيبي ( شارح المختار من شعر بشار ) ٥٩

تدمير ۱۲ ، ۱۵ ، ۲۷۰ ، ۲۸۲

تمام بن عامر الثقفي ١٠٦

تمام بن علقمة ١٦١ ، ١٦٢ ، ١٦٣ ، ١٦٤

تمام بن غالب ، أبو غالب (المعروف بابن | تونس ٣٥٢ |

التياني ) ٣٦١

أبو تمام ٤٧ ، ٤٩ ، ٥٠ ، ٥٧ ، ٥٠ ، أ ابن التيآني ، انظر : تمام بن غالب

· 18A · 17V · 170 · 117 · 111 . YOA . Y.Y . IA. . IVI . IV.

**777 . 757** 

ا تود (أو نود) ۱۹۳

شلان ۲٤٦ . شالان ۲٤٦ .

تيهرت ۲۵۲

ثابت (صاحب كتاب الفرق) ٣١٥ 📗 الثعالبي ١٨٦، ١٨٩، ٢٥٩ ثابت بن قاسم (النحوي الأندلسي) ٤٩ ، الثغر ١٥ ، ١٦ ، ١٧ ، ٣٢٩ ، ٣٦٣

70: 74

ثبير ٢٤٦

جعفر بن عثمان المصحفي (الحاجب) ٩٢، جابر بن حیان ۷۳ (.Y)) ( )AY ( )10 ( )·V ( )·1 جابر بن لبيد ٤٦ ، ٤٧ الحاحظ ١٤٨ ، ١٤٩ ، ١٤٨ ، ٢٩٣ ، 717 , 617 , 717 ٣٦٠ ، ٣٣١ ، ٣٣٧ ، ٣٣٥ ، أبو جعفر المنصور ٣٦٣ جعونة بن الصمة الكلابي ، أبو الأجرب ٤٤ ، **٣٦٩ : ٣٣**٨ این الحارود ۲۵۸ 77A . EA . E0 الحال ٢٥٤ جميل بن معمر ٦٥ ابن الجهم ۲۵ الجبل (من قرطبة ) ۳۲ ، ۳۴ ، ۱۳۳ ، ۱۷۸ جهور بن جهور ، أبو الحزم ٢٨٩ جبل سمنتان ۱۵۶ ، ۱۷۶ جهور بن الضيف ١٢٢ جربيرة (غزوة) ٩٤ جهور بن عبيد الله بن أبي عبدة ٩٢ جر جان ۳۵٤ ابن جواد ، أبو جعفر ٧٤٧ این آلحرز ۳۲۲ الحرفي ٣٦٢ الحوف ٣٦٣ جحان ۹۲ جرير ٤٤ ، ٥٥ ، ١٤٨ ، ٣٦٨ جيّان ١٢ ، ١٥ ، ١٦ ، ٣٦ ، ١٨ ، ٨٤ الجزائر الشرقية ١٣٥ ، ٣٦١ الجزيرة ( من المشرق ) ٧٠ YTY . 19T . 1 . . الحزيرة الحضراء ١٥، ٩٧، ١٥٦، ٢٤٦

الحاجب المصحفي ، انظر : جعفر بن عثمان المصحفي حامد الزجالي ۱۷۲ ، ۱۷۲

حاتم ( الطائي ) ٢٦٤ أبو حاتم ( السجستاني ) ٤٩ الحاتمي ، أبو على ١٤٨ ، ١٤٩ حسّان بن مالك بن أبي عبدة ، أبو عبدة (الوزير) ٧٨ ، ٢٨٥ ، ٣١٤ حُسّانة ٤٦ الحسن البصري ١٤٨ ، ١٤٩ ، ٣٦٠ حسن بن قنون ۱۰۵ ، ۱۰۵ الحسن بن هانيء ، انظر : أبو نواس حسين بن عاصم ٣٦٤ حصن القصر ٣٠٩ حصن وضاح ١٥ ابن حصن ۱۰۸ حصین بن عبد بن زیاد ۹۰ الحطيثة ٥٥ ، ٢٥ ابن حفصون الثائر ، انظر : عمر بن حفصون

ابن حفصون الفيلسوف (أحمد بن حكم) ٧٧ ١٠ ، ٨٥ ، ٨١ ، ٧٧ ، ٧٨ ، ٨١ ، ١٨ ، ١٨ ، ١٨ الحكم الربضي (الحكم بن هشام بن عبد الرحمن الأمير الأموي ) ١٨ ، ٢١ ، ٤٦ ، . 47 . 77 . 00 . 01 . 07 . 07 . EV 101 : 10V : 107 : 100 : 117 الحكم المستنصر (الحكم بن عبد الرحمن الناصر) ۲۷، ۹۷، ۹۲، ۲۲، ۲۲، ۲۳، 677 6 70 6 78 6 77 6 79 6 7V 6 79 . VO . VE . VI . V. . 74 . 78 . 7V 61.84 1.1 6 1.4 6 4. 6 44 6 47 VY . YAT . TVI . TAL . TPL .

حبيب بن إسماعيل بن عامر ، أبو الوليد الحبيري ١٠٦ حبيب بن أوس الطائي ، انظر : أبو تمام ابن حجاج التاثر ، انظر : إبراهيم بن حجاج الحجاري ۲۹۱ ، ۲۹۱ الحجاز ۲۸ ، ۲۲ ، ۱۵۵ حذيفة (الصحابي) ٣٥٣ ام حرام بنت ملحان ۳۵۰ – ۳۵۱ أبو حرشن ( في المثل ) ٨٢ حرقوص ۱۷۸ ابن حزم (على بن أحمد بن سعيد) أبو محمد . ٣1 . ٣٠ . ٧٧ . ٧٦ . ٧٤ . ١٤ . ١٧ ٣٤ ، ٣٩ ، ٣٧ ، ٣٩ ، ٣٤ ، ٤٥ ، ٨٤ ، حفني العامرية (بنت المظفر) ٥٨ · 120 · 121 · 179 · AV · AT · A0 . TTT . 10. . 184 . 18V . 187 \$ 70A . TTT . TT. . TTT . TTE AVY , TAY , TAE , TAT , TYA · TTI · TTI · TYI · TYI · TYY — TIT · TET · TET · TEI · TTE · TTT 210 CTV: CT14 حسداى بن إسحاق (الطبيب) ١٨

حسّان بن ثابت ١٤٦

حبوس بن ماكس الصنهاجي ١٣٥

حبيب العامري ٢١٠

أبو حنيفة (الإمام) ٢٧، ٢٠٧، ٢١٩، أبو حنيفة الدينوري ٣١٥ حنين ٩٤ ابن حوقل ۲۰ ، ۲۱ حي بن عبد الملك ٣٤ ابن حيَّانُ المؤرخ ، أبو مروان ١٧ ، ٩٥ ، . 174 . 177 . 178 . 1.W . VA ATT . TOT . 301 . 151 . TYL . 4 YEE . Y.4 . Y.A . 1A. . 1YE . YAT . YAY . YOU . YAY . TEY MAS : WAL أبو حيّان الحياني ٨٨

717 3 A17 3 347 3 YYY 3 AYY 3 حکم بن منذو بن سعید ۲۹ ، ۲۹ ، ۹۶ حمدونة بنت زرياب ٥٩ ان حمدیس ۲۳۲ حمزة بن الحسن الأصبهاني ٣٥٥ حبص ۱۲ الحميدي (صاحب جذوة المقتبس) ٦٣، 371 3 371 3 771 3 181 3 781 3 \* YIT . Y.A . Y.O . Y.E . 1AT . T.E . TAY . TO1 . TTO . TTE TTY CTIA CTIO ان الحناط الأعمى ١٨٠ ، ٢٨١ ، ٢٨٢ ، \*\* . \*\*\* . \*\*

خالد بن سعد ( محدث ) ٦٩ خالد بن سعيد القرطبي ٧٩ خواسان ۷٤٧ ، ۲۵٤ الجشمي ، انظر : محمد بن الحارث الحشمي ؛ أبن خلدون ٢٧ ، ٢٨ ، ٧٧ عمد بن عبد السلام الحشي ؛ عمد بن وضاح الحشي .

خارجة بن حذافة العدوى ٣٥٣

خصيب (لغوي) ٧٤ أبو الحطار الكلبي ١٢ ، ١٣ ، ١٤ ابن خفاجة ١٠٩ خلف بن عباس الزهراوي ، أبو القاسم ٣٦٥ الحلال ١٦٨

الحصيب (بن عبد الحميد) ٢٤٠

خليل بن إسحاق ٣٦٧ حليل بن عبد الملك بن كليب ٢٩ ابن خير ٣٩ خيران العامري ٢٦ ، ١٣٥ ، ١٣٨ ، ٢٤٦ ، T.4 . YEA . YEV

حلّة (في المثل) ٨٢ خلوة ۲۰۷، ۲۰۷ خليفة بن خياط ١٨٣ الحليل بن أحمد ٤٩ ، ١

دعبل ۲۵

دلانة ١٥

دمشق ۱۱ ، ۱۲

ابن الدمينة ٥٥

الدورقى ١٨٣

أبو دهبل الجمحي ٥٥

الداخل ، انظر : عبد الرحمن الداخل دار این النعمان ۲۷۲ دانية ۷۶ ، ۱۳۵ ، ۲۹۷ ، ۲۳۱ داود الظاهري ، أبو سليمان ٢٩ ، ٣٦٨ ابن داود ، انظر : محمد بن داود الأصفهاني ابن دحية ، أبو الحطاب ١٦١ ، ٣١٨ أيو البرداء ٣٥٣ ابن درّاج القسطلتي (أحمد بن محمد بن دراج) أبو عمر ٧٦ ، ٩٤ ، ٩٥ ، ١٢٦ ، ١٤٨ ،

177 , 777 , AFT , Y\*1

ابن درستویه ۳۳۷

· 174 - 177 · 177 · 1A7 · 10 · . TY9 . TID . T.Y . Y9T . TVE

دويرة (نهر) ٩٥ دیار ربیعة ۳۹۷ دیار مضر ۳۹۷ الديباجي ٣٦٨ ديسقوريدس ٦٧ ديك تيس الحن (أحمد بن محمد الكتاني الجياني ) ١٧٣

799

ذو الرمة ٥٥ ، ٦٥ ، ١٨١ ، ٢٣٠ ، ٢٣١ ، الرازي (المؤرخ) ، انظر : أحمد بن محمد | الرصافة ٣١٣ رغد ١٥ ابن موسى الرازى الرباحي الشاعر ، انظر : محمد بن يحببي | رمادة ٢٠٥ الرمادي ( يوسف بن هارون ) أبو عمر ٦١ ١ الرباحي الربض ۱۸، ۹۳، ۲۵۷ ابن الربيب القروي ٨١ ربيع القطان ٣١ الربيع بن زياد ٢٥٤ ردلف ۱۷ رسیس ۲۵ الرشاش ۸۲ ابن رشد ۵۹

این ذکوان ۲۸۶، ۲۸۰ د ۲۹۸

· ٤٠٣ . ٢٣١ . ٢٢٢ - ٢٠٥ . ١٨٢ رومانوس ( امبر اطور البيز نطيين) ٧٠ ابن الرومي ٥٥ ، ١١٠ ، ١٢١ ، ١٢٥ ، T14 : 77 : 184 : 17A : 177 رويم بن أحمد ٣٦٨ الرياشي ٤٩ الرى ٢٥٤ رته ۲۱ ، ۱۵ ، ۹۷ ، ۹۷ ، ۹۸ ، ۱۲ مّن

618.611761.961..697.89

الرشيد هارون ٧٨ ، ١٠٤

رشيد بن فتح الدجاج ٣٦

ز

۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۲ ، ۲۲۷ ، ۲۳۰ ، ۲۲۷ الزهراوي ( تلمیذ المجریطي ) ۷۶ الزهری ۳۳۰ ، ۲۲۰ الزهری ۳۳۰ ، ۲۸۱ زهیر العامري ۱۳۰ ، ۲۸۱ زهیر بن أبي سلمی ۱۶۸ الزهیری ۱۲۱ زیاد بن مالك البلوي ۲۷ زیادة الله بن علي الطبني ۳۵ ، ۷۰ زیاد تا در بیع الحجري ۱۰۶ زید بن ربیع الحجري ۱۰۶ ابن زید ( الأسقف القرطبي ) ۸۲ أبو زید الأحیب ۱۷۹ ابن زیدون ۳۲۹ ، ۳۳۲ ، ۳۳۲

الزاهرة ۱۱۲، ۲۳۰، ۳۰۸
زاوي بن زيري الصنهاجي ۳۰۹، ۱۳۵، ۳۰۹، ۳۰۹
الزبيدي ۳۰، ۲۵، ۲۵، ۲۵، ۲۵، ۲۰، ۲۰، ۲۰۰
۱۸۰، ۱۱۸
۱۸۰، ۱۱۸
۱۸۰، ۳۳
۱۰، ۲۳، ۳۳
زربوط (الطنبوري) ۷۰
زربول (المغني) ۳۰
زرباب ۱۹، ۵۰، ۵۰، ۵۰، ۵۰، ۲۰، ۲۰، ۲۰۰
ابن زريق البغدادي ۳۲۰

الزهراء ٢٦ ، ٦٤ ، ٦٦ ، ١١٢ ، ١١٣

س

ساعدة بن بويم ٦٠ الساقية ١٣٦ سالم ( من أجداد ابن عبد ربه ) ١٨٣ سبتة ١٣٤ سجستان ٣٥٤ سجلماسة ٣٥٢

سحنون ۲۸ ، ۳۷ سر من رأى ۳۵۲ ابن السراج ۳۱۰ سرقسطة ۱۵ ، ۳۲۲ ، ۲۶۹ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۳ السرنباقي ۱۷

أبو السري ٧٨ ابن سريج (المغني) ٥٥

سعاد (في المثل) ٨٢

سعد بن ناشب ۱۶۹

سعید بن أبی هند ۲۸ سعید بن جودی ۱۷ ،

177 . 100

سعيد بن العاص المرادي ١٢٣

سعید بن عبد ریه ۱۷۳ ، ۱۵۶ سعيد بن فتحون السرقسطي ، أبو عثمان

( المعروف بالحمار ) ۷۲ ، ۳۲۵

سعید بن کامل ۹۰ سعيد بن محمد بن العاص المرواني ١٢٦

سعید بن محمد بن عبد ربه ۱۸۵

سعید بن محمد بن فرج ۱۱۰

سعید بن منفر بن سعید ۳۶

این سعید ۹۲ ، ۹۲ ، ۱۸۲ ، أبو سعيد (الفتي الجعفري) ٣١٣

ابن السقيّاء ١٣٦

ابن السكيت ٤٩

سکن بن سعید ۸۰، ۳۲۹، ۳۲۵ سليم (مولى المغيرة بن الحكم الربضي ) ٥٤ ،

سليمان بن الأشعث السجستاني ٣٦٨

سليمان بن الأعرابي ٣٢٧

سلیمان بن جلجل ۳۲۵

سليمان بن عبد الرحمن الداخل ٤٥

سليمان بن عبد الملك ( الحليفة الأموى ) ٣٥١

سلیمان بن هو د ۲۵۳

أبو سليمان المنطقي ٧٢ أبو سليمان الهواري ٦٦

ابن السمح (اصبغ بن محمد بن السمح) أبو

القاسم ٧٣ ، ٣٦٦ السند ٤٥٣

سهل بن هارون ۱٤٨ ، ۲۹۳ ، ۳۲۹ ، ۳۳۰

414: 441

سوار بن حمدون القيسي ١٧ ، ٩٧ ، ٩٨ سيبويه ۸۸ ، ۳۳۷

ابن سیده ۱۳۹ ، ۳۹۲ ابن سيد ، انظر : أحمد بن أبان بن سيد

شاطة ٣١٠ ، ٣٤٢ الشافعي ۲۹ ، ۱۸۳ ، ۲

ابن الشالية (عبيد الله بن أمية ) ١٥٤، ١٥٥، 177 : 177

الشام ٢٠ ، ٦٠ ، ١٠٥ ، ١٢٨ ، ٢٥٩ ، ٣٦٧ | ابن الشمر المنجم ٩٧ ، ١١٨ ، ١٥٣ ، ١٦٤ ، شانجة (ملك البشكنس) ٦٦ ، ١٤٣ ، ٣٣٢ 444 شمس المعالي ، انظر : قابوس بن وشمكير شانجة بن غرسية ٦٠ ، ٦١ الشماخ ٦٥ ابن شانجة ٢٦٧ شنت مریة ۱۷ ان شيلاق الإشبيل ١١٤ شنت يعقوب (شنت ياقب ) ١٦١ ، ٢٤٠ ، شذونة ۱۲ ، ۱۰ ، ۳۳ ، ۲۰۱ ، ۱۲۱ ابن الشر ب ۲۷۷ أشنترين ۲۰۹ ان شرف ۲۰۳ ، ۲۰۹ ابن شهيد (أحمد بن عبد الملك) أبو عامر شریش ۸۲ · 187 · 181 · 177 · 47 · AA · A• الشريشي ٣١٨ . TTT . 10 . . 1 EV . 1 E0 . 1 E . 1 ET الشريف الطليق (مروان بن عبد الرحمن بن مروان بن الناصر ) أبو عبد الملك ٩١ ، . T.Y - TV. . TTT . TT. . YO · YTO - YYT · 1AY · 11T · 1 · · THY , THY , THE , THY , THY . TEI . TE. . TTE . TTA . TTV الشطجيري ٧٠ الشقندي ۲۲۹ ، ۲۰۹ **£17 , 779 , 778 , 713** 

صاعد (القاضي ) ٧٤ ، ٣١٥ صاعد بن الحسين الربعي البغدادي ٧٧ ، ٩٤ ، أبو صالح ( صديق ابن عبد ربه ) ١٨٦ ، ١٩٧ ۱۱۰ ، ۲۳۷ ، ۲۳۸ ، ۲۵۰ ، ۲۲۰ ، صبح ۲۲

777 6710 67.3

صالح بن عبد القدوس ١٤٦

شلب ۸۷ ، ۵۰۲

| صالح بن معافي ١٧٨.

صريع الغواني ، انظر : مسلم بن الوليد صعصعة بن سلام ٢٧

الصفدي ٣١٨

ابن الصفار (المؤلف) ٦٩

صقلیة ۷۲ ، ۸۸ ، ۳۰۰ ، ۳۰۱

ابن الصفَّار ، انظر : أحمد بن عبد الله بن | الصنوبري ٦٥ عمر ؛ يونس بن مغيث صفيّة بنت عبد الله الربي ٢٦

الضحاك بن قيس ٢٧٠

ط

طارق بن زیاد ۱۰۶، ۱۰۶

174 - 1.4

طبر ستان ۲۵۶

الطبري ( محمد بن جرير ) ٣١٣ ، ٣٥٧

الطبني ( ابن الطبني ) ، أبو عبد الله ٢٨١ ،

T17 : T.4

طرفة ٣١٣ ، ٣٣٥

طروب ۲۵.

طاهر بن محمد البغدادي (المعروف بالمهند) طريف الروطي ٣٥

الصمة القشيري ٥٥

الصميل بن حاتم ٤٤

الصولي ، انظر : إبراهيم بن العباس الصولي

ابن الصيقل (محمد بن وهب) ٣٣

ابن طريف (مولى العبيديين) ٣٦١

طلياطة ١٦١

طليطلة ١٧ ، ٢٧ ، ٣٧ ، ٢٧ ، ١٣ ، ١٣٤ ،

741 . 17Y .

أبو الطيب ، انظر : المتنبي

ظ

الظافر بالله ١٣٥

عاج (جارية) ١٠٠ ابن عاصم (طبيب) ٢٨٣ أبو عامر ابن المظفر ٢٧٩

عائشة بنت أحمد بن محمد بن قادم القرطبية ٢٦ عبادة بن الصامت ، أبو الوليد ٣٥٠ ، ٣٥٠ عبادة بن ماء السماء ٧٧ ، ٨٥ ، ٨٩ ، ١٣١ ،

737 . 187

عباس بن فرناس التاكرني ٥٦ ، ٩٣ ، ٩٧. ١٧٢ ، ١٥٣ ، ١٧٣

عبّاس بن ناصح الجزيري ، أبو العلاء أو أبو المعلّى ٤٩ ، ٥١ ، ٥٢ ، ٦٢ ، ١١٤ ،

۱۹۳ ، ۱۰۵ ، ۱۰۵ ، ۱۰۳ ، ۳۸۸ ابن عبـّاس ، أبو جعفر (الوزير) ۲۸۱ ،

۲۹۷ ، ۲۹۰ ، ۲۸۲ أبو العباس الطبيخي ٥٠

ابن عبد البر ، انظر : يوسف بن عبد البر عبد الحميد الكاتب ۲۹۰ ، ۲۹۳ ، ۳۳۰ ،

۳۳۸ ، ۳۳۷ ، ۳۳۵ ، ۳۳۳ بن عبد ربه (أحمد بن محمد بن عبد ربه) أبو

(176 : 181 : 701 : 301 : 371 :

· Y. = 114 · 117 · 11. · 141

7.7 3 M/Y 3 3/7 3 YYY 3 0/9

447 . 445

عبد الرحمن الأوسط (الثاني) 19، ٢٥، ٢٥، عبد الرحمن الأوسط (الثاني) 19، ٦٠٦، ٢٥، ٢٠، ١٠٦، ٢٠، ١٠٦، ١٠٦، ١٠٦، ١٠٦،

Vol : Aof : Pol : +51 : 171 :

371 3 717

\*\*\*

عبد الرحمن شنجول ( ابن أبي عامر ) ١٣٣ ،

724 . 174

· Vo -- VE · TA · TV · TE · TY

. 1.7 . 47 . 47 . 41 . 1. . 14

. 141 . 14. . 144 . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14. . 14.

C YYE C YYY C Y+7 C 14Y C 14Y

عبد الرحمن بن أبي الفهد ، أبو المطرف ٧٦ ، ١٤٢

عبد الرحمن بن أبي يزيد المصري ، أبو القاسم ٣١٣

عبد الرحمن بن أحمد العبلي ۹۹، ۹۸ عبد الرحمن بن أحمد بن بشر ۳۲۱ عبد الرحمن ابن زرياب ۵۹ عبد الرحمن بن سلمة الكتاني ۳۱۳ عبد الرحمن بن عبد الملك بن إدريس الجزيري عبد الرحمن بن عبد الملك بن إدريس الجزيري عبد الرحمن بن محمد التجيبي ۲۰۳

٣٦٣ عبد الرحمن بن مروان بن الناصر ٣٢٣ عبد الرحمن بن مروان بن الناصر ٣٢٣ عبد العزيز بن أبي عامر ٢٨٦ عبد العزيز بن حسين القروي ٢٠٤ عبد العزيز بن حكم الأموي ٣٥٩ عبد العزيز بن شعيب ٣٥٩ عبد العني ( الحافظ البصري ) ٣٥٩ عبد القاهر الكريزي ٣٥٤

عبد القدوس بن عبد الوهاب ١٠٥ عبد الله بن أحمد بن طالب التميمي ٣٥٥ عبد الله بن حكم ٣٥٣

عبد الله بن ربيع بن بنوش التميمي القاضي ، أبو محمد ٣١٤

> عبد الله بن رواحة ١٤٦ عبد الله بن الزبير ٣٥٣ عبد الله ابن زرياب ٣٥

عبد الله بن عباس ۳۵۳ عبد الله بن فرح ۱۲۰، ۳۹۵ عبد الله بن قاسم بن هلال ۳۶۸ عبد الله بن كليب ۱۲۱

عبد الله بن محمد (الأمير) ١٧ . ١٨ . ٦٣ ، عبد الله بن محمد (الأمير) ١٥٠ . ١٥٥ ، ١٥٥ ، ١٥٦ ، ١٥٥ ،

۳۲۸ ، ۱۹۰ ، ۱۸۹ ، ۱۸۸ ، ۱۷۶ عبد الله بن محمد الرجالي ۱۹۰

عبد الله بن محمد بن أبي عبدة ١٨٨

عبد الله بن هذيل التجيبي ٣٠٩ أبو عبد الله الغابي ه

أبو عبدالله الفرضي ﴿ الكيميائي ﴾ ٢٨١ عبد الملك بن إدريس الجزيري ١٠١، ١٠٣ ،

عبد الملك بن جهور ۱۱۹ ، ۳۹۳ عبد الملك بن سعيد المرادي ۳۹۸

عبد الملك بن عبد الرحمن بن مروان بن الناصر ( أخو الطليق ) ۲۲۳

عبد الملك بن مروان بن شهيد ، أبو مروان ٢٧٣ ، ٢٧٦ ، ٢٧٠ ،

عبد الملك بن المنصور بن أبي عامر ، انظر : المطفر عبد الملك بن المنصور

ابن عبدوس ، انظر : محمد بن عبدوس.

عزيز (مغنية) ٥٣ العطار (أبو محمد جابر) ٣١٨. عفیر بن مسعود ۱۵۶، ۱۵۹ عقيل (صديق مالك) ٢٨٣ عقیل بن نصر ٥٦ العكتي ٩٧ ، ١٨٨ علقمة بن عبدة ٦٥ علم (مغنية ) ٥٣ علون ( مغن ) ۵۳ على بن أبي طالب ٣٥٣ على بن حمود ١٣٤ ، ١٣٥ ، ٢٤٩ على بن عباس الرومي ، انظر : ابن الرومي على بن محمد بن أبي الحسين القرطبي (صاحب كتاب الفرائد في التشبيه ) ٨٠، ٩٥، ٢٠٧، 777 . YT. أبو على ابن الحسين بن علي الفاسي ٣١٣ علية بنت زرياب ٥٦ عمر ( ابن عم هاشم بن عبد العزيز ) ۱۷۲ عمر بن أبي ربيعة ٥٥ ، ٢٩٥ ، ٣٣٩ عمر بن حفصون ۱۷ ، ۲۲ ، ۸۲ ، ۹۷ ، ۸۴ ، ۵۵۱ ، ۲۷۱ ، ۸۸۱ ، ۲۸۱ ، ۳۲۳ عمر بن الحطاب ١٥٨ ، ١٥٨

ابن عبدون ، انظر : محمد بن عبدون الجبلي | عروة بن الورد ٦٥ ، ١٤٦ عبلة (قرية) ٩٨ العبلي الشاعر ، انظر : عبد الرحمن بن أحمد | ابن عصفور الحضرمي ١٤٠ العبلي عبيد الله ابن الشريف الطليق ٢٢٨ عبيد الله بن يحيى بن إدريس الحالدي ١٥٣ أبو عبيد ( صاحب الغريب المصنف ) ٣١٥ أبو عبيدة البلسي (المعروف بصاحب القبلة) أبو عبيدة بن الجراح ٣٥٣ غبيديس بن محمود الجياني ۸۰ ، ۱۵۲ ، ۱۵۶ ، 00/ 17/ 17/ 17/ أبو العتاهية ٥٢ ، ١٠٤ ، ١١٧ ، ١٢٧ ، ١٢٥ العتبى ٢٨ ، ٧١ ، ٩٤ ، ٩٧ ، ٩٧ عثمان بن ربيعة ٨٠ عثمان بن سعيد الكناني ٨٠ عثمان بن المثنى النحوي ٤٩ ، ٥٠ أبو عثمان ابن إدريس (الوزير) ١٠٨ عجب ٢٥ العجفاء ( مغنية ) ٥٣ ان عذراء ١٢٢ العراق ۲۰ ، ۲۲ ، 77X . 771 . 78V عرفات ۲۹۰

عروة بن حزام ٥٥

عمر بن شبّة ٢٥٤

عمر بن شعيب ، أبو حقص (المعروف بابن | عمرو بن قميثة ٦٥ الغليظ) ٢٥١ عمر بن عبد العزيز ١٨ ، ١٨٣ عمر بن قهليل ، أبو حفص ٥٦ أبو عمر الحصّار ٢٨٩ أبو عمر ابن أبي عبدة ٢٨٢ عمران بن حصين ٣٥٣ عمران بن حطان ۲ ٥ عَمَرُو (أَوَ أَبُو عَمْرُو ، صَدَيْقَ ابنَ شَهِيدًا ﴾ عيسي بن دينار ٢٨ ، ٣٥٧ 7AY - 7A7 عمرو بن بحر ، انظر : الحاحظ عمرو بن العاص ٣٥٣

عمرو بن عبد الله ٨٤

أبو عمرو ابن العلاء ٣٥٩ أبو عمرو ابن عمرو بن عبد الله ١٧١ ابن عمار (الشاهد) ٨٦ ابن العميد، أبو الفضل ١٢٦، ٢٥٠ عنترة ١٤٦ عون بن يوسف الطليطلي ٣٥ عياض (القاضي) ٣١١ عيسى بن سعيد بن القطاع ، أبو الأصبغ (الوزير) ٢٤٤ عيسي بن قرلمان (المعروف بالزبراكة) ١٧٣، Y . 4 . Y . A

الغازي بن قيس ۲۸ YIX . YIO . YIT . YIY . Y.T غالبة بنت محمد ٢٦ 79. . 710 . 7.Y . 77. . 719 غرناطة ٢٠ ، ١٣٥ ، ٢٠٩ ، ٣١٠ الغسانية الشاعرة ٢٦ الغزال (يحيى بن حكم الجياني ) ٥١ ، ٧٠ ، غليار ١٥ 6 117 6 118 6 107 6 100 6 A. ابن الغليظ ، انظر : عمر بن شعيب ۱۱۸ ، ۱۰۳ ، ۱۰۹ ، ۱۰۷ - ۱۲۹ ، غیلان ، انظر : دو الرمة

فرحون بن عبد الله بن عبد الواحد ۲۰۰، ۲۰۰ الفرآء ۶۹ الفرآء ۶۹ الفرزدق ۶۹ ، ۵۵ ، ۵۵ ، ۳۹۸ الفرزدق ۶۹ ، ۵۵ ، ۵۵ ، ۳۹۸ ابن الفرضي (عبد الله بن محمد بن يوسف) أبو الوليد ۲۳ ، ۳۵ ، ۳۵ ، ۳۵ ، ۳۲۱ ، ۳۵۹ ابن فطيس ۱۳۸ ، ۳۵۹ فيلون الاسكندري ۳۳ فيلون الاسكندري ۳۳

ق

قابوس بن وشمكير ۲۹۳ ، ۲۹۳ قادس ۱۹۹ قاسم بن أصبغ ، أبو محمد ۲۳ ، ۲۷ ، ۲۱۵ ، قاسم بن ثابت (النحوي ) ۶۹ ، ۲۰ ، ۳۹۰ قاسم بن ثابت السرقسطي ۳۹۰ القاسم بن حمود ۲۷۷ ، ۳۰۹ ، ۳۱۰

القاسم بن سلام ، أبو عبيد ٤٩ ، ١٨٣ ، ١٨٤ ،

قاسم بن محمد (المعروف بصاحب الوثائق)

قاسم بن نصیر ۸۰، ۱۱۹ ابن القاسم ( صاحب مالك ) ۲۸

قاسم بن عبد الواحد العجلي ١٥٤

القاسم بن محمد ( الأمير ) ١٧٣

قاسم بن محمد ( فقیه ) ۳۹۸

قاسم بن عياض ٩٩

القالي (اسماعيل بن القاسم) أبو علي ٤٣ ، PAY . 194 . 194 . 191 . 1A4 ٨٤ ، ١٥ ، ١٤ ، ١٥ ، ٨٦ ، ٧٧ ، ٣٠١ ، 371 3 781 3 781 3 797 3 797 3 . 404 . 404 . 401 . 454 . 45. 717 . 771 . TOE . TIO . TIE **415 . 414** قبرس ۳۵۰ قرعوس بن العباس ٢٨ « قبّعة » القاضي ( عمرو بن عبد الله ) ١١٩ ، قرمونة ۱۶ ، ۳۲۸ 141-14. القزاز ٦٤ . قسطلة ٢٣٧ قبرة ٢٣ القسطنطينية ٢٧ ، ١٦١ ، ١٦٢ ، ١٥٣ قتادة ( المحدث ) ١٢٨ قشتالة ١٦٢ أبن قتيبة ٤٩ ، ١٨٤ القطامي ٥٥ ، ٢٥ قدامة بن جعفر ۱٤٧ ، ١٤٩ القفال ٣٦٨ ابن القرشية (عبد العزيز بن المنذر) ٢١١، ٢١٠ ابن قلبيل البجاني ١١٢ قرطبة ١١، ١٤، ١٥، ١٩، ١٩، ٢٠، ابن قلزم ۱۵۶ 77 . 77 . 67 . 77 . 77 . 67 . 77 قلعة يحصب ١٥ . VY . V1 . 79 . 7V . 09 . 01 . 22 القلفاط ( محمد بن يحييي ) ، أبو عبد الله ٦٣ ، . 47 . 41 . AV . AT . V4 . VV . V0 - 1V7 : 107 : 108 : 108 : 11A 11 . TP . TP . 11 . AII . 371 . 371 . 140 : 141 \$ 184 : 188 - 189 : 187 : 189 قلم (مغنية ) ٥٣ . 100 . 10£ . 184 . 181 . 18. قنبوط (الملهي) ٥٧ ٨٥١ ، ١٢٢ ، ١٦٩ ، ١٧٠ ، ١٧٨ ، قنتيش (قنطيش) (وقعة) ١٣٧، ١٣٤، ١٣٧ . Y.O. 1AV . 1A1 . 1A . 1VV . 1V1 قنتسرين ١٢ F. Y . YYY . YYE . YYY . Y\*\* ابن القوطية ( محمد بن عمر بن عبد العزيز ) 237 0 627 0 727 x 107 x 740 c 755 971 . 410 . 1.4 . 70 CYY CYYT CYYD CYYY CYY

AVY S PVY S PAY S TAY S TAY S

القيروان ٣١ ، ٨١ ، ٣٤٨ ، ٣٥٢ ، ٣٥٣ ، ٣٥٣

أ قيس بن الخطيم ٢٩٥ ، ٣٣٥

كاسا مونتيخا ٣٠٥

ابن الكتاني (أستاذ ابن حرم) ، انظر : محمد | الكسائي ٤٩ ، ٣٦٢

ابن الحسن المذحجي

ابن الكتاني (صاحب كتاب التشبيهات) كفات ٢٠

TY . 177 . 1.7

كثيّر عزة ٦٥

کرمان ۲۰۶

لب أبو القاسم (وزير الناصر) ١١٩ للة ١٥ ، ١٦ ، ١٩ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ لبيد أن الشريف الطليق ٢٢٨

| أن اللمائي ، أبو جعفر ، ٢٨٤ ، ٢٨٥ ، 744 & YAV

الكرماني (تلميذ المجريطي) ٧٤

الكندي (محمد بن يوسف بن يعقوب)

كعب بن مالك ١٤٦

أبو عمر ٦٦

الكوفة ٢٥٤

ليون ٩٥

مبارك العامري ١٣٦ ، ١٣٨ ، ٢٤٨ ، ٢٤٨

المتني ١٢٦، ١٤٩، ١٩٥، ٢١٣، ٢٥٠

THE THE CHANGE AND CAUCAST TO THE CASE AND CAUCAST CAU

هَارِيَّةً أَمْ إِبْرَاهِيمُ ﴿ زُوجِ الرَّسُولُ ﴾ ٣٢ | مالك بن علي القطني ٣٥٧ مالقة ٥٩ ، ٢٧٦ ، ٢٧٩ ، ١٩ مالك (صديق عقيل) ٢٨٣ ( المبرّد ٣٦٢ ، ٣٦٨ مالك ( المغي) ٥٥ مالك بن أنس ٧٧ ، ٢٦١ ، ٢٦١ ، ٢٥٩ ، ٢٩١ ، ٢٦١ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢

**٣٦٨ ، ٣٦٣ ، ٣٤٠** 

ابن المثنّى النحوي ، انظر : عثمان بن المثنّى النحوي

مجاهد العامري ، أبو الحيش ٧٤ ، ١٣٥ ،

771 ( 770 ( 707

ابن مجاهد الاستجي ١٠٥ محمد (من بني قسي ) ١٧ محمد بن أبي الحسين (اللغوي) ٦٨ محمد بن أبي عيسي ٥٧

محمد بن أحمد بن الحداد المصري ٣٦٠ محمد بن أحمد بن قادم ١٢٥

محمد بن أحمد بن يحيى بن مفرج القاضي ٣٦٠ محمد بن إدريس ٢٢٤

محمد بن إسحاق ، أبو بكر ٣١٠ ، ٣٤٧ محمد بن إسحاق الزاهد ، أبو عبد الله ٣٠٦ ، ٣٠٩

محمد بن إسحاق السليم (القاضي) ٧١ محمد بن إسماعيل البخاري ٣٦٨ محمد بن إسماعيل ، أبو عبد الله (الملقب بالحكيم) ٣٣ ، ١٧٩

محمد بن أفلح ۲۰۹، ۲۰۹ محمد بن جهور ۱۷۲ محمد بن الحارث الحشني ۲۹، ۸۵، ۸۵، محمد بن الحارث الحشني ۳۹، ۸۵، ۸۵، محمد بن حزم بن بكر التنوخي (المعروف بابن

المديني ) ٣٢

محمد بن الحسن المذحجي (المعروف بابن الكتاني ، أستاذ ابن حزم) ۲۲ ، ۷۲ ،

777 . 770 . TIT

محمد بن داود الأصفهاني (صاحب كتاب الزهرة) ۲۹، ۳۶۱

محمد بن ربیب ۲۸۶

محمد بن زياد (القاضي) ٢٥

محمد بن الزيات ٢٣٠

محمد بن سحنون ۳۵۵ ، ۳۹۸

محمد بن سعید المیورقی ۳۱۱ محمد بن سعید بن جرج (الفقی) ۳۱۳

محمد بن سعيد بن مخارق الأسدقي ٩٨ ، ٩٩

محمد بن سعید بن نبات ۳۱۳

محمد بن شخيص ١٠٤ ، ١١٣ ، ٢٦٨

محمد بن طرخان ٦٦

محمد بن عاصم النحوي ، انظر : الاقشتين

محمد بن عامر ، أبو عامر ٣١٠ محمد بن العباس ، أبو الحسين ٦٥

محمد بن عبد الرحمن (الأمير) ١٨ ، ٣٠ ،

· 107 · 107 · 101 · 100 · 100

1AV 6 1VE

محمد بن عبد الرؤوف، أبو عبد الله ٨٠، ٣٢٦ محمد بن عبد السلام الحشني ٦٣ ، ١٨٣

محمد بن يحيى بن عمر بن لبابة ٣٦١ محمد بن يوسف ، أبو عبد الله التاريخي الوراق TOY . 70 أبو المخشّى (عاصم بن زيد) 20 ، 21 الدينة ٣٢ ، ٥٣ ، ٥٧ المدينة (وقعة) ٩٨ المرتضى (عبد الرحمن بن محمد من نسل الناصر) ۱۳۵ ، ۲۶۸ ، ۳۰۹ مرج راهط (وقعة) ۲۷۰ مرسية ١٣٥ ، ٣٦١ مروان بن الناصر ۲۲۳ أبو مروان ابن أبي عيسي ٢٩ مريم بنت أبي يعقوب الفيصولي ٢٦ مزاحمة بنت مزاحم الثقفي ١٥٥ مزنة ٢٦ المزني بن إبراهيم ٣٦٨ المستظهر (عبد الرحمن بن هشام بن عبد الجبار

المستظهر (عبد الرحمن بن هشام بن عبد الجار الأموي) ۲۷۸ ، ۲۸۱ ، ۳۱۰ الأموي) ۳۱۰ ، ۲۸۱ ، ۳۱۰ المستعين (سليمان بن الحكم) ۵۷ ، ۲۰ ، ۱۹ ، ۹۷ ، ۱۳۳ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۸ ، ۲۶۲ ، ۲۸۷

المستكفي ۲۷۸ ، ۲۸۲ المستنصر ، انظر : الحكم المستنصر ابن مسرّة (محمد بن عبد الله بن مسرّة) أبو عبدالله ۲۹ ، ۳۰ ، ۲۱ ، ۳۹ ، ۳۹۹

محمد بن عبد الله الغازي ٤٩ عمد بن عبد الله بن عبد الحكم ٣٦٨ محمد بن عبد الله بن عمر بن خير القيسي ٣٦ محمد بن عبد الله بن قاسم ، أبو عبد الله ٣٤٩ محمد بن عبد الملك بن أيمن ٢١٤ ، ٣٥٨ محمد بن عيدوس ٣٥٥ ، ٣٦٨ عمد بن عبدون الجبلي ٧٤ ، ٧٤ محمد بن عبدون القيرواني ، أبو العباس ٣٥٥ محمد بن عبيد الله بن أبي عبدة الليمي ١٨٥ محمد بن عقيل الفريابي ٣٦٨ محمد بن فضل الله بن سعيد ٣٦ محمد بن القاسم بن شعبان ، أبو إسحاق ٦٦ عمد بن محمود القبري الضرير ٨٨ محمد بن مسعود البجائي ٧٢٥ ، ٢٢٦ ، ٢٢٧ محمد بن مسلمة ٢٣ محمد بن مفرج المعافري ( المعروف بالفتي) ٣٦

عمد بن موسى العقبلي البغدادي ٣٦٠ عمد بن موهب القبري ٢٦ عمد بن ميمون القرشي ٢٥٧ عمد بن هشام الأموي ٨٠ عمد بن وضاح الحشي ٣١ ، ٣١ عمد بن يبقى بن زرب ، انظر : ابن زرب

محمد بن يحيى الرباحي ٤٨ ، ٥٠ ، ٧٧ ، ٣٦٨ 737 3 337 3 457 3 777 3 787 3 **٣١٨ : ٣٠٨** معاذ (صحابي) ۳۵۳ معاذ الشعباني ١٥٩ ، ١٦٠ معاوية بن أبي سفيان ٣٥٣ معاوية بن الشبانسي ١٨٥ معبد (المغنى) ٥٥ المعتدة عشام بن محمد (من نسل الناصر) AVY . PVY . TAY . . PY . 1.4 . ابن المعتر ١٢٦ ، ١٢٧ ، ١٢٨ ، ٢٢٩ ، ٢٣٠ المعتضد بن عباد ٣١٠ المعتلي يحييي بن حمود ۲۷۵ ، ۲۷۲ ، ۲۷۷ ، 777 المعيطي أبو مروان ٧١ ، ٣٦٠ مغیث ۱۱ ابن مغیث (القاضی) ٦٤ المغيرة بن حبناء ٦٥ المغيرة بن الحكم الربضي ٥٥ ، ٥٥ أبو المغيرة ابن حزم ٢٨٣ ، ٣١٠ ، ٣١٨ ، 777 · 779 ابن المفلس ( المغلس ؟ ) أبو الحسن ٣٦٨

مسعود بن سلیمان بن مفلت ، أبو الحیار ۳۱۲ ابن مسعود ۳۵۳ مسلم بن أحمد بن أبي عبيدة ١٢١ ، ١٨٤ مسلم بن الحجاج النيسابوري ٣٦٨ مسلم بن الوليد ( صريع الغواني ) ٥٠ ، ٥٥ ، 7.7 . 798 - 797 . 7·1 مسلمة بن أحمد المجريطي ، أبو القاسم ٧٣ ، 777 6 VE مسلمة بن محمد (الأمير) ١٧٠ ابن مسلمة (الوزير لدى المنصور) ۲۷۳ ابن مسلمة ، أبو عامر (صاحب الارتياح بوصف الراح) ۱۰۱، ۱۸۱ المسيب بن علس ٥٥ ، ٥٥ مصابيح ٥٦ ، ٥٩ ، ١٩٤ المصحفي ، انظر : جعفر بن عثمان المصحفي مصر ۲۷ ، ۲۰ ، ۳۹ ، ۲۰ ، ۲۲ ، ۸۲ ) 400 ( 1AT ( 100 ( 1TV ) مصعب بن عمران ۲۳ مصعب بن الفرضي ٢٣ ، ٢٠٥ ، ٣١٣ المطرف المرواني ٢٥٨ مطرف بن عيسي الغساني ٨٠ المطرف بن محمد (الأمير) ٥٧: مظفر العامري ١٣٦ ، ١٣٨ ، ٢٤٨ ، ٢٤٩ مظفر الكاتب السرقسطي ٢٥٧ مقبرة أم سلمة ٢٩٠ المظفر عبد الملك بن المنصور بن أبي عامر ١٧ ، مقدم بن معافى القبري ٩٩ ، ١٥٤ ، ١٨٢

ابن المقفع ١٤٨ ، ٣٢٦ ، ٣٢٦ ، ٣٣٠ ، 770 . 771

المقرِّي ٨٤، ٢١١ ، ٣٢٣ ، ٢٣٤ ، ٣١٠ ابن مقيم (الزامر) ٥٧

ان المكوى ، انظر : أحمد بن عبد الملك بن

ملحان ۷۲

هشام الإشبيلي

منت لشم ۳۰۵

المنتلون (غزوة) ۱۹۱ ، ۱۹۳

منتشة ١٥

منذر بن سعيد البلوطي ، أبو الحكم ( القاضي) 77 . N. . 177 . NOT . N. Y

المنذر بن محمد (الأمير) ٦٣ ، ٩٣ ، ١٠٠ ،

المنذر بن الناصر ۲۰۸

منذر بن يحيى التجيبي (الأول) ١٣٤ ، الموسطة ١٥

ATT : 737 : P37 : .07 : 107 : 778 , 708 , 707 , 707

المنذر بن يحيى بن منذر التجيبي (الثاني)٢٥٣ منصور (المغني) ٥٥

· YTY . YYA . YYO . YYE . Y\Y

ATT : TET : TE+ : TT4 : TTA · 771 . 77 . 777 . 758 . 757 YYY , TYY , AAY , 6.7 , F.T , 718 . TT . TTO "TTE . TTA . TT.

منفعة (جارية) ٥٦ المنية ٢٤

منية الرصافة ٩١

منية المغيرة ٢٧١ ، ٢٧٢

منية النعمان ٢٧١ المهدي (محمد بن عبد الجبار الأموي) ٩١ ،

. T. T . T. A . YEO . 148 . 174 . المؤتمن عبد العزيز بن عبد الرحمن بن أبي عامر

131 . 407 . PYT

موسى بن حدير (الحاجب) ٣٦٧

موسی بن نصیر ۱۱

الموصلي (صاحب كتاب أحبار مصر ) ٣٥٥ مؤمن بن سعيد ، أبو مروان ٤٩ ، ١١٨ ،

- 14 . 107 . 104 . 17 . 114

Y . T . 140

المنصور بن أبي عامر ١٧ ، ٢٧ ، ٢٩ ، ٥٩ ، مؤنس الكاتب ٢٠٨

٧٧ ، ٧٧ ، ٧٧ ، ٧٧ ، ٧٧ ، ١٩ ، المؤيد هشام ، انظر : هشام المؤيد

١١٢ ، ١٣٧ ، ١٤١ ، ١٨٢ ، ٢١١ ، مي (صاحبة ذي الرمنة) (في الشعر) ١٨١،

177

لنابغة الجعدي ٦٥ ، ٣٣٩ النابغة الذبياني ٦٥ ، ٣٣٩ نابل (الثائر) ١٧ الناصر ، انظر : عبد الرحمن الناصر نافع (صاحب القراءة) ٣٥٩ أبو النجم ٦٥ نصر (الفتي ) ٨٦ نصيب ٥٥ النظام ٣٢٧ أبن النظام ١٠٧

ابن النغرالة اليهودي ٣١٠ نقفور ٣٢٠ ، ٣٧٤ ، ٣٧٥ نقفور (١١٠ ، ٣٧٤ ، ٣٧٥ نقولا (الراهب) ٢٧ نكور ٢٥٣ النكوري (الزامر) ٥٧ أبو نواس ٤٧ ، ٤٩ ، ١١٥ ، ١١٥ ، ١١٥ ، أبو نواس ٤٧ ، ١٩٨ ، ١١٥ ، ١٩٥ ، ١٢٥ ، ٢٤١ ، ٢٤١ ، ٢٣٢ ، ٢٩٤ ، ٢٩٥ ، ٢٩٩ ،

> ۳۱۵ ، ۴۰۱ هرم بن سنان ۶۵ هروسیس (هروشیوش) ۹۷

مروسیس ر سروسیو. هشام بن عامر ۳۵۳

هشام بن عبد الرحمن الداخل ۱۸ ، ۲۳ ، ۱۵۷ ، ۲۵

هشام بن عبد الملك ٦٥ هشام المؤيد ( بن الحكم بن الناصر ) ١١ ،

: 1AY : 140 : 148 : 144 : 1.

ابن هانی ع ۳۵ ، ۲۹۰ ، ۲۹۰ ، ۳۵۴ ، ۳۵۱ همیرة الفزاری ۳۵۱ ، ۳۵۱ ابن هذیل بن عبد الملك بن هذیل بن عبد الملك بن هذیل ) أبو بكر الكفیف ۲۰۸ ، ۲۰۸ ،

هاشم بن عبد العزيز ٨٤ ، ٩٧ ، ١٠٠ ، ١٧٠ ،

174 . 177

717 : 317 - V/Y : YYY : 174 : 174 :

Y 9

\*\*\* . YE. . Y.A ألهمداني (أستاذ ابن حزم) ٣١٢

الهواري ۲٤ ابن الهيثم ٣٦٥

وادي آش ١٥ وأدى الحجارة ١٥٥ ، ٣٥٣ وادي سليط (غزوة) ٩٣ وادي شوش ٨٤ این وحشیة ۷۳ الوضاح بن وزاح ۲۷۰ ابن وضاح ۲۹ ، ۱۸۳

وضيح بن عبد الأعلى ٥٩ ابن ولاد ۸۸ ، ۱۸۳ وليد بن حبزون ٦٧ أبو الوليد الباجي ٢٦ ، ٣٠ ، ٢١٠ ، ٣١١ أبو الوليد الزجالي ٢٨٦ ، ٢٨٩ ابنا وهب ٣٣٠ وهران ۳۵۲

ي

يحيى بن إبراهيم بن مزين ، أبو إسحاق ٣٥٧ | يحيى بن منذر بن يحيى التجيبي ٢٥٣ ، ٢٥٥، يحيى بن يحيى اللبي ٧٧ - ٢٨

يخامر الشعباني (القاضي ) ١١٨ ، ١٠٩ یزید (مولی لیزید بن أبی سفیان ) ۳۰۶

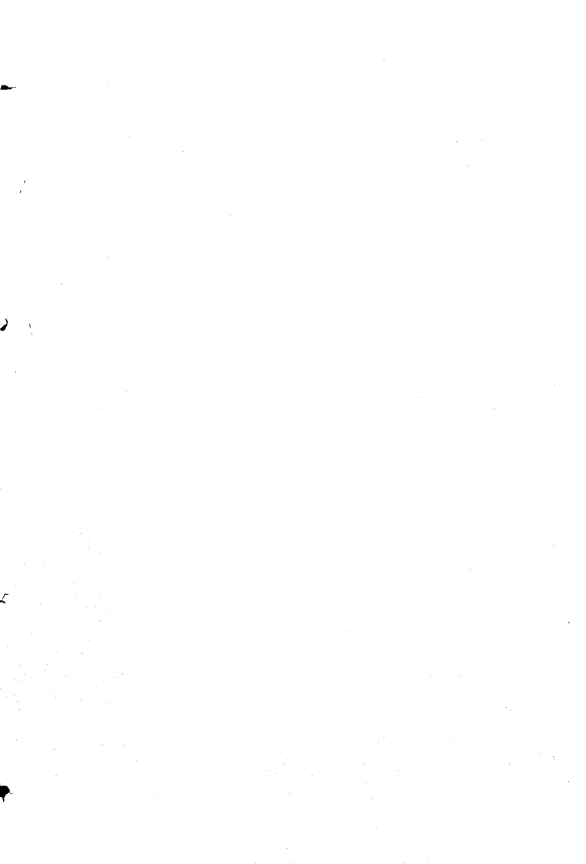
يزيد ابن الشريف الطليق ٢٢٨ يزيد بن طلجة ٣٢٨ يعيش بن سعيد بن محمد الورَّاق ٧١

اليمن ٣٦٧

يميى بن إسحاق (الوزير) ٣٦٥

يحيى بن أحمد بن عبد ربه ، أبو بكر ١٨٦

يوسف بن سليمان الكاتب ٣٢٦ . ١٣٥ ، انظر : الرمادي . انظر : الرمادي يوسف بن عبد البر ، أبو عمر ١٣٦ ، ٢٠٥ ، أبو يوسف (صاحب الحراج) ٣٥١ يونس بن مغيث (المعروف بابن الصفار) يوسف بن عبد الرحمن الفهري ٤٤



## فهرس المحتويات

| ٥   | •      | •          | 1,000        | •           | • '        | • ,•          | بعة الثانية  | هذه الط   |
|-----|--------|------------|--------------|-------------|------------|---------------|--------------|-----------|
| ٧   | •      | •          |              | •           |            |               | لبعة الأولى  | مقدمة الع |
| 1.  | •      | • .        | •            | •           | •          | . سا          | أموية بالأند | الدولة اا |
| · . |        |            |              | ية عامة     | مقد        |               |              |           |
| 11  | •      |            | نيطان فيها . | ملية الاسن  | ندلس و ع   | رون إلى الأن  | ١ _ المهاج   |           |
| 17  | ن عامة | م الأموييز | وسياسة الحكا | ة الأموية ، | في الفتر   | سيادة قرطبة   | ۲ ــ مدی،    |           |
| 19  | •      | • .        | •            | لحضاري      | هارها ا    | رطبة وازد     | ٣ ــ تمو ق   |           |
| 41  | •      | •          | •            | العربية     | العسكرية   | . الروح ا     | ٤ _ تضاؤا    |           |
| 77  | •      | •          | •            | ىية .       | اة الأندل  | الريفي للحيا  | ه ــ الطابع  |           |
| 4,5 | •      |            | والتدبير .   | لمؤولية     | نماعية با  | لحياة الاجت   | ٦ ـ تميز ا   |           |
| 70  | •      |            | •            | •           | •          | الأندلسية     | ٧ ــ المرأة  |           |
| 77  | . •    | •          | •            | •           | س .        | ب في الأندا   | ٨ ـ المذاهـ  |           |
| 71  | •      | •          |              |             | سرَّة .    | لهب این م     | ۹ ـ بياد لما |           |
| ۳۸, |        | •          | •            | • :         | س .        | في الأندل     | ١٠ - التعليم |           |
|     |        |            | ذا العصر     | ي في ها     | الأندلس    | الشعر         |              |           |
| 24  | •      |            | الأندلسي     | الشعر       | في نشأة    | المؤثرة       | ــ العوامل   | 1.        |
| ξ.  | •      |            | •            | نشأة الشع   | ئرها في    | المؤدبين وأ   | أ _ طبقة     |           |
| ٥٣  | • /    | •          | •            | ٠. ٠        | نشأة الشع  | وأثره في ن    | ب ــ الغناء  | 1.3       |
| 77  | •      | •          |              | نشأة الشعر  | أثرها في أ | ة الثقافية وأ | ج ـ النهض    |           |

| 4.  |     | ٢ ــ مجالات الشعر الأندلسي ومظاهره الكبرى .            |
|-----|-----|--------------------------------------------------------|
| 44  |     | أ ـــ الشعر في ظل الحياة السياسية                      |
|     |     | ۱ ــ الصراع الحارجي                                    |
|     |     | ٧ _ الصراع الداخلي                                     |
|     |     | ٣ ـــ الشعر والعصبية                                   |
|     |     | <ul> <li>٤ ـ نقد الحكم القائم</li> </ul>               |
|     |     | <ul> <li>هـ الشعر في مقامات الوفود والأعياد</li> </ul> |
| 1.5 | •   | ب ــ الشعر والارتياح إلى الطبيعة                       |
| ۱۱۳ |     | ج ــ الشعر وموضوع الحمر                                |
| 117 | •   | د ــ الشعر والزهد                                      |
| ۱۱۸ | . • | هـــــــ الشعر والفكاهة والسخرية                       |
| 171 |     | و ــ ثورة الشعر على الثقافات الجديدة .                 |
| 178 | •   | ز – السمات العامة للشعر الأندلسي في هذا العصر .        |
| ۱۳۳ | •   | ٣ ــ الفتنة البربرية وآثارها في الشعر والأدب .         |
| 122 | •   | أ ــ قصة الفتنة بإيجاز .                               |
| 141 | •   | ب ــ آثارها في التخريب                                 |
| ١٣٧ | . • | ج ـــ آثارها في انتشار العلم                           |
| ۱۳۸ |     | د ـــ البكاء على قرطبة                                 |
| 12. |     | ه - نمو الثراجم الذاتية والنقد                         |
| 127 |     | ۱ – ابن شهید والنقد                                    |
| 160 | •   | ۲ – ابن حرم والنقلہ ،                                  |
|     |     |                                                        |
|     |     | الشعراء الأندلسيون في هذا العصر                        |
| 104 | •   | ١ ــ شعراء فترة الإمارة                                |
| 104 |     | أ _ يميى الغزال .                                      |
| 17. | •   | ب مؤمن بن سعيد                                         |
| 177 | -   | ج – محمد بن يحسى القلفاط                               |

|    | 144         | ۲ ــ شعراء عصر الحلافة            |
|----|-------------|-----------------------------------|
|    | ١٨٣         | ا ـ ابن عبد ربه .                 |
| .* | Y.0         | ب – الرمادي                       |
|    | 777         | ج ــ الشريف الطليق                |
|    | <b>W</b>    | ٣ ـــ الشعراء المتأثرون بالفتنة . |
|    | 777         | أ ـ ابن دراج القسطلي .            |
|    | <b>YY•</b>  | ب – ابن شهید                      |
|    |             | ج – ابن حزم                       |
|    | العصر       | النثر الأندلسي في هذا             |
|    | <b>TY0</b>  | ١ — صورة موجزة لوضع النو          |
|    | TY8         | ۲ – التوابع والزوابع              |
|    | <b>TE</b> 1 | ٣ ــ طوق الحمامة .                |
|    |             | ملحقات                            |
|    | TEV .       | ١ _ رسالة ابن حزم في فضل الأندلس  |
|    | <b>TV</b> • | ۲ ــ قطعة من شعر ابن حزم          |
|    | <b>TAA</b>  | ۳ ــ منتخبات شعرية متنوعة         |
|    |             |                                   |
|    |             | المراجع والفهاوس                  |
|    | £14         | لمراجع لمراجع                     |
|    | 178         | ار ساعام                          |

فهرس المحتويات