### تفديم

هذه طبعة جديدة لكتاب ( ام القرى ) قوبلت على الطبعات المختلف التي صدرت له ، مما يجعلها لأتختلف عن الطبعة الاولى التي اصدرها المؤلف لاول مرة .

ولا بد ، في هذه المناسبة ، من الاشارة الى حقيقة تاريخية تلقي ضوءاً على موضوع هذا الكتاب ، وهي ان جدي رحمه الله الف ( أم القرى ) و ( طبائع الاستبداد ) قبل هجرته الى مصر ، وكان عمي الدكتور اسعد الكواكبي يتولى تبييض ام القرى له وهو في حلب ، كما اخبرني ايضاً عالم حلب الثقة المرحوم الشيخ راغب الطباخ ان المؤلف أطلعه عليه قبل سفره الى مصر ، ولما كان « السيد الفراتي » ، لم يغادر حلب خلال مقامه فيها الا الى استأبول ، ولم يقم نجولاته الى العالم الاسلامي الا بعد رحيله الى مصر ، فان المؤتمر الذي عقد في مكة ، والذي يدور عليه موضوع الكتاب ، اعا هو مؤتمر تخيله المؤلف ليعرض فيه آرام الاصلاحية في قالب جذاب يسموي النفوس .

عبدارهم إلكواكبي

#### ايها الواقف على هذه المزاكرات:

اعلم انها سلسلة قياس لايغني أولها عن آخرها شيئاً. وانها حلقات معان مرتبطة مترقية لايغني تصفحها عن تتبعها. فان كنت من أمة الهداية ، وفيك نشأة حياة ودين وشمة مروءة ، فلا تعجل بالنقد حتى تستوفي مطالعتها وتعي الفواتح والخواتم ، ثم شأنك ورأيك .

أما اذا كنت من أمة التقليد واسراء الاوهام ، بعيداً عن التبصر ، لاتحب ان تدري من انت وفي اي طريق تسير ، وماحق دينك ونفسك عليك والى ماذا تصير ، فتأثرت من كشف الحقائق ودبيب النصائح ، وشعرت بعار الانحطاط وثقل الواجبات ، فلم تطق تتبع المطالعة وتحكيم العقل والنقل في المقدمات والنتائج ، فاناشدك الاهمال الذي الفناه ان تطرح هذه المذاكرات الى غيرك ليرى فها رأه .

### التيالفراتي

#### اخطار

من يظفر بنسخة من هذا السجل فليحرص على اشاعته بين الموحدين، وليحفظ نسخة منه ليضيف اليه ماسيتلوه من نشريات الجمية باسم و صحائف قريش ، التي سيكون لها شأن انشاءالله في النهضة الاسلامية العلمية والاخلاقية.

### مقدمة

# بَيْمُ الْأَسُالِحُ الْحَيْدِةِ

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيدنا محمد أفضل المخلوقين ، وعلى آله واصحابه أنصار دينه الاولين ، وعلى الباعهم في مسالكهم الى يوم الدين .

أما بعد فأقول ، وأنا هو الرحالة المتكني بالسيد الفراتي :
انه لماكان عهدنا هذا ، وهو اوائل القرن الرابع عشر ، عهداً
عم فيه الخلل والضعف كافة المسلمين ، وكان من سنة الله في خلقه
أن جعل لكل شي سبباً ، فلابد لهذا الخلل الطاري ، والضعف
النازل ، من اسباب ظاهرية غير سر القدر الخني عن البشر ؛ فدعت
الخية بعض أفاضل العلما والسراة والكتاب السياسيين للبحث
عن أسباب ذلك ، والتنقيب عن أفضل الوسائل للمهضة الاسلامية،
فأخذوا ينشرون آراءهم في ذلك في بعض الجرائد الاسلامية الهندية

والمصرية والسورية والتأثارية، وقد اطلعت على كثير من مقالاتهم الغراء في هذا الموضوع الجليل، واتبعت اثره بنشر مالاح لي في حل هذا المشكل العظيم.

ثم بدا لي اناسعي في توسيع هذا المسعى بعقد جمعية منسراة الاسلام في مهد الهدامة اعنى « مكة المكرمة ». فعقدت العزعة متوكلا على الله تعالى على اجراء سياحة مباركة نزيارة امهات البلاد العربية (١) ، لاستطلاع الأفكار وتهيئة الاجتماع في موسم اداء فريضة الحج . فخرجت من وطني ، أحد مدن الفرات ، في أوائل محرم سنة ست عشرة و ثلاثماثة وألف وكلى السن تنشد:

دراك فمن مد نف لعمر ك ميدفن وما نافع نو ح متى قيل قد فني دراك فَان الدين قــد زال عنه وكان عزيزاً قبل ذا غير هين مهدى وتلقين وحسن تلقن أما صارفرضاً رأب مذاالتوهن باهماله إثم على كل مؤمن ولاتقنطوا من روع ربمهيمن هو اليوم لامحتاج الا لائلسن

فكان له أهل يوفون حقه إلام وأهل العلم أحلاس بيتهم هلمـوا الى بذل التعاون إنه هاموا الی(امالقری) وتآمروا فان الذي شادته اسياف قبلكم

<sup>(</sup>١) لأن العرب وحدم أو اياء هذا الأثمر وهذا الدين كما سيفصل

فأتيت بلدة لاأسميها ، وما اطلت المقام فيهاحيث وجدتها كما وصف أختها أبو الطيب نقوله :

ولم أرمثل جيراني ومثلي لمثلي عند مثله و مقام بأرض مااشهيت رأيت فيها فليس يفونها الاكرام فخرجت منها سالكا الطريق البحري من اسكندرون معرجاً على بيروت فدمشق ثم يافا فالقدس 'ثم جئت اسكندرية فمصر ، ثم من السويس عمت الحديدة فصنعا فعدن ، ومنها قصدت عمان فالكويت ، ومنها رجعت الى البصرة ومنها الى حائل (۱) الى المدينة على منورها افضل الصلاة والسلام ، على مكة المكرمة فوصلها في أوائل ذي القعدة ؛ فوجدت اكثر الذين أجابوا الدعوة ممن في أوائل ذي القعدة ؛ فوجدت اكثر الذين أجابوا الدعوة ممن قد سبقوني عوافاتها . وما انتصف الشهر وهو موعد التلاقي الاوقدم الباقون ماعدا الاديب البيروتي الذي حرمنا القدر ملاقانه لسبب أنبأنا عنه فعذرناه .

وفي اثناء انتظارنا منتصف الشهر، سعيت مع بعض الاخوان الوافدين في تحري وتخير اثنى عشر عضواً أيضاً لاجل اضافتهم

<sup>(</sup>١) قاعدة امارة نجد أي بلاد ابن الرشيد

للجمعية ، وهم من مراكش وتونس والقسطنطينية وبغجة سراي وتفليس وتبريز وكابل وكشغر وقازان وبكين ودلهي وكلكته وليفربول .

واذكنت المباشر لهذه الدعوة بادرت واتخذت لي دارًا في حي متطرف في مكة ، مناسبة لعقد الاجتماعات بصورة خفية ، ومع ذلك استأجرتها باسم بواب داغستاني روسي لتكون مصونة من التعرض رعامة للاحتياط .

وقد انعقد من منتصف الشهر الى سلخه اثنا عشر اجتماعاً غير اجتماع الوداع ، جرت فيها مذاكرات مهمة ، صار ضبطها وتسجيلها بكال الدقة كما سيعلم من مطالعة هذا السجل المتضمن كيفية الاجتماعات مع جميع المفاوضات والمقررات ، غير ما آثرت الجمعية كتمه كما سيشار اليه .

## الاجتماع الاول

يوم الانبن خامسي عشر ذي القعدة سنة ١٣١٦

في اليوم المذكور انتظمت الجمعية للمرة الاولى واعضاؤها اثنان وعشرون فاضلا ، كلهم يحسنون العربية ، فبعد ان عرفت كلا منهم لباقي اخوانه ، وتعارفوا بالوجوه ، بادرتهم بتوزيع اثنين وعشرين قائمة مهيئات قبلا ، مطبوعات بمطبعة الجلاتين التي استعرتها من تاجر هندي في مكة لاجل طبع هذه القائمة وأمثالها من أوراق الجمعية ، محرراً في نسخ القائمة مختصراً تراجم اخوان الجمعية جميعهم، سيدان الاسم والنسبة والمذهب والمزية الخصوصية ، وموضاً فيها أيضاً مفتاح الرموز التي يحتاج الاخوان لاستعالها .

وأعضاء الجمعية هم : « ٢٢٥٤٨٥٥٣٢٢٧١٨٨٢٢١٨٩٧٢٥

وأعنى بذلك :

السيد الفراتي ، والفاضل الشامي ، البليغ القدسي ، الكامل

الاسكندري، العلامة المصري، المحدث اليمني، الحافظ البصري العالم النجدي، المحقق المدني، الاستاذ المكي، الحكيم التونسي، المرشد الفاسي، السعيد الانكليزي، المولى الرومي، الرياضي الكردي، المجتهد النبريزي، العارف التاتاري، الحطيب القازاني، المدقق التركي، الفقيه الافغاني، الصاحب الهندى، الشيخ السندي، الامام الصيني.

ثم بادرت الاخوان جاهراً بكلمة شعار الاخوة التي يعرفونها مني من قبل وهي ( لانعبـد الا الله ) مسترعياً سمعهم، وخاطبتهم تقولي:

« من كان منكم يعاهد الله تعالى على الجهاد في اعلاء كلمة الله والامانة لاخوان التوحيد أعضاء هذه الجمعية المباركة فليجهر بقوله: على عهد الله بالجهاد والامانة ، ومن كان لا يطيق العهد فليعتزلنا » ؛ وما جال نظري فيهم الا وسارع الذي عن يميني الى عقد العهد ثم الذي يايه ثم وثم الى آخر هم .

ثم التمست منهم ان يتخبو اأحده رئيساً يدير الجمعية ومذاكر اتها، وآخر كاتباً بضبط المفاوضات ويسجل المقررات؛ فأجابني العلامة المصري: « ان معرفة الاخوان بعضهم بعضاً جديدة العهد، وانك

اشملهم معرفة بهم ، فأنا آترك الانتخاب لك » ؛ وما اتم رأيه هذا الا وأجع الحكل على ذلك ، فحينت أعلنت لهم أبي اتخير للرئاسة الاستاذ المكي ، وأتخير نفسي لخدمة الكتابة ، تفادياً عن اتعاب غيري في الحدمة التي يمكنني القيامبها، واستأذنت الافاضل الاعجام منهم بنوع من التصرف في تحرير بعض الفاظهم ، فأظهر الجميع الرضاء والتصويب ، وصرح الاستاذ بالقبول مع الامتنان من حسن ظهم به ، واستولى على الجمعية السكوت ترقباً لما يقول الرئيس .

أما الاستاذ الرئيس فقطب جبينه مستجمعاً فكره، ثم استهل فقال:

الحمد لله عالم السر والنجوى ، الذي جمعنا على توحيده ودينه وامرنا بالتعاون على البر والتقوى ، والصلاة والسلام على سينامحمد القائل ( المسلم للمسلم كالبنيان يشدبعضه بعضاً) ، وعلى آله واصحابه الذين جاهدوا في الله انتصاراً لدينه ، لم يشغلهم عن اعزاز الدين شاغل ، وكان أمرهم شورى بينهم يسعى بذمهم أدناهم اللهم اياك نمبد لانخضع لغيرك ، واياك نستعين لانتظر نفعاً من سواك ولانخشى ضراً ، اهدنا الصراط المستقيم الذي لاخفيات ولاثنيات

فيه، صراط الذين أنهمت عليهم بنعمة الهداية الى التوحيد، غير المغضوب عليهم بما أشركوا ولا الضالين بعد ما اهتدوا، سبحانك ربنا آننا من لدنك رحمة وهي ألنا من أمرنا رشداً.

وبعد فيا ايها السادات الكرام، كل منا يعلم سبب اجتماعنا هذا من سابق مفاوضات أخينا السيد الفراتي، الذي اجبنا دعوته لهذه الجمعية شاكرين سعيه.

ولذلك لا أرى لزوماً للبحث عن السبب، كما لا اجد حاجة لتنشيط همتكم وتأجيج حميتكم لانناكلنا في هذا العناء سواء، ولكن أذكركم بخلاصة تاريخ هذه المسألة فأقول:

ان مسألة تقهقر الاسلام بنت الف عام أو اكثر ، وماحفظ عز هذا الدين المبين كل هذه القرون المتوالية إلا متانة الاساس، مع انحطاط الامم السائرة عن المسلمين في كل الشؤون ، الى ان فاقتنا بعض الامم في العلوم والفنون المنورة للمدارك، فربت قوتها، فنشرت نفوذها على اكثر البلاد والعباد من مسلمين وغيره ؛ ولم يزل المسلمون في سباتهم الى ان استولى الشلل على كل اطراف يسم المملكة الاسلامية ؛ وقرب الخطر من القلب ، أعني (جزيرة جسم المملكة الاسلامية ؛ وقرب الخطر من القلب ، أعني (جزيرة

العرب)، فتنبهت افكار من رزقهم الله بصيرة بالعواقب ووفقهم لنيل اجر المجاهدين، فهبوا ينشرون المواعظ والتذكرة والمباحث المنذرة، فكثر المتنبهون، وتحركت الخواطر، لكنها حركة متحيرة الوجه، ضائعة القوة، فعسى الله أن يرشد جمعيتنا للتوصل لتوحيد هذه الوجهة وجمع هذه القوة.

و تندقيق النشريات والمقالات التي جادت بها أقلام الفضلاء في هذا الموضوع ترى كلها دائرة على اربعة مقاصد ابتدائية فقط: الاول منها: بيان الحالة الحاضرة، ووصف اعراضها بوجه عام وصفاً بديعاً يفيد التأثر ويدعو الى التدبر، على ان ذلك لا بلبث الا عشية أو ضحاها.

والثانى: بيان ان سبب الخلل النازلهو الجهل الشامل بيان إجمال و تلميح ، مع ان المقام يقتضي عدم الاحتشام من التفصيل والتشريح.

والثالث: انذار الامة بسوء العاقبة المحدقة بهــا إنذاراً هائلا تطير منه النفوس، مع ان الحال الواقع لاتغني فيه النذر.

والرابع: توجيه اللوم والتبعة على الامراء والعلماء والكافة لتقاعده عن استعال قوة الاتفاق على النهضة ، مع ان الاتفاق وهم

#### متشاكسون متعذر لامتمسر.

فهذه المقاصد القولية قد استوفت حقها من انواع بدائع الاساليب، وآن أوان استهارها، وذلك لايتم اذا لم يشخص المرض او الامراض المشتركة، تشخيصاً مدققاً سياسياً، بالبحث اولا عن مراكز المرض، ثم عن جراثيمه ، ليتعين بعد ذلك الدواء الشافي الاسهل وجوداً والاضمن نتيجة، وبالتنقيب ثانياً عن مدبير ادخاله في جسم الامة بحكمة تصرع العناد والوه، وتتغلب على مقاومة أعضاء الذوق والشم.

ثم أظنكم ايها السادة تستحسنون الاكتتام الذي اختاره اكثر هؤلاء الكتاب الافاضل ، لان لذلك محسنات بل موجبات شي ينبغي أن تستعملها جمعيتنا أيضاً ؛ فلنحرص كلنا على الاكتتام لان من موجباته النزام كل منا المشرب العمري ، اعني القول الصريح في النصيحة للدين بدون رياء ولا استحياء ولا مراعاة ذوق عامة أو عتاة ، لان حياء المريض مهلكة ، وكنم الامر المستفيض سخافة ، والدين النصيحة ، ولا حياء في الدين .

ومن موجبات الاكتتام أيضاً انكل مايخالج الفكر في موضوع مسألتنا معروف عندالاكثرين، ولكن بصورة مشتتة،

والناس فيه على اقسام، فصنف العاماء اما جبناء يهابون الخوض فيه ، واما مراؤن مداجون يأبون انتخالف أقو ألهم احواكم وباقي الناس بأنفون أن يذعنوا لنصح ناصح صادع غير معصوم ، ولذلك كان القول من غير معرفة القائل أرعى للسمع وأقرب للقبول والقناعة وأدعى للاجماع .

ثم يا ايها الاخوان: أظنكم كذلك تستصوبون أن تترك جانباً اختلاف المذاهب التي نحن متبعوها تقليداً، فلانعرف مآخذ كثير من احكامها، وأن نعتمد مانعلم من صريح الكتاب وصحيح السنة وثابت الاجماع، وذلك لكيلا نتفرق في الآراء وليكون مانقرره مقبولا عند جميع اهل القبلة، اذ ان مذهب السلف هو الاصل الذي لايرد ولا تستنكف الامة أن ترجع اليه وتجتمع عليه في بعض أمهات المسائل، لان في ذلك التساوي بين المذاهب، فلا يثقل على احد نبذ تقليد أحد الائمة في مسألة تخالف المتبادر من نص الكتاب العزيز أو باين صريح السنة الثانة في مدونات الصدر الاول.

ولا يكبر هذا الرأي على البعض منكم؛ فما هو برأي حادث بين المسلمين، بل جميع اهــل جزيرة العرب ماعدا اخلاط الحرمين

على هـذا الرأي، ولا يحقى عليكم ان اهل الحزيرة وهم من سبعة ملابين الى ثمانية كلهم من المسلمين السلفيين عقيدة، وغالبهم الحنابلة او الزيدية مذهباً، وقـد نشأ الدين فيهم وبلغتهم فهم اهله وحملته وحافظوه وحماته، وقلما خالطوا الاغيار، او وجدت فيهم دواعي الاغراب والتفنن في الدين لاجل الفخار (۱). ولا يعظمن على البحض منكم أيضاً انه كيف يسوغ لاحدنا ان يثق بفهمه و تحقيقه مع بعد العهد، و يترك تقليد من يعرف انه افضل منه واجمع علماً و اكثر احاطة واحتياطاً

ولا اظن ان فينا من ليس في نفسه اشكال عظيم في تحري من هو الاعلم من بين الاعمة والعلما والاحرى بالاعتماد على تحقيقه، لوجود اختلافات واضطرابات مهمة بينهم مابين نفي وأسات، حتى في كثير من الامور التعبدية الفعلية التي مأخذها المشاهدة المتكررة الوف مرات، مثل :هل كان النبي عليه الصلاة والسلام ثم جهور اصحابه عليهم الرضوان يصلون وتر العشاء بتسليمة أم بتسليمتين ؟ وهل كانوا يقتنون أو وهل كانوا يرفدون الايدي

<sup>(</sup>١) سيأتي في اواخر السجل محث مشبع في مزايا المرب

عند تكبيرات الانتقال ام لايرفعون ؛ وهل يعقدون الايدي ام برسلونها.

فاذا كان الأئمة والعلماء الاقدمون هذا شأنهم من النباين والتخالف في تحقيق كيفية عبادة فعلية هي عماد الدين، اعني الصلاة التي هيمن المشهدودات المتكررات ونؤدى بالجمدوع والجماهير، فكيف بكون شأنهم في الاحكام التي تستند الى قول او فعل اوسكوت صدر عن النبي صلى الله عليه وسلم مرة او مرات فقط، ورواها فرد او افراد.

فعلى هذا ، لاارى من مانع ان تترك النقول المتخالفة خصوصا منها المتعلق بالبعض القليل من الاصول، ونجتمع على الرجوع الى مانفهمه من النصوص ، او ما يتحقق عندنا حسب طاقتنا انه جرى عليه السلف، وبذلك تتحد وجهتنا ويتسنى لنا الاتفاق على تقرير مانقرره ، ويقوى الامل في قبول الامة منا ما ندعوها اليه .

وأني اسلفكم ايها السادات آنه ينبغي ان لا يهولنا ما ينبسط في جميتنا من تفاقم اسباب الضعف والفتور كيلانيأس

من روح الله ، وان لانتوه الاصابة في قول من قال: انها امسة ميتة فلا رجى حياتنه ، كما لااصابة في قول من قال: اذا نزل الضعف في دولة او امسة لاير تفع ؛ فهذه الرومان واليونهان والامريكان والطليان واليابان وغيرها كلها امم امثالنا استرجعت نشأتها بعسد عام الضعف وفقد كل اللوازم الادبية للحياة السياسية ، بل ليس بينها ولاسيها عرب الجزيرة منها وبين اعظم الامم الحية المعاصرة فرق سوى في العلم والاخلاق العالية ، على ان المعاصرة فرق سوى في العلم والاخلاق العالية ، على ان مسدة حضانة العلم عشرون عاما فقط ومدة حضانة الاخلاق الربعون سنة .

فعلينا ان نتق بعناية الله الذي لايعبد سواه ؛ وبهذا الدين المبين الذي نشر لواء عزه على العالمين ، ولم يزل بالنظر لوضعه الالهي دينا حنيفا متيناً محكيناً لايفضله ولايقاريه دين من الاديان في الحكمة والنظام ورسوخ البنيان .

ثم القنوا الهما الاخوان ان الامر ميسور ، وان ظواهر الاسباب ودلائل الاقدار مبشرة ان الزمان قمد استدار ، ونشأ في الاسلام انجاب احرار وحكاء ابرار بعد واحده بألف وجمهم بألف الف . فقوة جمية منظمة من هؤلاء النبلاء كافية لان تخرق

طبل حزب الشيطان، وتسترعي سمع الأمة مها كانت في رقاد عميق، وتقودها الى النشاط وان كانت في فتور مستحكم عتيق، على أن محض انعقاد جميتنا هذه لمن أعظم تلك المبشرات، خصوصا اذا وفقها الله تعالى بعنايته لتأسيس جمعية قانونية منتظمة، لأن الجمعيات المنتظمة يتسنى لهاالثبات على مشروعها عمراً طويلا بني بمالا بني به عمر الواحدالفرد، وتأتي باعمالها كلها بعزائم صادقة لايفسدها التردد؛ وهذا هو سر ماوردفي الاثر من ان يدالله مع الجماعة، وهذا هو سر كون الجميات تقوم بالعظائم وتأتي بالعجائب، وهذا هو سر نشأة الامم الغربية، وهذا هو سر النجاح في كل الاعمال المهمة، لائن سنة الله في خلقه ان كل أمر كليا كان أو جزئياً لا يحصل الا بقوة و زمان متناسبين مع أهميته، واطول عمر المما اذا حصل عزيد قوة في زمان قصير.

وكانا يعلم ان مسألتنا اعظم من ان يدني بها عمر انسان ينقطع، او مسلك سلطان لايطرد، او قوة عصبية حضرية حمقاء تفور سريعا وتغور سريعا .

واذا تفكر ناان مبدأ اعظم الاعداد اثنان فذلك مبدا الجميات شخصان ثم تتزايد حتى تكمل، وتتقلب اشكالا حتى ترسخ ؛ فعلى

هذا لا يبعد ان يتم لنا انعقاد جمعية منتظمة تنعقد الآمال بناصيها . ولا ينبغي الاسترسال مع الوه الى ان الجمعيات معرضة في شرقنا لنيار السياسة فلا تعيش طويلاً ، ولا سما اذا كانت فقيرة ولم تكن كغالب الاكاد عيات اي لمجامع العلمية ، تحت حماية رسمية ؛ بل الاليق بالحكمة والحزم الاقدام والثبات وتوقع الحير الى ان يتم المطاوب .

هذا وان شرقنا مشرق العظائم والزمان ابو العجائب، وما على لله بعزيز ان يتم لنا انتظام جمعية يكون لها صوت جهوري ، اذا نادى مؤذنها حي على الفلاح في رأس لرجاء ببلغ ا قصى الصين صداه. ومن المأمول ان تكون الحصومات الاسلامية راضية بهذه الجمعية حامية لها ولو بعد حين ، لانوظيفتم الاساسية ان شهض بالامة من وهدة الجهالة وترقى بها في معارج المعارف، متباعدة عن كل صبغة سياسية ، وسنعود لبحث الجمعية فما بعد .

ولنبدا الآن بتشخيص داء الفتو رالمستولي على الامة تشخيصاً سياسياً مدققا ، فارجوكم ايها السادة ان يعمل كل منكم فكره الثاقب فيما هو سبب الفتور ، ليبين رائيه وما يفتح الله به عليه في اجماعاتنا التي نو اليها كل يوم ، ماعدا يومي الثلاثاء والجمعة ، من بعد طلوع

الشمس بساعة الى قبيل الظهر أعني الى مابعد مثل هذا الوقت بساعة، فنفتتح كل اجتماع بقراءة ضبط المذاكرات التي جرت في الاجتماع السابق ثم نشرع بالمفاوضات.

واني أختم اجماعنا اليوم ببرنامج المسائل الاساسية التي تدور عليها مذاكرات جميتنا ، وينبغي لكلمنا ان يفتكر فيها ويدرسها وهي عشر مسائل :

- ١ ـ موضع الداء .
- ٢ \_ اعراض الداء.
  - ٣\_ جراثم الداء.
    - ٤\_ماهو الداء.
- ه \_ ماهي وسائل استعمال الدواء .
  - ٦ \_ ماهي الاسلامية .
- ٧ ـ كيف يكون التدين بالاسلامية .
  - ٨\_ ماهو الشرك الخني .
  - ٩\_كيف تقاوم البدع.
- ١٠\_تحر برقانون لتأسيس جمية تعليمية .
- ولما انتهى خطابالاستاذالرئيس، وانتهت الجلسة،قال السيد

الفراتي: إي ارى ان يقيد كل منا هذه المسائل العشر في جانب من ورقة التراجم ليكون القيد تذكرة له ، فف اربعة منهم نحو المكنبة وأخذ كل قلماً وقيد فهرست المسائل، ثم تو الى الباقون على ذلك؛ وعندما فرغوا من التحرير خاطبهم السيد الفراتي بقوله: أبي اغتنم تشريفكم الاول لمحلي وسيلة لضيافتكم ، وقد أعددت ما يتسهل اعداده لغريب مثلي في مثل هذه البلدة المباركة ، ثم خرج بهم الى محل المائدة، وكان حديثهم على الطعام استقصاء أخبار مهتدي ليفرول من السعيد الانكليزي ، وبعد أن طعموا عرض عليهم الشاي والقهوة والشراب المثلوج ، فكل اختار ماألف وأحب ، ثم انصر فوا ازواجا وفرادى عيبين دعوة خير الدعاة ، اذ كان قد دنا وقت الصلاة .

 $|\psi_{i}\rangle_{\mathcal{A}_{i}} = \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \left($ 

# الاجتماع الثاني

يوم الاربعاء ساع عشر ذي القعرة سنة ١٣١٦

في صباح اليوم المذكور انعقد الاجتماع ، وبعد قراءة ضبط الجلسة الاولى افتتح الكلام الاستاز الرئبس فقال:

انا نجد الباحثين في الحالة النازلة بالمسلمين يشبهونها بالمرض فيطلقون عليها اسم الداء مجرداً ، او مع وصفه بالدفين او المزمن او العضال ، ولعل مأخذ ذلك ماورد في الاثر وألفته الاسماع من تشبيه المسلمين بالجسد اذا اشتكى منه عضو تداعى لهسائره بالسهر والحمى ويلوح لي ان إطلاق الفتور العام أليق بان يكون عنواناً لهذا البحث لتملق الحالة النازلة بالادبيات أكثر منها بالماديات ، ولان آخر مافيها ضعف الحس فيناسبه التعبير عنه بالفتور

كما ان هذا الفتور في الحقيقة شامل لـكافة اعضـا الجسم الاسلامي، فيناسب ان يوصف بالعام، وربما يتوقف الفكر في الوهلة الاولى عند الحكم بان الفتور عام يشمل كافة المسلمين، ولكن

بعد التدقيق والاستقراء نجده شاملا للجايع في مشارق الارض ومغاربها لايسلم منه الا أفراد شاذة .

فيا أيها السادة :ماهو سبب ملازمة هذا الفتور منذ قرون المسلمين ، من أي قوم كانوا وأبعا وجدوا ، وكيفا كانت شؤونهم الدينية او السياسية او الافرادية او المعاشية ؛ حتى اننا لانكاد نجد اقليمين متجاورين او ناحيتين في اقليم او قريتين في ناحية او بيتين في قرية ، اهل احدها مسلمون والآخر غير مسلمين ، الا ونجد المسلمين اقل من جيرانهم نشاطا وانتظاما في جميع شؤونهم الحيوية الذاتية والعمومية ؛ وكذلك نجده أقل اتقانا من نظرائهم في كل فن وصنعة ، مع أننا نرى أكثر المسلمين في الحواضر ، وجميعهم في البوادي ، محافظين على عيزهم عن غيرهم من جيرانهم ومخالطيهم في أمهات المزايا الاخلاقية مثل الامانة والشجاعة والسخاء .

فا هو والحالة هذه سبب تعمم هذا الفتور، وملازمته لجامعة هذا الدين كملازمة العلة للمعلول، بحيث أينما وجدت الاسلامية وجد هذا الداء، حتى توهم كثير من الحكاء ان الاسلام والنظام لا يجتمعان؛ هذا هو المشكل العظيم الذي يجب على جميتنا البحث فيه او لا بحث

تدقيق واستقراء، عسى أن نهتدي الى جرثومة الداء عن يقيين، فنسمى في مقاومتها، حتى اذا ارتفعت العلة برىء العليل انشاء الله تعالى .

قال الهاضل الشامي: أبي أوافق الاستاذ الرئيس على تعريفه وتوصيفه الحالة النازلة بالفتور ، كما أبي لاأعلم مايعارض كون هذا الفتور عاما محيطاً بجميع المسلمين .

قال الصاحب الهنري: ابي وان كنت اقل الاخواف فضيلة ولكني جوال، وقد خبرت البلاد وأحوال العباد، ولا شكعندي في أن هذا الفتور عام وان كان لايظهر في بعض المواضع التي ليس فيها غير المسلمين، كأ واسط جزيرة العرب وبعض جهات افريقيا، ولايظهر ايضاً في بعض مواقع اخرى مجاورو المسلمين فيها ومخالطوه من أهل النحل الوثنية الغريبة الوضع، المتناهية في الشدة، كبقايا الصابئة حول دجلة الذين يضيعون كثيرا من اوقاتهم منغمسين في الماء تعبداً، وكالكونغو من الزبوج، وكالبوذية من الهنود المعتقدين أن كل مصائبهم حتى الموت الطبيعي من تأثيرات أعمال السحرة عنده، فإن أمثال هؤلاء اكثر فتورا من المسلمين، على ان ذلك لا يرفع صفة الفتور وعموميته عن المسلمين.

فقال الاستاذ الرئيس : الالصاحب الهندي مصيب في تفصيله وتحريره ، ولذلك رجعت عن قولي بأن المسلمين أحط من غيره مطلقا الى الحكم بانهم أحط من غيره ، ماعدا أهل النحل المتشددة في التدن .

قال الحافظ البصري: يلوح لي أنه يــ لمزم استثناء الدهريين والطبيعيين وأمثالهم ممن لا دين لهم، لأبهم لابدان يكونوا على غير نظام ولا ناموس في اخلاقهم، معذبين منفصين في حياتهم منحطين عن أهل الاديان ، كما يعترف بذلك الطبيعيون فيقولون عن أنفسهم أشتى الناس في الحياة الدنيا .

فاجابه الصاحب الهنري: أي كنت ايضاً اظن أنه يوجد في البشر أفراد ممن لادين لهم، وأن من كانوا كذلك لاخلاق لهم ؛ ثم انخبر في الطويلة قد برهنت لي أن الدين معناه الماموهو ادراك النفس وجود قوة غالبة تتصرف في الكائنات ، والخضوع لهذه القوة على وجه يقوم في الفكر ، هو أمر فطري في البشر ؛ وأن قولهم فلان دهري أو طبيعي هو صفة لمن يتوهم أن تلك القوة هي الدهر أو الطبيعة فيدن لما يتوهم .

بناء على ذلك ثبت عنـــدي ما قرره الاخلاقيون: من أنه

لا يصح وصف صنف من الناس بلا دين لهم مطلقاً بل كل إنسان يدين بدين ، اما صيح ، او فاسد عن أصل صيح ، وإما باطل او فاسد عن اصل باطل، والفاسدان يكون فسادها اما بنقصان او بزيادة او بتخليط وهذه افسام ثمانية .

فالدين الصحيح كافل للنظام والنجاح في الحال، والسمادة والفلاح في المآل. والباطل والفاسدان منقصان قد يكون أصحابها على نظام ونجاح في الحياة على مراتب مختلفة ؛ وأما الفاسدان بزيادة او بتخليط فهلكة محضة . ثم اقول ربما كان تقريري هذا غرباً في بابه فالتمس ان لا تقبل و لا يرد الا بعد التدقيق والتطبيق ، لا نه اصل مهم لمسألة الفتور العام المستولي على المسلمين .

قال الوسناز الرئيس : أبي أجلكم أيها السادة الافاصل عن لزوم تعريفكم آداب البحث والمناظرة ، غير أبي أب فكركم لام لابد هو قائم في نفوسكم جميعاً ، أو تحبون إن يصرح به ، الاوهو عدم الاصرار على الرأي الذاتي وعدم الانتصار له ، واعتبار أري ما يقوله ويبديه كل منا إن هو الا خاطر سنيح له ، فريحا كان صوابا أو خطأ ، وربما كان مغايراً لما هو نفسه عليه اعتقاداً أو عملا ، وهو أعا يورده في الظاهر معتمداً عليه ، وفي الحقيقة مستشكلا او مستثباً

او مستطلعاً رأي الغير . بناء على ذلك فما احد منا ملزم برأي يبديه ولا هو بملوم عليه ، وله ان يعدل او يرجع عنه الى ضده ؛ لأنا اعا نحن باحثون لامتناظرون ، فاذا أعجبنا رأي المتكلم منا اثناء خطابه اعجابا قويا فلا بأس ان نجهر بلفظ (مرمى) (١) ، تأييداً لاصابة حكمه واشعاراً باستحسانه ، وعلى هذاالنسق فلنمض في بحثنا فيا هي أسباب الفتور العام .

قال الفاضل الشامي: ابي ارى ان منشأ هذا الفتور هو بعض القواعد الاعتقادية والاخلاقية: مثل العقيدة الجبرية، التي من بعد كل تعديل فيها جعلت الامة جبرية باطنا قدرية ظاهراً (مرمى). ومثل الحث على الزهد في الدنيا والقناعة باليسير والكفاف من الرزق، واماتة المطالب النفسية: كحب المجد والرياسة، والتباعد عن الزينة والمفاخر، والاقدام على عظائم الامور، وكالترغيب في ان يعيش المسلم كميت قبل ان يموت. وكني بهذه الاصول مفترات، محدرات، معطلات، لا يرتضيها عقل ولم يأت بها شرع، ولمثلها نفى عمر من الخطاب رضي الله عنه ابا ذر الغفاري الربذة.

<sup>(</sup>١) مرحى كلة تعجب تقولها العرب عند اصابة الرامي

فاجابه البديغ الفرسي: ان هذه الاصول الجبرية والتزهيدية الممتزجة بعقائد الامة، وما هو اشد منها تعطيلا للاخذ بالاسباب ولنشأة الحياة، موجودة في كافة الديانات، لتعدل من جهة شره الطبيعة البشرية في طلب الغايات وتدفعها الى التوسط في الامور، ولتكون من جهة اخرى تسلية للعاجزين وتنفيساً عن المقهورين البائسين، وتوسلا لحصول التساوي بين الاغنيا او الفقراء في مظاهر النعيم.

الا يرى إجماع كل الاديان على اعتقاد القدر خيره وشره من الله تعالى ، أو خيره منه وشره من النفس او من الشيطان ؛ ومع ذلك ليس في البشر من ينسب امرا الى القدر الاعند الجهل بسببه ستراً لجهله ، أو عند العجز عن بيل الخير او دفع الشر ستراً لعجزه ، وحيث غلب اخيرا على المسلمين جهل اسباب المسببات الكونية والعجز عن كل عمل ، التجأوا الى القدر والزهد تمو مها لاتدينا .

وهذا التبتلوالخروج عن المال من اعظم القربات في النصر آية، فهل كان قصد شارع الرهبانية ان ينقرض النباس كافة بعد جيل واحد؟ ام كان قصده ان يشرعها على ان لايتابس بها الا البعض النزر؟ كلا، لا يمقل في هذا المقام الا التعميم، وينتج من ذلك انه لا يصح اعتبار هذه الاصول الجبرية والتزهيدية سبباً للفتور ، بلهي سبب لاعتدال النشاط وسيره سير انتظام ورسوخ .

وفي النظر الى المشاق والعظائم التي اقتحمها الصحابة والخلفاء الراشدون رضي الله عنهم لنيل الغنى والرياسة والفخار فضلا عن الثواب كفاية برهان، مع ان الامة اذ ذاك كانت زاهدة فعلا، لا كانهد الذي ندعيه الآن كذبا ورياء. (مرمى)

اذا تبعناكل ماورد في الاسلامية حاتًا على الزهد، نجده موجها الى الترغيب بالاثرة العامة، أي بتحويل المسلم عُرة سعيه للمنفعة العمومية دون خصوص نفسه، حتى انكل ماورد في الحث على الجهاد في سبيل الله مراد وبه سعي المؤمن بكل الوسائل، حتى بذل حياته، لاعزاز كلة الله واقامة دينه، لافي خصوصية عاربة الكفاركا توهم العامة؛ كما ان المراد من عاربة الكفارهي من جهة اعزاز الجامعة الاسلامية، ومن اخرى خدمة الجامعة الانسانية من حيث الجاء الكفار الى مشاركة المسلمين في سعادة الدارين ؛ لان للامم المترقية عامًا ولاية طبيعية على الامم المنحطة، فيجب عليها انسانية ان تهديها الى الخير ولو كرهًا باسم الدين أو السياسة.

ثم قال: اما عندى فيخيل الي أن سبب الفتور هو تحول نوع السياسة الاسلامية ، حيث كانت بيابية اشتراكية اي (دعقر اطية) عاما ، فصارت بعد الراشدين بسبب عادي المحاربات الداخلية ملكية مقيدة بقواعد الشرع الاساسية ، ثم صارت أشبه بالمطلقة . وقد نشأ هذا التحول من ان قواعد الشرع كانت في الاول غير مدونة ولا محررة ، بسبب اشتغال الصحابة المؤسسين رضى الله عهم بالفتوحات ، وتفرقهم في البلاد ، فظهر في امر ضبطهـــا خلافات ومباينات بين العلماء ، وتحكمت فيها آراءالدخلاء،فرجحوا الاخذ عا يلائم بقايا نرعاتهم الوثنية (١) فاتخذ العمال السياسيون ولا سيما المتطرفون منهم هذا التخالف في الاحكاموسائل للانقسام والاستقلال السياسي ، فنشأ عن ذلك ان تفرقت المملكة الاسلامية الى طوائف متبانة مذهباً متعادية سياسة ، متكافحة على الدوام . وهكذا خرج الدين من حضانة اهله وتفرقت كلة الامة ، فطمع مها اعداؤها وصارت معرضة للمحاربات الداخلية والخارجية مماً ، لاتصادف سوي فترات قليلة تترقى فنها في العلوم والحضارة على

<sup>(</sup>١) وليتهم لم يدخلوا فيه فلم يدنسوه ، ولم يتغلبوا على أهله حتى في اهم حق لقريش

حسبها، وقد اثر استمرار الامة في هذه الحروب ان صارت باعتبار الاكثرية أمة جندية صنعة وأخلاقا، بعيدة عن الفنون والصنائع والكسب بالوجوه الطبيعية. ثم بسبب فقدان القواد والمعدات لم يبق مجال للحروب الرائحة ، فاقتصرت الامة على المدافعات، خصوصا منذ قرنين الى الآن، اي منذ صارت الجندية عند غيرهم صنعة علمية مفقودة عندنا، فصرنا نستعمل بأسنا بيننا فنعيش بالتغالب والتحايل لابالتعاون والتبادل ؛ وهذا شأن عيت الانتباه والنشاط ويولد الحول والفتور (مرمى)

التدر الحكم التونمي واجابه: ان غيرنا من الاقوام، جرمانيا مثلا، وجدوا في حكومات مطلقة كليا وفي اختلافات مذهبية وفي انقسامات الى طوائف سياسية وفي حروب مستمرة ، ولم يشملهم الفتور بوجه عام ؛ فلا مد للفتور في المسامين من سبب آخر .

ثم قال : وفيما اتصور ان بلاء ما من تأصل الجهل في غالب امرائنا المترفين ، الاخسرين اعمالا ، الذين ضلوا وأضلونا سواء السبيل وهم يحسبون أنهم يحسنون صنعاً ،حتى بغ جهل هؤلاء منزلة احط من جهل العجماوات التي لهما طبائع ونواميس ؛ فنهما التي تحمي زمارها، و هنع عن حدودها ، و دفع عما استحفظت عليه ؛ وهؤلاء ليس لهم

طبائع ونواميس، يخربون بيوتهم بأيديهم وه لايشعرون. ومنهم البعض طالون على علم، وه الذين يشكون ويبكون حتى يظن انهم مغلوبون على امره، ويتشدقون بالاصلاح السياسي مع انهم وايم الحق يقولون بأفواههم ماليس فى قلوبهم؛ يظهرون الرغبة في الاصلاح، ويبطنون الاصرار والعناد على ماه عليه من افساد دنهم ودنياه، وهدم مباني مجده واذلال انفسهم والمسلمين، وهذا داعياء لا برجى منه الشفاء لا به داء الغرور، ولا يقر صاحبه لفاضل فضيلة ولا يجاري حازما في مضار، وقد سرى من الامراء، الى الكافة.

اجاب المولى الرومي: ان تحميل التبعة على الامراء فقط غير سديد ، خصوصاً لان امراء ما ان هم الا لفيف منا ، فهم أمثالنا من كل وجه ؛ وقد قيل « كما نكونوا يولى عليكم » فلو لم نكن نحن مرضى لم يكن أمراؤنا مدنفين .

وعندي ان البلية فقدنا الحرية ، وماأدرانا ماالحرية ؛ هي ماحرمنا معناه حتى نسيناه ، وحرم علينا لفظــــه حتى

استوحشناه (۱) ، وقد عن ف الحرية من عن فها : « بأن يكون الانسان مختاراً في قوله وفعله لا يعترضه مانع ظالم » . ومن فروع الحرية تساوي الحقوق و عاسبة الحكام باعتبار أنهم وكلاء ، وعدم الرهبة في المطالبة وبذل النصيحة . ومنها : حرية التعليم ، وحرية الخطابة والمطبوعات ، وحرية المباحثات العلمية ؛ ومنهااله .....دالة بأسرها حتى لا يخشى انسان من ظالم اوغاصب او غدار مغتال ؛ ومنها الأمن على الدين والا رواح ، والامن على الشرف والاعراض ، والأمن على الدين والا رواح ، والامن الحرية هي روح الدين وينسب الى والأمن على العلم واستثماره .فالحرية هي روح الدين وينسب الى حسان بن ثابت الشاعر الصحابي رضي الله عنه قوله :

وما الدين الا ان تقام شرائع وتؤمن سبل بيننا وهضاب فلننظر كيف حصر هذا الصحابي الدين في اقامة الشرع والامن.

هذا ولا شك إن الحرية اعز شيء على الانسان بعد حياته،

وان بفقدانها تفقد الآمال، وتبطل الاعمال، وتموت النفوس، وتتعطل الشرائع، وتختل القوانين. وقد كان فينا راعي الخرفان حرا لا يعرف للملك شنتانا، يخاطب امير المؤمنين بيا عمر ويا عثمان، فصرنا ربما نقتل الطفل في حجر امه ونلزمها السكوت فتسكت، ولا تجسر ان تزعج سمعنا بكائها عليه.

وكان الجندي الفرد يؤمن جيش العدو فلا يخفر له عهد، فصرنا عنع الجيش العظيم صلاة الجمعة والعيدين، ونستهين دينه لالحاجة غير الفخفخة الباطلة (مرمى).

فامثل هذا الحال لاغرو ان تسأم الامة حياتها فيستولي عليها الفتور، وقد كرت القرون وتوالت البطون ونحن على ذلك عاكفون، فتأصل فينا فقد الآمال وترك الاعمال والبعد عن الجد والارتياح الى الكسل والهزل، والانغاس في اللهو تسكيناً لآلام اشر النفس، والاخلاد الى الحمول والتسفل طلباً لراحة الفكر المضغوط عليه من كل جانب. الى ان صرنا نفر من كل الماديات والجديات حتى لانطيق مطالعة الكتب النافعة ولا الاصغاء الى النصيحة الواضحة، لان ذلك يذكرنا بمفقودنا العزيز، فتتألم ارواحنا وتكاد تزهق اذا لم ناجأ الى التناسي بالملهيات والخرافات المروحات.

وهكذا ضعُف احساسُنا وماتت غيرتنا ،وصرنانغضب ونحقد على من يذكرنا بالواجبات التي تقتضيها الحياة الطيبة ، لعجزنا عن القيام بها عجزاً واقعياً لا طبيعياً.

هذا ونعترف ان فينا بعض اقوام قد ألفوا الوف سنين الاستعباد والاستبداد، والذل والهوان، فصار الانحطاط طبعاً لهم تؤلمهم مفارقته؛ وهذا هو سبب ان السواد الاعظم من الهنود والمصريين والتونسيين لاسيا بعد ان نالوا رغم انوفهم الامن على الانفس والاموال، والحرية في الآرا والاعمال، ولايرثون ولا يتوجعون لحالة المسلمين في غير بلاده، بهل ينظرون للناقين على امرائهم المسلمين شذرا، ورعا يعتبرون طالبي الاصلاح من المارقين من الدين، كان مجرد كون الامير مسلما يغني عن كل شيء حتى عن العدل، وكان طاعته واجبة على المسلمين، وان كان يحرب بلاده ويقوده ليسلمهم لحكومات أجنبية ، كاجرى بلاده ويقال أولاده ويقوده ليسلمهم لحكومات أجنبية ، كاجرى عن كل صعب وميسور.

اجاب المجتهد التبريزى: أن هذا الحال ليس بعام ، مع ان الفتور لم يزد ازدياداً عاما ، بل هـو في ازدياد واستحكام فلا بد لذلك من

سبب آخر .

ثم قال: ويلوح لي ان انحطاطنا من أنفسنا ،اذ أننا كنا خير امة أخرجت للناس نعبد الله وحده ، اي نخضع و تنذلل له فقط ، ونظيع من اطاعه مادام مطيعاً له ، نأمر بالمعروف و نهى عن المنكر، امرنا شورى بيننا ، نتعاون على البر والتقوى ولانتعاون على الاثم والعدوان ، فتركنا ذلك كله ماصعب منه وما هان .

وقد يظن ان أصعب هذه الامور النهي عن المنكر، معان ازالة المنكر في شرعنا تكون بالفعل ، فان لم يكن فبالقول ، فان لم يكن فبالقلب ، وهذه الدرجة الثالثة هي الاعراض عن الخائن والفاسق والنفور منه وايطال بغضه في الله ؛ ومن علائم ذلك تجنب عاملته ومعاملته ، ولا شكان ايفاء هذا الواجب الديني كاف للردع ، ولا يتصور العجز عنه قط ، قال تعالى : ( ولولا دفع الله الناس بعضهم بعض لفسدت الارض ) ؛ فهذا هو سبب استرسال الامة لعبادة الامراء والاهواء والاوهام ، ولاطاعة العصاة اختياراً ، ولترك التناصح ، وللركون الى الفستاق والاذعان للاستبداد وللتخاذل في الخير والشر ، قال : ( ولتكن منكم أمة يدعون الى الخير ويأمرون بالمروف وينهون عن المنكر واولئك ه المفلحون ) وعنه صلى الله بالمروف وينهون عن المنكر واولئك ه المفلحون ) وعنه صلى الله

عليه وسلم: (لتأمرون بالمعروف ولتنهون عن المنكر او ليستعملن الله عليكم شراركم فيسومونكم سو العذاب). الى غير ذلكمن الآيات البينات والاحاديث المنذرات القاضيات بالخذلان على تاركي الامر بالمعروف والنهي عن المنكر، فهذا هو السبب الناشي عنه الفتور.

أجابه المرشر الفاسي: انا كناعلى عهدالسلف الصالح شريعتنا سمحاء واضحة المسالك، معروفة الواجبات والمناهي، فكان الام بالمعروف والنهي عن المنكر وظيفة لكل مسلم ومسلمة، وكنا في بساطة من العيش، متفرغين لذلك، ثم شغلنا شأن التوسع فخصصنا لذلك محتسبين، ثم دخل في ديننا اقوام ذوو بأس ونفاق أقاموا الاكتساب مكان الاحتساب، وحصروا اهمامهم في الجباية وآلتها التي هي الجندية فقط، فبطل الاحتساب وبطل الامر بالمعروف والنهي عن المنكر طبعا، فهذا يصلح ان يكون سبباً من جملة الاسباب، ولكنه لا يكني وحده لايراث مانحن فيه من الفتور.

على ان انحصار همة الامراء الدخلاء في الجباية والجندية أدى بهم لاهال الدين كلياً ، ولو لا ان في القرآن آيت بن اثنت بن لهجروه ظهريا ، احداها قوله تعالى : ( واطبعوا الله واطبعوا الرسول واولي

الامر منكم) مع الغفلة عن المراد بأولي الامر، وما تقتضيه صيغة الجمع، وما يقتضيه قيد (منكم)، والشانية قوله تعالى: ( وجاهدوا في سبيل الله ) مع اغفال : هل الجهاد المأمور به مايستحصل به اعزاز كلة الله، أم ماتؤيد به سلطة الامراء العاملين على الاطلاق ؟ فاهمال الاهتمام الدين قد جر المسلمين الى ماه عليه حتى خلت قلوبهم من الدين بالكلية، ولم يبق له عنده اثر الاعلى رؤوس الالسن ، لاسيما عند بعض الامراء الاعاجم ، الذين ظواهم احوالهم وبواطنها تحكم عليهم من الدين الا بقصد تمكين سلطتهم على البسطاء من الامة ، كما ان ظواهم عقائدهم وبواطنها تحكم عليهم مشركون ولوشركا خفيا من حيث لايشعرون .

فاذا اضيف الى شركهم هذا ماه عليه من الظلم والجور، يحكم عليهم الشرع والعقل بان ملوك الاجانب افضل منهم واولى بحكم المسامين، لانهم أقرب للعدلولاقامة المصالح العامة، واقدر على اعمار البلاد وترقية العباد، وهذه هي حكمة الله في نزع الملك من اكثره، كما يقتضيه مفهوم : لا يهلك الله القرى واهلها مصلحون.

وقد افتخر النبي عليه السلام بأنه ولد في زمن كسرى

انوشروانعابد الكواكب (۱) فقال: (ولدت في زمن الملك العادل). وحكى ابن طباطبا في الآداب السلطانية والدول الاسلامية انه لما فتح السلطان هلاكو (وهو مجوسي) بغداد سنة ٢٥٦، ام أن يستفتى علماؤها أيها افضل السلطان الكافر العادل أم السلطان الماشم الجائر، فاجتمع العلماء في المستنصرية لذلك، فلما وقفوا على الفتيا احجموا عن الجواب، حيث كان رضي الدين علي بن طاووس حاضرا، وكان مقداً ما محترما، فتناول الفتيا ووضع خطه فيها بتفضيل العادل الكافر على المسلم الجائر، فوضع العلماء خطوطهم بعده.

ثم قال: أبي اظن ان السبب الاعظم لمحنتنا هو انحلال الرابطة الدينية ، لان مبنى ديننا على ان الولاء فيه لعامة المسلمين؛ فلا يختص بحفظ الرابطة والسيطرة على الشئون العمومية رؤساء دين سوى الامام ان وجد؛ والا فالامر يبقى فوضى بين الجميع ، وإذا صار الامر فوضى بين الكل فبالطبع تختل الجامعة الدينية و شحل الرابطة السياسية كما هو الواقع .

ومَن این لنا حکیم (کبسمرك ) او ملزم (کفاریبالدی )

<sup>(</sup>١) يظن ان اتخاذ الشمس الآن شارة الملك في ايران، وكذلك اتخاذ الهلال والنجم شارة للملك عند الترك، هو من بقايا دياناتهم الاولى.

يوفق بين امرائنا او يلزمهم ويجمع كلمتنا . وقد زاد على ذلك فقدنا الرابطة الجنسية ايضاً فان المسلمين في غير جزيرة العرب لفيف اخلاط دخلاء ، وبقايا اقوام شتى لاتجمعهم جامعة غير التوجه الى هذه الكعبة المعظمة .

ومن المقرر المعروف انه لولا رؤساء الدين في سائر الملل وروابطهم المنتظمة المطردة ، أو من يقوم مقام الرؤساء من الدعاة او مديري او معلمي المدارس الجامعة المتحدة المبادئ ، لضاعت الاديان وتشعبت اخلاق الامم ، ونالهم مانالنا من ان كل فرد منا أصبح أمة في ذاته .

اجابه المحقق المرني: إن فقد الرابطة الدينية والوحدة الخلقية لايكفيان ان يكونا سببا للفتور العام، بل لابد لذلك من سبب أعم وأهم.

ثم قال: اما انا ، فالذي يجول في فكري، ان الطامة من تشويس الدين والدنيا على العامة بسبب العلماء المدلسين وغلاة المتصوفين الذين استولوا على الدين فضيعوه ، وضيعوا أهله . وذلك ان الدين اعارب أيعرف بالعلم ، والعلم يعرف بالعلماء العاملين ، وأعمال العلماء قيامهم في الامة مقام الانبياء في الهداية الى خير الدنيا والآخرة . ولاشك في الامة مقام الانبياء في الهداية الى خير الدنيا والآخرة . ولاشك

ان لمثل هذا المقام في الامة شرفا باذخا يتعاظم على نسبة الهمم في تحمل عنائه والقيام باعبائه . فبعض ضعيفي العلم وفاقدي العزم تطلعوا الى هذه المنزلة التي هي فوق طاقتهم ، وحسدوا اهلها المتعالين عنهم ، فتحيلوا للمزاحمة والظهور مظهر العلماء العظماء بالاغراب في الدين وسلوك مسلك الزاهدين ؛ ومن العادة ان يلجأ ضعيف العلم الى التصوف ، كما يلجأ فاقد المجد إلى الكبر ، وكما يلجأ قليل المال الى زينة اللباس والاثاث (مرمى) .

فصار هؤ لا المتمالين يدلسون على المسلمين بتأويل القرآن عالا يحتمله محكم النظم الكريم ، فيفسرون مثلا البسملة او الباء منهابسفر كبير ، نفسيرا مملوءاً بلفظ لامعنى له ، او بحكم لابرهان عليه . ثم جاءوا الامة بوراثة اسرار ادعوها ،وعلوم لدنيات ابتدعوها ،وتسم مقامات اخترعوها ،ووضع احكام لفقوها وترتيب قربات زخر فوها ، وبالامعان نجده قد جاءوا مصداقا لما ورد في الحديث الصحيح : (لتتبعن سنن من كان قبلكم شبرابشبر وذراعا بذراع) ، وفي رواية (حذو القذة بالقذة ، حتى لو دخلوا جحر ضب تبعتموهم) ، (قلنا بارسول الله اليهود والنصارى ، قال هو : فن ) ؛ وذلك ان هؤلاء المدلسين اقتبسوا ماعنالك كله او جله عن اصحاب التامود

وتفاسيره، ومن المجامع المسكونية ومقرراتها ،ومن البابويةووراثة ِ السر ومنمضاهاة مقامات البطاركةوالكردنالية والشهداء واسقفية كل بلد،ومظاهر القديسين وعجائبهم ، والدعاة المبشرين وصبرهم ، والرهبنات ورؤسائها ، وحالة الاديرة وبادريتها ، والرهبنة اي النظاهر بالفقر ورسومها ، والحمية وتوقيتها ، ورجال الكهنوت ومراتبهم وتمنزهم في البستهم وشعوره ، ومن مراسم الكنائس وزنتها، والبيع واحتفالاتها، والترنحات ووزنها، والترعات واصولها، واقامة الكنائس على القبور وشد الرحال لزيارتها والاسراج عليها ، والخضوع لديها وتعليق الآمال بسكانها . واخذوا التبرك بالآثار كالقدح والحربة والدستار من احترام الذخيرة وقدسية العكاز . وكذلك امرار اليدعلي الصدر عند ذكر بمضالصالحين من امرارها على الصدر لاشارة التصلب؛ وانتزعوا الحقيقة من السر، ووحدة الوجود من الحلول، والخلافة من الرسم، والسقيامن تناول القربان، والمولد من الميلاد وحفلته من الاعياد ؛ ورفع الاعلام من حمل الصلبان، وتعليق الواح الاسماء المصدرة بالنداء على الجدرانمن تعليق الصور والتماثيل ؛ والاستفاضة والمراقبة من التوجه بالقلوب أتحناء امام الاصنام، ومنع الاستهداء من نصوص الكتاب والسنة من حظر الكهنة الكاثوليك قراءة الانجيل على غيره ، وسداليهود باب الاخذ من التوراة وتمسكهم بالتامود الى غير ذلك مما جاء به المدلسون تقليدا لهؤلاء شبرا شبرا ، واقتفاء لاثره حجرا حجرا ، وهكذا اذا تبعناالبدع الطارئة نجد اكثرها مقتبسا وقليلها مخترعا .

وقد فعل المدلسون ذلك سحرا لعقول الجهلاء، واختلابا لقلوب الضعفاء: كالنساء وذوي الاهواء والامراض القلبية او العصبية من العامة، والامراء الليني القياد طبعاً الى الشرك لأن التعبد رغبة او رهبة لما بين ايديهم وتحت انظارهم اقرب الى مداركهم من عبادة آله ليس بجوهر ولا عرض وليس كمثلهشيء، ولان التعبد باللهو واللعب اهون على النفس والطبع من القيام شكليفات الشرع كا وصف الله تعالى عبادة مشركي العرب فقال: ( وما كان صلابهم عند البيت الا مصاء وتصدية ) اي صفيرا وتصفيقاً، وهؤلاء جعلوا عبادة الله تصفيقاً وضلاعة ونعيقاً

والحاصل ، ان بذلك وامثاله نجح المدلسون فيما يقصدون ، ولاسيما بدعوى فئة منهم الكرامة على الله والتصرف بالمقادير، وباسمالهم العامة بالزهد الكاذب والورع الباطل والتقشف الشيطاني؛ وبتزينهم

لهمرسوما عمل اليها النفوس الضعيفة الخاملة ، سموها آداب الساوك، ماأنزل الله بها من سلطان ولا عمل بها صحابي أو تابعي، ظاهرها أدب وباطنها تشريع وشرك ؛ وبجذبهم البله الجاهلين بتصعيب الدين من طريق العلم والعمل بظاهر الشرع ، وتهوينه كل التهوين من طريق الاعتقاد بهم وبأصحاب الفتور . وقد تجاسروا على وضع احاديث مكذوبة اشاعوها في مؤلفاتهم ، حتى التبس أمرها على كثير من العلماء المخلصين من المتقدمين والمتأخرين ، مع انها لااصل لها في ترغيباً بالاستفادة من الدخول في الرابطات والعصبيات المنعقدة بين ترغيباً بالاستفادة من الدخول في الرابطات والعصبيات المنعقدة بين اشياعهم ، وترهيباً شهديده معاكسيهم او مسيئي الظن بهم او أخرتهم ( مرمى ) .

وقد قام لهمؤلاء المدلسين أسواق في بغمداد ومصر والشام وتلمسان قديما ، ولكن لاكسوقها في القسطنطينية منذ اربعة قرون الى الآن ، حتى صارت فيها هذه الاوهام السحرية والخزعبلات كأنها هي دين معظم اهلها، لا الاسلام ؛ وكأنهم لما ورثوا عن الروم الملك ، حرصوا على ان يرثوا طبائعهم ايضا ، حتى التوسع في هذه

المصارع السيئة ؛ فاقتبس لهم المدلسون كثيراً بما بيناه ، وطبقوه على الدين وان كان الدين بأباه ، وزينه لهم الشيطان بانه من دقائق الدين وآدابه ، ومن هذه العواصم سرى ذلك الى الآفاق بالعدوى من الامراء الى العاماء الاغبياء الى العوام .

فهؤلاء المدلسون قد نالوا بسحره (۱) نفوذا عظيما، به أفسدوا كثيرا في الدين، وبه جعلوا كثيرا من المدارس تكاياللبطالين الذين يشهدون لهم زورا بالكرامات المرهبة، وبه حولوا كثيرا من الجوامع مجامع للطبالين، الذين ترتج من دوي طبولهم قلوب المتوهمين وتكفهر اعصابهم، فيتلبسهم نوع من الخبل يظنونه حالة من الخشوع؛ وبه جعلوا زكاة الامة ووصاياها رزقا لهم، وبه جعلوا مداخيل اوقاف الملوك والامراء عطايا لاتباعهم، مما يسمى في البلاد العثمانية (دعاكو وطعامية) (مرحى).

<sup>(</sup>١) السحر لغة اخراج الباطل في صورة الحق بالتمويه والخداع والسحرة الذي في لسان النسرع هو ايضاً ليس غير ذلك بدايل وصفه تمالى لعمل سحرة فرعون في قوله جلت حكمته: (فلما القوا سحروا اعين الناس واسترهبوهم وجاءوا بسحر عظيم)، وقوله: (فاذا حبالهم وعصيهم يخيل اليه من سحرها أنها تسعى).

وبذلك صاق على العلماء الخناق، لارزق ولا حرمة ، وكنى بذلك مضيعاً للعلم وللدين ؛ لانه قد التبس على العامة علماء الدين الفقراء الاذلاء من هؤلاء المدلسين الاغنياء الاعزاء ، فتشوشت عقائدهم وضعف يقينهم . فضيع الاكثرون حدود الله وتجاوزوها ، وفقدوا قوة قوانين الله ففسدت ايضاً دياهم واعتراهم هذا الفتور .

اجاب المولى الرومي: ان كل الديانات معرضة بالتمادي لانواع من التشويش والفساد، ولكن لاتفقد من اهلها حكا ذوي نشاط وعزم، ينهون الناس ويرفعون الالتباس، او يعوضون قواعد الدين اذا كان اصلها واهيا (۱) فوهنت بقوانين موضوعة تقوم بنظام دياهم ؛ ويتحملون في سبيل ذلك ما يتحملون من المشاق خدمة لاف كارهم السامية، ويفدون ما عز وهان حفظالشرفهم، المقائم بشرف قومهم من ان يصبحوا المواتا متحركين في الدي اقوام آخرين.

ولقد اثبت الحكاء المدققون بعد البحث الطويل العميق ، ان المنشأ الاصلي لكل شقاء في بني حواء هو امر واحد لاتاني له: الا

<sup>(</sup>١) لاكقواعد الدين الاسلامي .

وهو وجود السلطة القانوية منحلة ولو قليلالفسادها، او لغلبة سلطة شخصية او اشخاصية علمها .

فا بال الزمان يضن علينا برجال ينبهون الناس ويرفعون الالتباس ؛ يفتكرون بحزم ويعملون بعزم ، ولا ينفكون حتى ينالوا مايقصدون ، فينالون حمداكثيراً وفخراً كبيرا واجرا عظما .

وعنديان دا الله فين : دخول دينناتحت ولاية العاماء الرسميين، وبعبارة اخرى تحت ولاية الجهال المتعممين .

به السير الفراني الاستاذ الرئيس الى قرب وقت الانصراف، وعندنذ جهر الاستاذ الرئيس بشعار ( لانعبر الا الله ) استلفاتا للاخوان وقال لهم: ان أخانا المولى الروي لفارس مغوار نحب منه ماعودنا من التفصيل والاشباع والان قد آن وقت الظهر وحان ان تنفرق لندرك الصلاة ، وموعدنا غدا ان شاء الله تمالى .

## الاجتماع الثالث

يوم الخميس ثامن عشر ذيالقعرة حنز ١٣١٦

في الوقت المعين ، وهو بعد طلوع الشمس بساعة ، تم توارد الاخوان لمحفل الجمية ؛ غير ان الاستاذال أيس تأخر نحو نصف ساعة ثم حضر واعتذر بأنه اعاقه عن الحضور ان حضرة الشريف الامير قد طلبه لزيارته ، فما وسعه الا الاجابة باكرا ، وما يظن ان يسترسل بيهما الحديث فيتأخر عن الميعاد ، ولكن صادف ان الحديث كان طويلا

ثم قال الاستاز الرئيس : أننا متشوقون لتمام بحث المولى الرومي ، وأمر السيد الفراتي كانب الجمعية ، فقرأ صبط مذاكرات الاجتماع السابق ، حتى بلغ آخره من عبارة المولى الرومي وهو قوله : وعندي أن داءنا الدفين دخول دينا تحت ولاية العلماء الرسميين وبعبارة اخرى تحت ولاية الجهلة

## المتعمدين .

فينئذ افاض المولى الرومي في الكلام فقال: وهم المقربون من الامراء على أنهم علماء وارباط القضاء والامضاء بهم ، فات هؤلاء المتعمدين في البلاد العثمانية كانوا اتخذوا لانفسهم قانو ناسموه (طريق العلماء) ، وجعلوا فيه من الاصول ماانتج ، منذ قرنين الى الآن، ان يصير العلم منحة رسمية تعطى للجهال ، حتى للاميين، بل وللاطفال .

ويترق صاحبها في مراتب العلم والفضل والكال ، عجرد تقادم السنين او ترادف العنايات ، لاسيما اذا كان من زمرة (زاد كان) اى الاصلاء فانه يكون طفلا في المهد ، ويُنعت في منشوره الرسمي من قبل حضرة السلطان بانه : (أعلم العلماء المحققين) ؛ ثم يصير ثم يكون فطيما فيخاطب بانه : (افضل الفضلاء المدققين) ؛ ثم يصير مراهقاً فيعطى المولوية ، ويُشهد له بانه : (أقضى قضاة المسلمين ، محدن الفضل واليقين ، رافع اعلام الشريعة والدين ، وارث علوم الأسياء والمرسلين) . ثم وثم حتى يصدر فيوصف : (باعلم العلماء المتبحرين ، وافضل الفضلاء المتورعين ، ينبوع الفضل واليقين) المتبحرين ، وافضل الفضلاء المتورعين ، ينبوع الفضل واليقين ) المتاشير من الكذب المشين !

ولا يظن ظأن أن هذا الاطراء من حضرة السلطان للمتعممين هو بقصد أن يقابلوه بالمثل ، وصفهم آياه ومخاطبتهم له بنحو : (المولى المقدس ، ذي القدرة ، صاحب العظمة والجلال ، المنزه عن النظير والمثال ، واهب الحياة ، ظل الله ، خايفة رسول الله، مهبط الالهامات، مصدر الكرامات ، سلطان السلاطين ، مالك رقاب العالمين ، ولي نعمة الثقلين ، ملجأ أهل الخافقين ) . الى غير ذلك من مصارع الشرك والكرياء والمهالك .

هذا ، ولا رب ، إن التسعين في المائة من العلماء المتبحرين لا يحسنون قراءة نعوتهم المزورة ، كما أن الحسة والتسعين من اولئك المتورعين ، رافعي اعلام الشريعة والدين ، يحاربون الله جهارا ، ويستحقون من الله وملائكته والمؤمنين .

ويكني حجة عليهم بذلك، تمييزه جميعاً بلباس عروسي، محلى بكثير الفضة والذهب، مما هو حرام بالاجماع ولا يحتمل التأويل؛ وقد اقتبسوا هذا اللباس من كهنة الروم الذين يابسون القبال والقلنسوات المذهبة عند اقامة شعائره، وفي احتفالاتهم الرسمية. وهذا الخطيب في بعض جوامع السلاطين، يستدوي على المنبر ويقول: اتقوا الله ، وعلى رأسه وصدره ومنكبيه هذا اللباس

## المنكر ، ( مرمى ) .

وهؤلا وضاة القسطنطينية على عهدنا ، اكثره لا يعرضون لحضرة السلطان المعظم نصب خطيب لاقامة الجمعة ، ولا ينصبون وصيا على ابله ، او مختل العقل ، او مسرف فاسدالتدبير ؛ ولا يعزلون متوليا او وصيا لحيانة في مال الوقف او اليتيم ؛ ولا يقضون في مسألة خلع زوجة ، ولا يسمعون بينة تواتر ؛ الى غير ذلك من قضاياو أحكام شرعية كثيرة لا يجوز شرعا ولا ادارة اهمالها، ولا حجة لهم في ارتكاب أثم تعطيلها غير مجاراة الاوهام .

ثم ان هؤلاء المتعمين ماكفاه هذا القانون ، فالحقوه بقانون آخر سموه قانون ( توجيه الجهات ) ؛ جعلوا فيه التدريس والارشاد والوعظ والخطابة والامامة وسائر الخدم الدينية ، كالعروض ، سباع وتشرى ، وتوهب وتورث ، وما ينحل منها نادراً عن غير وارث، يبيمها القضاة لمن بريدون ؛ ويتكرمون بها على المتملقين ؛ وبهذا القانون انحصرت الخدم الدينية في الجهلاء والمنافقين .

ثم لما ُوضع قانون (تشكيل الولايات)، لم يرض المتعممون حتى جعلوا فيه قاضي المسلمين، وكذلك مفتي المؤمنين في كل بلد، عضوين في مجلس الادارة، يحكان باشياء كثيرة بما يصادم الشرع

كالربا والضريبة على الحمور، والرسوم العرفية، وغيرها مماكان الاليق والانسب بالاسلامية ان يبقى العلماء بعيدين عنه، كما ان القسيس بل الشماس لا يحضر مجلسا يعقد فيه زواج اوتفريق مدنيان، ولايشهد في صك دين داخكه ربا، فضلا عن ان يقضي او يمضي بصفة رسمية كهنوتية، أمثال ذلك من الاعمال التي تصادم دين النصرانية.

ثم لما وضع (قانون العدلية)، تهافت المتعممون على جعل قاضي المسلمين رئيسا للمحكمة النظامية، التي تحكم عالم يـنزل الله وعا يتبرأ الدين الحنيف منه، من نحو : ربا صريح، ومن ابطال حدودالله التي صرح بها القرآن كلياً او باستبدالها بعقوبات سياسيــة، او بتغريمات مالية ؛ ومن نحو: معاقبة العباد بمجرد الظن، والرأي، وشهادة الواحد، وشهادة الفاسق، وشهادة العاهرة المجاهرة، مما لا يلائم الشرع قطعياً. ومن نحو: تنفيذ كل حكم عرفي، حق او باطل، بدون نظر فيه ومن تحصيل ضرائب وغرامات ومن توقيف الاحكام الشرعية على استيفاء الرسوم من الاخصام واموال الاتام.

ومن أهم دسائس المتعممين، انهم ينفثون في صدور الامراء

لزوم الاستمرار على الاستقلال في الرأي ، وان كان مضرا، ومعاداة السورى وان كانتُ سنة ، والمحافظة على الحالة الجارية ، وان كانت سيئة . ويلقون عليهم بان مشاركة الامة في تدبير شؤونها ، واطلاق حرية الانتقاد لها ، يخل ينفوذ الامراء ، ويخالف السياسة الشرعية ؛ ويلقنونهم حججا واهنة ، لولا ان امامها جهل الامة ، ووراءها سطوة الامارة ، لما تحركت بها شفتان ، ولا تردد في ردها انسان .

والامر الامر ان اولئك الامراه يقتبسون من هذه الحجج، ما يتسلحون به في مقابلة من يعترض على سياستهم من الدول الاجنبية، يقولهم: ان قواعد الدين الاسلامي لاتلائم أصول الشورى ، ولا تقبل النظام والترقيات المدنية، وأنهم مغلوبون على امره، ومضطرون لرعاية دين رعاياه ، ومجاراة ميل الفكر العام .

ولنرجع لبحث العلماء الرسميين ، فنقول : بهذه القوانين عند العثمانيين ، وباشباهها عند أكثر حكومات المسلمين ، ضل المتعممون وصاروا اضر على الدين من الشياطين .

وبهذه القوانين استأثر الجهلاء الفاسقون بمزايا العلماء العاملين، واغتصبوا ارزاقهم من بيت المال ومن اوقاف الاسلاف؛فبالضرورة قلت الرغبات في تحصيل العلوم ، وتبطت الهمم ، وصار طالب العلم يضطر للاكتفاء ببلغة منه ، ويشتغل بالاحتراف للارتزاق؛ وهكذا فسد العلم ، وقل أهله ، فاختلت التربية الدينية في الامة ، فوقعت في الفتور وعمت فيها الشرور .

أجاب الرياضي الكرري: ان هذا الداء خاص ببعض الامم الاسلامية ، فلا يصلح سببا للفتور العام الذي نبحث فيه ، وتتسامل عنه ؛ وعندي ان السبب المام ، هو ان علما ناكانوا اقتصروا على الملوم الدينية وبعض الرياضيات ، واهملوا باقي العلوم الرياضية والطبيعية، التي كانت اذ ذاك ليست بذات بال ولا تفيد سوى الجال والكال، ففقد أهلها من بين المسلمين ، واندرست كتبها ، وانقطعت علاقتها، فصارت منفوراً منها ، على حكم : (المرء عدو ماجهل ) ؛ بل صار المتطلع اليها منهم يُنفسَّق وُ يرمى بالزيغ والزندقة ، على حين اخذت هذه العلوم تنمو في الغرب؛ وعلى كر القرون ، ترقت وظهر لهـا ثمرات عظيمة في كافة الشئون الماديةوالادبية، حتى صارت كالشمس، لاحياة لذي حياة الا بنورها ؟ فاصبح المسلمون مع شاسع بعدم عنها محتاجين اليها لمجاراة جيرانهم ، احتياجايعم الجزئيات والكليات :من تربية الطفل الى سياسة المالك ، ومن استنبات الارض الى استمطار السماء، ومن عمل الابرة والقوارير الى عمل المدافع والبوارج، ومن استخدام البرق والبخار.

ولاشكان المسلمين اصبحوا بعد الاكتشافات الجديدة، يستفيدون من العلوم الطبيعية والحكمية فوائد عظيمة جدا، بالنظر الى كشفها بعض اسرار كتاب الله وبالغ الحكمة المنطوية فيه ، مماكان مستورا الى الآن، وقد خبط فيه المفسرون خبط عشوا، مماكان مستورا الى الآن، وقد خبط فيه المفسرون خبط عشوا، كظهور حياة الجادات عاء التبلور (۱) ؛ وكازدواج النباتات عامة (۲) و كفيول الارض الانتقاص وانشقاق القمر منها (۱) ؛ وكانفتاق الارض من السماء (۱) ؛ وكحدوث الجدري الذي نشأ في اصحاب الفيل بالمكروب (۱) ، وكظهور سلسلة خلق الحيوان من راب

<sup>(</sup>١) (وجعلنا من الماء كل شيءحي).

<sup>(</sup> ٢ ) ( سبحان الذي خلق الازواج كلها بما تنبت الارضومن أنفسهم)،

<sup>(</sup> فاخرجنا به أزواجا من نبات شتى ) ، (وأنبت من كل زوج بهيج )

<sup>(</sup> من كل الثمرات جمل فيها زوجين ) .

<sup>(</sup>٣) ( افلا يرون انا نأتي الارض تنقصها من اطرافها ) .

<sup>(</sup> ٤ ) ( اولم ير الذين كفروا ان السموات والارض كانت رتقا ففتقناها ) .

<sup>(</sup> ٥ ) ( وأرسل عليهم طيرا أبابيل ) اي متنابعة مجتمعة، (ترميهم بحجارة من سجيــل ) ، اي من الطـين الذي يناسك على سطح المستنقعات .

وطين وصلصال ، بقاعدة الترقي التي اثبها العلامة دارون (۱) و كظهور صفة الحركة الدائمة من الشخوص والهبوط المستمرين في الكائنات كلها (۲) و كظهور سر ضبط المقادير في التركيبات الكياوية (۳) و كظهور انقسام طبقات الارض الى سبعة على الرأي الاصح ؛ و كظهور ان السها فضا والاجماع ؛ وبذلك تندفع مشكلة قبولها الفتق والرتق ؛ و كظهور امتلا والكون بالاثير وأنه أصل مادة الكائنات (۱) و كالاخبار عن المركوبات البرية المخارية والكهربائية (۱) وغير ذلك من الحقائق التي كشفها العلم اخيراً ، والكهربائية (۱) وغير ذلك من الحقائق التي كشفها العلم اخيراً ، واعظم بها من براهين قطعية على اعجاز القرآن ، و تجدد اعجازه ما كراً الجديدان . بل اضحى المسلمون مخاجين للحكمة العقلية ، التي كامتد لالهم كادت تجعل الغربين أدرى مناحتى في مباني ديننا ؛ كاستد لالهم

<sup>(</sup>١) ( ولقد خلقنا الانسان من سلالة من طين )

<sup>(</sup> ٢ ) ( وكل في فلك يسبحون ) ، ( كل) راجع لما ذكرمنءند: ( وآية لهم الارض ) لاخاص بالشمس والقمر .

<sup>(</sup> ٣ ) ( وكل شيء عنده بمقدار ) .

<sup>(</sup> ٤ ) ( ثم استوى الى السهاء وهي دخان ) .

<sup>(</sup>ه) (وآية لهم انا حملنا ذريتهم في الفلك المشحون، وخلقنا لهم من مثله مايركبون).

بالمقايسة على ان نبينا ، عليه افضل الصلاة والسلام ، افضل العالمين عقلا واخلاقا ؛ وكاثباتهم بالمقابلة اندننا اسمى الديانات حكمة ومزية.

وعندي أنه لولا هذا القصور ماوقع المسامون في هذا الفتور؟ والامل بعناية الله أنهم بعد زمان قصير أو طويل ، لابد أن يلتفتوا لهذه العلوم النافعة ، فيستعيدوا نشأتهم ، بل يجلبوا الى دينهم العالم المتمدن ، لان نور المعارف ، على قدر أبعاده العقلاء عن النصرانية وأمثالها ، يقربهم من الاسلامية لان الدين المملو الخرافات والعقل المتنور لا يجتمعان في دماغ واحد (مرمى) .

ثم ان سعة هذا التقصير ، وان كانت لمحق علماء الامة المتقدمين، الا ان علماء ما المتأخرين آكثر قصوراً؛ لانهم في زمان ظهرت فيه فوائد هذه العلوم ، ولم يحصل فيهم ميل لاقتباسها؛ بل مراهم مقتصرين على تدريس اللغة والفقه فقط ، او بعلاوة شيء من المنطق أعاما للعقائد ، وشيء من الحساب اكمالا للفرائض والمواريث قلما يفيد.

وكذلك نرى وعاظنا مقتصرين على البحث في النوافل والقربات المزيدة في الدين ، ورواية الحكايات الاسرائيليات ؛ومثلهم المرشدون اهل الطرائق ، مقتصرون على حكايات نوادر الزهاد ، من صحيح وموضوع ، ورواية كرامات الانجاب والنقباء والابدال ،

وعلى ضبط وزن التمايل وأصول الانشاد؛ ولانسى خطبا الواقتصارهم على تكرار عبارات في النعت ، والدعا اللغزاة والمجاهدين ، وتعداد فضائل العبادات .

والحاصل أن تقصيرات العلماء الاقدمين، واقتصارات المتأخرين، وساعد المسلمين الى الآن عن العلوم النافعة الحيوية ، جعلتهم احط بكثير عن الامم . ولا شك انه اذا عادى تباعده هذا خمسين عاما اخرى ، تبعد النسبة بينهم وبين جيرانهم كبعدها مابين الانسان وباقي انواع الحيوان . فبناء عليه ، يكون ناموس الارتقاءهو المسبب لهذا الفتور ، كما قال تعالى : (قل هل يستوي الذين يعلمون والذين لايعلمون) .

فاجابه المامل الوسكندري: ان هذا سبب من الاسباب ولا يكني وحده لحل الاشكال، لان فقد العلوم الحكمية والطبيعية لا يصلح سببا لفقد الاحساس الملي والاخلاق العالية الامها توجد في اعرق الامم جهالة. واعا سبب فتور حياتنا الادبية هو يأسنا من المباراة وذلك انناكنا عاما واشدين وكان جيراننا متأخرين عنا , فعرفنا البقاء فنمنا واجتهدوا فلحقونا ولبثنا بياما فاجتازوا وسبقونا وتركونا وراء ؛ وطال نومنا ، فبعد الشوط حتى صار

مابعد وراثنا ورا، فصغرت نفوسنا، وفترت همتند ا، وضعف احساسنا، فيئسنا من اللحاق والمجاراة؛ وخرجنا من ميدان المنافسة والمباراة وألسنتنا تفيض بقولنا: « سوا علينا اجزعنا أم صبرنا مالنا من محيص . »؛ فعدنا الى كهف النوم مستسلمين للقضاء، نظلب الفرج بمجرد التمني والدعاء، ذاهلين عن ان الله تمالى جلمته، رتب هذه الحياة الدنيا على أسباب ظاهرية، ولم يشأان يجعلها كالآخرة عالم أقدار؛ فهذا اليأس هو سبب الفتور، فنسأل الله تمالى اللطف من المقدور.

اجابه المارف النائري: ان هذه شكاية حال ، ولا تفي بالجواب؟ لانه ما السبب في هذا النوم الذي غشي المسلمين ، ولم يزل يغشاهدون كثير غيره من الامم التي انتبهت ، وسارت ، ولحقها ظعن الاحياء، وما المسلمون الابعدين المنقط بين كأهل الصين ، ولاهم بالمتوحشين العريقين كأهل المريكا الاصليين .

ثم قال: انا ارى ان عارضنا فقدنا السراة والهداة: فلا امير عام حازم مطالع ليسوق الامة طوعا او كرها الى الرشاد؛ ولا حكيم معترف له بالمزية والاخلاص، لتنقاد اليه الامراء والناس؛ ولاتربية قوعة المبادى، ينتج منها رأي عام لا يطرقه تخاذل و انقسام؛

ولا جمعيات منتظمة تسمى بالخير وتشابع السير . ولذلك حل فينا الفتور ، والى الله ترجع الامور .

أجابه الفقير الوفغاني : إن ماوصفته من أمير وحكيم لا يوجدان في الامم المنحطة الاالفاقا ، اما الرأي العام والجميات فلا يفقدان الا بسبب فقد الاحساس وهذا ما نتسال عنه .

وذكر ان الداء العام فيما يراه هو الفقر الآخذ بالزمام ، لان الفقر قائد كل شر ، ورائد كل نحس ؛ فنه جهلنا ، ومنه فساد اخلاقنا ، بل منه نشتت آرائنا حتى في ديننا ، ومنه فقد الحساسنا ومنه الى كل مانحن فيه ، او نتوقع اننا سنوافيه .

فهذه فطرتنا كلانقص فيها عن غيرنا ؛ وعددنا كثير ، وبلادنا متواصلة ، وأرضنا نخصبة ، ومعادننا غنية ، وشرعنا قويم ، وفحارنا قديم ؛ فلاينقصنا عن الامم الحية غير القوة المالية ، التي اصبحت لاتحصل الا بالعلوم والفنون العالية ، وهذه لاتحصل الا بالمال الطائل ؛ فوقعنا في مشكل الدور ، وعسى ان نهتدي لفكه سبيلا ، والا فيحيق بنا ناموس فناء الضعيف في القوي وبيننا الحاهل والعالم .

ومن اعظم اسباب فقر الامة : ان شريعتنا مبنية على ان في

أموال الاغنياء حقاً معلوما للبائس والمحروم، فيؤخذ من الاغنياء ويوزع على الفقراء؛ وهذه الحصومات الاسلامية، قد قلبت الموضوع، فصارت تجبي الاموال من الفقراء والمساكين وتبذلها للاغنياء، وتحايي مها المسرفين والسفهاء.

اجاب السعير الانكليزي: ان المسلمين من حيث مجموعهم اغنيا. لا يعوزه المال اللازم للتدرج في العلوم ، حتى للسياحات البحرية والقطبية ، لان فريضة الزكاة على مالكي النصاب والكفارات المالية ، جاعلة لفقراء الامة وبعض المصاريف العمومية نصيبا غير قليل في مال الاغنياء ؛ يحيث اذا عاش المسلمون مسلمين حقيقة أمنوا الفقر 'وعاشوا عيشة الاشتراك العمومي المنتظم التي يتمنى ماهـو من نوعها أغلب العالم المتمدن الافرنجي ' وهم لم يهتدوا بعــدلطريقة نيلها ، مع أنه تسعى وراء ذلك منهم جمعيات وعصبيات مكونة من ملاِيينِ باسم (كومون ، وفنيان ، ونيهلست ، وسوسيالست ) ، كلها تطلب التساوي او التقارب في الحقوق والحالة المعاشية ؛ ذلك التساوي والتقارب المقررين في الاسلامية دينا يوسيلة انواع الزكاة والكفارات ، ولكن تمطيل ايتاءالزكاةو ايفاءالكفارات سبب بعض الفتور المبحوث فيه 'كما سبب اهمال الزكاة فقد الثمرات العظيمة

من معرفه المسلم ميزانية ثروته سنويا ، فيوفق نفقاته على نسبة ثروته ودخله ، ولا شك ان الواحد من الاربمين يكني ان يُسِدَل لاجل هذه الثمرة وحدها .

والشريمة الاسلامية مهي اول شريعة ساقت الناس والحكومات لاصول البودجة (١) المؤسس عليه فن الاقتصاد المالي ، الافرادي والسياسي .

ويخيل لي ان سبب هذا الفتور ، الذي اخل حتى في الدين ، هو فقد الاجتماعات والمفاوضات ؛ وذلك ان المسلمين في القرون الاخيرة قد نسوا بالكلية حكمة تشريع الجماعة والجمعة وجمعية الحج ؛ وتر له خطبائهم ووعاظهم ، خوفا من اهدل السياسة ، التعرض للشئون العامة . كماانعلما هم صاروا يسترون جبهم بجعلهم التحدث في الامور العمومية والحوض فيهامن الفضول والاشتغال عالا يغني، وان اليان ذلك في الجوامع من اللغو الذي لا يجوز ، ور عااعتبروه من الغيبة او التجسس او السعي بالفساد ؛ فسرى ذلك الى افراد الامة ، وصار كل شخص لا يهتم الا بخويصة نفسه وحفظ حياته

<sup>(</sup>١) من الكلمة الفرنسية Budget اي الميزانية ( الناشر ).

في يومه ، كا نه خُلق أمة واحدة ؛ وسيموتغدا ، جاهلا ان له حقوقا على الجامعة الاسلامية والجامعة البشرية ، وان لهما عليه مثلها، ذاهلا عن انه مدني الطبع ، لا يعيش الا بالاشتراك ، ناسيا اوجاهلا اوام الكتاب والسنة له بذلك ( مرحى ) .

ثم بتوالي القرون والبطون على هذه الحال، تأصل في الامة فقد الاحساس، الى درجة أنه لو خربت هذه الكعبة والعياذ بالله تعالى لما تقطبت الحياة اكثر من لحظة، ولا أقول لمازاد تلاطم الناس على سبعة ايام، كما ورد في الاثر، لان المراد باولئك الناس اهل خزنة العرب اذ ذاك.

واذا دققنا النظر في حالة الامم الحية المعاصرة، وهي ليس عندها ماعندنا من الوسائل الشريفة للاجتماعات والمفاوضات، نجدهم قد احتالوا للاجتماعات ولاسترعاء السمع والاستلفات بوسائل شتى:

- ١ منها تخصيصهم يوما في الاسبوع للبطالة والتفرغ من
   الاشغال الخاصة التحصل بين الناس الاجتماعات، وتنعقد
   الندوات ، فيتباحثون ويتناجون .
- ٢ ـ ومنها تخصيصهم أياما ، يتفرغون فيها لتذاكر مهات
   الاعمال لاعاظم رجالهم الماضين ، تشويقا للتمثل بهم .

- س ومنها اعداده في مديهم ساحات ومنتديات ، تسهيلا للاجتماع والمذاكر اتوالقاء الخطب وابداء النظاهرات. على واجراء على المجادع المنتزهات الزاهية العمومية ، واجراء الاحتفالات الرسمية والمهرجانات بقصد السوق للاجتماعات .
- و ر ومنها انجاده محلات التشخيص المعروف ( بالكومبريا ) و ( النياترو )، بقصد اراءة العبر واسترعاء السمع للحيكم والوقائع ، ولو ضمن الواع من الخلاعة التي اتخذت شباكا لمقاصد الجمع والاسماع ، ويعتبرون ان نفعها كبر من ضرر الخلاعة .
- ٦ ومنها اعتناؤه غاية الاعتناء بتعميم معرفة تواريخهم الملية ، المفصلة المدمجة بالعلل والاسباب ، تمكينا لحب الحنسمة .
- ومنها حرصهم على حفظ العاديات المنبهة ، وادخار
   الآثار القديمة المنوهة ، واقتناء النفائس المشعرة
   بالمفاخ .
- ٨ ومنها اقامتُهم النصب، المفكرة عا نصبت لهمن مهات

الوقائع القدعة .

٩ ـ ومنها نشره في الجرائد اليومية كل الوقائع والمطالعات الفكرية .

10- ومنها بهم في الاغاني والنشائد الحريم والحماسات؛ الى غير ذلك من الوسائل التي تنشى، في القوم نشأة حياة اجتماعية، وتولد في الرؤوس حمية وحماسة، وفي النفوس سمواً ونشاطا .

اما المسلمون فانهم كما سبق بيانه ، اهملوا استعمال تلك الوسائل الشريفة ، المؤسسة عنده المشورى والمفاوضات والتناصح والتداعي، اعني بذلك الجماعة والجمعة وجمعية الحبح ؛ حتى كائن الشارع لم يقصد منها اداء الفريضة فقط بصورة تعبدية بسيطة ، والحال حكمة الشارع المنع من ذلك ، وعندي ان هذا اعظم اسباب الفتور (مرحي) .

فاجابه الورام الصيني : إن هذا اشبه بالعوارض منه بالاسباب، فهو أليق بان يكون دواء للداء، ونحن مهتمون ابتداء بمعرفة سد الفتور.

ثم قال: أبي ارى أن السب الاكبرللفتورهو تكبير الامرأ،

وميلهم للعلما المتعلقين المنافقين ، الذين يتصاغرون لديهم ويتذللون لهم ، ويحرفون أحكام الدين ليوفقوها على أهوائهم ؛ فماذا يرجى من علما ويشترون بدينهم دياه ،ويقبلون بد الامير لتقبل العامة ايديهم، ويحقرون أنفسهم للعظاء ليتعاظموا على ألوف من الضعفاء ، اكبرهمهم التحاسد والتباغض والتخاذل والتفاشل ، لا يحسنون أمرا من الامور حتى ولا الخصومة ، فتراه لا يتراغمون الا بتكفير بعضهم بعضاً عند الامراء والعامة .

وهذا داء عياء صعب المداواة جداً ، لان كبر الامراء يمنعهم من الميل الى العلماء العاملين ، الذين فيهم نوع غلظة لابد منها، ولنعما هي مزية لولاها لفقد الدين بالكلية (مرمى).

فلاشك ان في هذا الزمان ، أفضل الجهاد في الله الحط من قدر العلما و المنافقين عند العامة ، وتحويل وجههم لاحترام العلما العاملين ؛ حتى اذا رأى الامراء انقياد الناس لهؤلاء أقبلوا هم أيضاً عليهم رغم أنوفهم ، وأذعنوا لهم طوعا او كرها ؛ على انه يجبعلى حكاء الامة المجاهدين في اللهان يعتنو ابالوسائل اللينة لتثقيف عقول العلما ولعاملين ، لان العلم رافع للجهل فقط ، ولا يفيد عقلا ولا كياسة ؛ فيلزم تعليمهم وتعريفهم كيف تكون سياسة الدين ، وهكذا فيلزم تعليمهم وتعريفهم كيف تكون سياسة الدين ، وهكذا

يفعل الحكاء عندنا معاشر اسلام الصين، ولا تفقد أية بلدة كانت رجالا حكاء نبلاء يمتازون طبعاً على العامة ، لهم نوع من الولاء حتى على العلماء.

وهؤلاء الذين نسميهم عندنا بالحكاء هم الذين أيطلق عليهم في الاسلامية اسم أهل الحل والعقد، الذين لا تنعقد شرعا (الامامة) الا ببيمتهم ؛ وهم خواص الطبقة العليا في الامة ، الذين امر الله عز شأنه بيه عشاورتهم في الامر، الذين لهم شرعا حق الاحتساب والسيطرة على الامام والعيال ، لانهم رؤساء الامة ووكلاء العامة ، والقاعون في الحكومة الاسلامية مقام مجالس النواب والاشراف في الحكومات المقيدة، ومقام الاسرة الملوكية التي لها حق السيطرة على الملوك في الحكومات المطلقة كالصين وروسيا ؛ ومقام شيوخ على الملوك في الحكومات المطلقة كالصين وروسيا ؛ ومقام شيوخ الانفاد في ازاء أمراء العشائر العربية ، اولئك الامراء الذين ليس لهم من الامر غير تنفيذ ما يبرمه الشيوخ

واذا دققناالنظر في أدوار الحكومات الاسلامية من عهد الرسالة الى الآن، نجد ترقيها وانحطاطها تابعين لقوة او ضعف احتساب اهل الحل والعقد واشتراكهم في تدبير شؤون الامة.

واذا ارجعنا البصر الى التاريخ الاسلامي ، نجد ان النبي عليه

السلامكان اطوع المخلوقات للشورى امتثالاً لامر ربه في قوله تعالى: ( وشاورهم في الامر )،حتى آنه ترك الخلافة لمجرد رأي الامة .

ثم كان اول الخلفاء رضي الله عنه أشبه الناس به حتى أنه اخذ رأي سراة الصحابة فيمن خلف ؛ ثم الخليفة الثاني اتبع أثر الاول ، وان استأثر في ترتيب الشورى فيمن يخلفه؛ ثم الخليفة الثالث اجتهد في مخالفة رؤساء الصحابة في بعض المهات ، فلم يستقم له الامر ، وظهرت الفتن كاهو معلوم ؛ ثم معاوية رحمه الله كان قليل الاستقلال بالرأي فحسنت أيامه عن قبل . وهكذا كانت دولة الامويين تحت سيطرة اهل الحل والعقد لاسيا من سراة بني أمية ، فانتظمت على عهده الاحوال ، كماكان ذلك كذلك على عهد صدر العباسيين ، عهده الاحوال ، كماكان ذلك كذلك على عهد صدر العباسيين ، حيث كانوا مذعنين لسيطرة رؤساء بني هاشم ، ثم لما استبدوا في الرأي والتدبير ، فالفوا امر الله واتباع طريقة رسول الله ، ساءت الحال حتى فقد الملك .

هكذا عند التدقيق في كل فرع من الدول الاسلامية الماضية والحاضرة ، بل في ترجمة كل فرد من الملوك والامراء ، بل في حال كل ذي عائلة او كل انسان فرد، نجد الصلاح والفساد دائرين مع سُنتَة الاستشارة او الاستقلال في الرأي .

فاذا تقررهذا ، علمنا أن سبب الفتور العام المبحوث فيه هو استحكام الاستبداد في الامراء شيمة وتكبرا ، وترك أهل الحل والعقد والاحتساب جهلا وجبانة ؛ وهذاعند بعض الاقوام المسلمين كايران ، واما الاكثر فقد أمسو الاعلماء هداة ولاسراة أباة ، بل هم فوضى في الدين والدنيا . ولابدع فيمن بكونون على مثل هذا الحال ، ان لابرجى لهم دوا الا بعناية بعض الحكاء ، الذين ينجبون من أي طبقة كانت من الامة ، وقد قضت سنة الله في خلقه ان لاتخلو امة من الحكاء .

فاجاب العالم العري: ان شؤون السياسة في الصين تختلف كثيراً عنها في غيرها ، وليس في الصين ملوك كثيرة وأمرا ، حبابرة كما عند غيره ، فالحكما ، في الصين آمنون ؛ ومن جهة اخرى لم يزل الاسلام في الصين حنيفاً خفيفاً ، لم يفسده التفنن والتشديد ، ومع ذلك برى الفتور شاملهم ايضا ، ونحن الآن نبحث عن السبب العام لهذا الداء ، وليس كل السبب احوال الامراء والعلماء .

ثم قال أني أجزم، ولا أقول أظن او اخال، ان سبب الفتور الطارى الملازم لجامعة هذا الدين هو هذا الدين الحاضر ذاته، ولا

برهان أعظم من الملازمة ، وما جاء الخفاء الا من شدة الوضوح ؟ فهل بقي من شك بعد هذه الابحاث التي سبقت في جمعيتنا، ولاسيما مابينه المحقق المدني ، في ان الدين الموجود الآن بالنظر الى ماندين به لا بالنظر الى مانقرره ، وباعتبار مانفعله لاباعتبار مانقوله ، ليس هو الدين الذي تميز به اسلافنا مئين من السندين على العالمين ، كلا بل طرأت على الدين طوارى النبير غيرت نظامه .

وذلك ان الاخلاف تركوا أشياء من أحكامه: كاعداد القوة بالعلم والمال ، والجهاد في الدين ، والامر بالمعروف ، وازالة المنكر ، واقامة الحدود ، وايتاء الزكاة ؛ وغير ذلك مما اوضحه الاخوان الكرام ، وزاد فيه المتأخرون بدعا وتقليدات وخرافات ليست منه، كشيوع عبادة القبور ، والنسليم لمدعي علم الغيب والتصرف في المقدور .

وهذه الطوارى من تغییرات او متروكات او مزیدات اکثرها یتعلق باصول الدین ، وبعضها بأصل الاصول أعنی التوحید، و كنی بان بكون سعباً للفتور ، وقد قال الله تعالى : ( ان الله لایغیر مابقوم حتی یغیروا ما بانفسهم ) . ( مرحی )

ولقائل از يقول: اذا سلمنا ان الدين تغير مماكان عليــه، فما

تأثير ذلك في الفتور العام الذي هو من شئون الحياة الدنيا ، وها نحن نجد آكثر الامم الحية التي نغبطها قد طرأ على دينها التغيير والتبديل في الاصول والفروع ، ولم يؤثر ذلك في الفتور ؛ بل زعم كثير من حكاء تلك الامم انهم ماأخذوا في الترقي الا بعد عزلهم شئون الدين عن شئون الحياة ، وجعلهم الدين أمرا وجدانيا محضا لاعلاقة له بشؤون الحياة الجارية على نواميس الطبيعة .

فالجواب على ذلك بانه كما يطالب كل انسان بان يكون صاحب ناموس، اي متبعاً على وجه الاطراد في اخلاقه واعماله قانو نا ما ، موافقاً ولو في الاصول فقط لقانون الهيئة الاجماعية التي هو منها ، والا فيكون لاناموس له،منفوراً منه مضطهداً ؛ فكذلك كل قوم مكلفون بان يكون لهم ناموس عام بينهم ، ملائم نوعا لقو انين الامم التي لها معهم علاقات جوارية او تجارية اومناسبات سياسية ، والا فيكونون قوما متوحشين لاخلاق لهم ولا نظام ، منفورا منهم مضطهدين .

وذلك ان الناموس الطبيعي في البشر هو ناموس وحشي لاخير فيه ، لان مبانيه هي تنازع البقاء ، وحفظ النوع ، والتراحم على الاسهل ، والاعتماد على القوة ،وطلب الغايات، وحب الرئاسة،

وحرص الادخار، ومجاراة الظروف ، وعدم الثبات على حال، الى غير ذلك . وكلها قواعد شر ومجالب ضر، لا يلطفها غير ناموس شريف واحد، مودوع في فطرة الانسان، وهو: اذعانه الفكري للقوة الغالبة، أي معرفة الله بالالهام الفطري، الذي هو الهام النفس رشدها، والهامها فحورها و تقواها (مرحى).

ولاريب في ان لهذه الفطرة الدينية في الانسان علاقة عظمى في شؤون حياته ، لانها اقوى وأفضل وازع يعدّل سائر نواميسه المضرة ، ويخفف مرارة الحياة التي لايسلم منها ابن انتى ، وذلك عا يؤمله المؤمن من المجازاة والمكافأة ، والانتقام منه وله (مرمى) .

وعند تدقيق حالة جميع الاديان والنحل تدقيقاً تاريخياً ، توجد كلما ناشئة عن أصل صحيح بسيط سماوي ، لاترى فيه عو جاً ولا أمتا ، يوجد ان كل دين كان في اوليته باثا في أهله النظام والنشاط، وراقياً بهم الى اوج السعادة في الحياة ، الى ان يطرأ عليه التأويل والتحريف والنفن والزيادات رجوعاً الى اصلين اثنين : (الاشراك بالله ، والتشديد في الدين) . فيأخذ في الانحطاط بالامة، ولم يزل نازلا بها الى ان تبلغ حالة أقبح من الحالة الاصلية الهمجية ، فتنتهي

بالانقراض أوالاندماج في أمة اخرى .

أو تدارك الله الله الله بعناية بالغة ، فيبعث لهم رسولا يجدد دينهم ،او يخلق فيهم انبياء أو حكاء أيصلحون لهم مافسد من دينهم ، كما حصل ذلك في الامم الماضية : كعاد و ثمود ، وكالسريان واسرائيل و كنعان واسماعيل ، وكما قال الله تعالى : ( وما كان الله ليضل قوما بعد اذ هداه حتى بين لهم ما يتقون ) .

وعند التأمل يوجد الشرك والتشديد كانهما امران طبيعيان في الانسان، يسعى وراءهما جهده بسائق النفس وقائد الشيطان؛ لان النفس تميل الى عبادة المشهود الحاضر آكثر من ميلها الى عبادة المعقول الغائب، ومفطورة على التشديد رغبة في التميز؛ والشيطان يسعف النفس بالتسويل والتأويل، والتحويل والتضليل، الى ان نفسد الدن (مرمى).

ثم اذا دققنا حالة الاسلامية في القرون الخالية ، نجدها عند اكثر أهل القبلة قد اصابها بعض ما اصاب قبلهاغير هامن الاديان؟ كما اخبرنا الله تعالى بقصصها في كتابه المبين ، ووعدنا بوقوعنا فيه سيد المرسلين ، وأرشدنا الى طرائق التخلص منه ان كنا راشدن .

أعنى بذلك مأطرأ على الاسلامية من التأويل والتحريف في بعض أصولهـا وكثير من فروعهـا، حتى استولى عليهــا التشديد والتشويش، وتطرق لهـا الشرك الخني والجلي من يمينها وشمالهـا، فأمست محتاجة الى التجديد بتفريق الغُـي من الرشد، وعندي أن هذه الحال أعم واعظم سبب للفتور المبحوث فيه ، قال الله تعالى : ( ومن اعرض عن ذكري فان له معيشة صنكا ).(مرحى).وأنَّم ايها السادة الافاضل، في غنـا عن ايضـاح ذلك لكم بوجهالتفصيل. قال الاستاز الرئيس: أني ارى ان البحث في اعراض الداء وأسبابه وجرائمه وما هو الدواء وكيف يستعمل قد نضج أوكاد؛ وقد قررنا في اجتماعنا الاول أننا سنبحث في:ماهي الاسلامية ؛ وما يتبع ذلك مما ادرجناه في برنامج المباحث ،و أبي ارى ان تقرير اخينا العالم النجدي نمم المدخل لنقل البحث ،والسيااذا تكرم بتفصيل ما أجمــله؛ لان مسائل منشأ الديانات، وسنن الله في مسراها، واسباب طواري التغيير والتحريف عليها كلها مسائل مهمة تقتضي تدقيق النظر واستقصاء التحقيق ،و يحسن فيها الاطالة و الاستيعاب. بناء عليه ، نرجو من العالم النجدي ان يتكرم باعادة ماقرره بصورة مفصلة في اجتماعنا الآتي ، اذ اليوم قد اذن لناالوقت بالانصراف .



## الاجتماع الرابع

يوم السبت الهشرين من ذيالتعدة سنة ١٣١٦

انتظمت الجمعية في اليوم المذكور صباحاً، و قرى الضبط السابق حسب العادة ، وأذن الاستاذ الرئيس بالشروع في البحث . فقال العالم النجري : إني استسمح السادة الاخوان عن إ ملالهم عقدمات و تعريفات م اعلم مني بها ، بل هي عندم في رتبة البديهيات، ولكن لابد منها للباحث رعاية لقاعدة التسلسل الفكري والترتيب القياسي ، فأقول :

ان النوع الانساني مفطور على الشعور بوجود قوة غالبة عاقلة ، لاتكيف ، تنصرف في الكائنات على نواميس منتظمة ، فالعامة يعبرون عن هده القوة بلفظ (الطبيعة) ؛ والراشدون من فالناس مهتدون الى ان لهذه القوة من هو قائم بها، يعبرون عنه بلفظ (اللم) . ثم ان هذا الشعور يختلف قوة وضعفاً، حسب ضعف النفس

وقوتها ؛ ويختلف النـاس في تصوُّر وتوصيف ماهية هذه القوة حسب مراتب الادراك فيهم ، أو حسباً يصادفهم من التلقي عن غيره، وذلك هو (الضرل والهدائة). على أن الضلال غالب لان موازين العقول البشرية مهاكانتواسمةقوية ،لاتسع وتتحمل وزن جبال الازلية والابدية ، والامتثال ، والازمان ، والامكان ، ونحو ذلك ، مما لصعوبته ُسمي العلم به علم ما ورا العقل؛ ولهذا لايقال في حق الضالين أنهم منحطون عقلا عن المهتدين ، بل كثير منهم، في الماضين والحاضرين، أسمى عقلا بمراتب كبيرة من المهتدين ، ولكن صعوبة التصور والحكم أوقعتهم في بحارمن الاوهام وظلمات من الضلال ، على ان البارى تمالى قدر اللطف ببعض عباده، واراد اقامة الحجة على الاخرين، فاوجد بعض أفراد من البشر ُ يميزون في تصور توصيف ماهية هذه القوة تمييزا كبيرا ، فصاروا هداة للناس وهم (الرسياء) عليهم الصلاة والسلام.

ثم بعض الانبياء الكرام قاموا فيمن حولهم من الناس مقام المشرعين ؛ واثبتوا ، ببراهين خرق العادات على يده عند التحدي اي عند طلب ذلك منهم ، ان مخاطبيهم مكلفون من قبل الله تعالى باتباعهم وه (المرسلون) ، فآمن بهم من آمن ، أي شهدوا لهم

بالرسالة واتبعوه في هديهم مستسلمين، فأخرجوه من بحار الاوهام الى ساحل الحكمة ، ومن ظلمات الضلال الى نور الهداية ،وهؤلاء (المو منوره) ، فهذه مقدمة أولى (مرمى) .

ومن المؤمنين: نحن معاشر (المسلمين)؛ علمنا، عا علمنا، ان محداً بن عبد الله الهاشمي القرشي العربي أجل البشر حكمة وفضيلة، وصدقناه بانه رسول الله للعالمين كافة، مصححاً ملة ابراهيم، داعياً لعبادة الله وحسده، هاديا الى ما يكلف الله له عباده من أمر وجهي كافلين لكل خير في الحياة وبعد المات.

ومن أمهات قواعد ديننا ، ان نعتقد : ان محمداً عليه السلام بلَّغ رسالته ، لم يترك ولم يكتم منها شيئاً ، وأنه اتم وظيفته بحما جاه به من كتاب الله ، وبما قاله أو فعله أو أقره على سبيل التشريع إكمالا لدن الله .

ومن اهم قواعد دينا ايضاً: أنه محظور علينا ان نزيد على ما بلتغنا اياه رسول الله او ننقص منه او نتصرف فيه بعقولنا، بل متحتم علينا ان نتبع ماجا به الصريح المحكم من القرآن، والواضح الثابت مما قاله الرسول او فعله او اقره، وما اجمع عليه الصحابة، ان ادر كنا حكمة ذلك التشريع او لم نقدر على ادراكها، وأن نترك ما يتشابه علينا من القرآن فنقول فيه: (آمنا به ،كل من عند ربنا ، وما يعلم تأويله الاالله) .

ومن قواعد دينا كذلك: ان نكون مختارين في باقي شؤونا الحيوية ، تنصرف فيها كما نشاء ، مع رعاية القواعد العمومية التي شرعها او بدب البها الرسول ، وتقتضيها الحكمة او الفضيلة ، كعدم الاضرار بالنفس او الغير ، والرأفة على الضعيف ، والسعي وراء العلم النافع ، والكسب تتبادل الاعمال ، والاعتدال في الامور، والانصاف في الماملات ، والعدل في الحكم ، والوفاء بالعهد ، الى غير ذلك من القواعد الشريفة العامة . وهذه مقدمة ثانية .

ويتفرع عن هاتين المقدمتين بعض مسائل مهمة، ينبغي ايضاً افرادها في البحث تباعاً واشباعاً .

منها ان أصل الاعان بوجود الصانع أمر فطري في البشر كا تقدم، فلا محتاجون فيه الى الرسل، وانما حاجمهم اليهم في الاهتداء الى كيفية الاعان بالله كما يجب من التوحيد والتنزيه.

وهؤلاء قوم نوح ، وقوم ابراهيم ، وجاهلية العرب ، واليهود

والنصارى، ومجوس فارس، ووثنيو الهند والصين، ومتوحشو افريقيا وأميركا وسائر البشر ،كلهم كانوا ولا زالوا اهل فطرة دينية يعرفون الله ،وليس فيهم من ينكره كلياكما قال عز من قائل: (وان من شي الايسبح بحمده). ويل البشر، يغلب عليهم الاشراك بالله، فيخصصونه تعالى شأنه بتدبير الامور الكلية والشؤون العظام كالخيالقية وتقسيم الارزاق والآجال ، كانهم يجيلونه عن تدبير الامور الجزئية ،ويتوهمون انتحت أمره مقربين واعوانا ووسائط من ملائكة وجن وارواح ، وبشر وحيوانات ، وشجر وحجر ؛ وأنه جمل لهم وللنواميس الكونية من افسلاك وطبائع ، وللحالات النفسية من سحر وتوجه فكر ، دخلا وتأثيراً في تدبير الامورالجزئية ايقاعااومنعاً، واعطاه شيئاً من القوة القدسية وعلم النيب. وتوهمهم هذا ناشيءٌ عن قياسهم ملكوت ذي الجبروت على ادارة الملوك في اختصاصهم بتدبيرمهات الامور، وتفويضهم مادون ذلك للعمال والاعوان ، واستعانتهم بالاخصاء والخدام ، وربطهم مجرى الاعمال بالقوانين والنظامات (مرحى) .

ومن تتبع تواريخ الامم النابرة وافكار الامم الحاضرة، لايستريب فيما قررناه من ان آفة البشر الشرك الذي اوضحناه فقط، وكنى بالقرآن برهانا، فقد قال الله تعالى: ( ولئن سألتهم من خلق السموات والارض ليقولن الله). وقال تعالى: ( بل اياه تدعون) وقال تعالى: ( فلا تدعوا مع الله احداً). وقال تعالى: ( من ذا الذي يشفع عنده الا باذبه ) . الى غير ذلك من الآيات البينات المثبتة أن زيغ البشر هو الاشراك من بعض الوجوه فقط، لا الانكار ولا الاشراك المطلق، لان العقل البشري مها تسفل لا ينزل درجة الشرك المطلق.

بناء عليه جرت عادة الله تعالى جلت حكمته ان يبعث الرسل، ينقذون الناس من ضلالة الشرك، وينتشلونهم من وهدة شرق في الحياة الدنيا والآخرة ،ويهدونهم الى رأس الحكمة اي (معرفة الله) حق معرفته لكي يعبدوه وحده ، وبذلك تتم حجته عليهم ، ويملكون حريتهم التي تحميهم من ان يكونوا ارقاء أذلاء لالف شيء من ارواح واجسام وأوهام، فثمرة الاعان بأن (لا اله الاالله) عتق العقول من الاسارة، وثمرة الاذعان بأن (محمداً رسول الله) اتباعه حقا في شريعته التي تحول بين المسلم وبين نزوعه الى الشرك، وتبيله سعادة الدارين.

ثم ان الانسان، 'قتل ما آكفره وقبح مااجهانه، لا يهتدي

الى التوحيد الا بجهد عظيم، ويند فع او ينقاد بشعرة الى الشرك، فيتلبس به على مراتب ودرجات في اعتقادوجود قوة قدسية ترجى وتتق في غير الله ،أو تبعا لله ،ذاهلا عن أنه لو كان في الارض أو في السياء آلهة غير الله، أي اصحاب قوة تصرف في شي ولو في تحريك ذرة رمل ، لفسدتا .

فالناس سريمو الاعراض عن ذكر الله ، الى ذكر من يتوهمون فيهم انهم شركا وأنداد الله ، فيعبدونهم ، أي يعظمونهم ، ويخضعون لهم ، ويدعونهم ، ويستمدون منهم ، ويرفعون حاجاتهم اليهم ، ويرجون عند ذكر اسمائهم الجير ، ويتوقعون من سخطهم الشر ، وقد قال الله تعالى : (ومن أعرض عن ذكري فان له معيشة الشر ، والله صادق الوعد نافذ الحكم . وفي الواقع ، وبالضرورة والطبع ، لامعيشة أشد صنكا من معيشة المشركين الذين وصفهم الله عز وجل بانهم لا تفسهم ظالمون ، فقال : (ان الشرك لظلم عظيم)، وقال : (ولا يظلم ربك احداً). وهذا زيد بن عمرو بن نفيل ، الحكيم الحاهلي ، ضجر من الشرك فقال من ابيات له :

أربا و حداً أم الف رب أدين اذا تقسمت الامور تركت اللاتوالعزى جميعاً كذلك يفعل الرجل الحبير ومثل الحياة الادبية في الموحدين والمشركين: كبلد سلطا نه

حكيم قاهر ، با به مفتوح لكل مراجع ، وينفذ قانوناً واحداً ، ولايصغي لساع ولالشفيع ، ولايشاركه في حكمه أحد. وبلد آخر سلطانه جبان مغلوب على امره ، نال منه متقربوه المتعاكسون وأعوانه المتشاكسون مراتب من الكرامة ونفوذ الكلمة عنده، واحرزوا سلطة استقضائه مايشاءونمن حوائج خير لذوبهم، أودفع شر عن اتباعهم ، فهل يستوي اهل البلدين ؛ كلا، لاتستويالسعادة والشقاء، ولله المثل الاعلى فانه جلت عظمته لابرضي ان يشاركه في ملكه احد ، كما قال تمالى : ( إن الله لايغفر أن ُيشركُ به، ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء؛ ومن يشرك بالله فقد صل ضلالا بميدا). ولاشك أن الشرك من أكبر الفجور وعمل السوء، وقد قال تمالى :(ان الفجار لغي جحيم) .وقال تمالى:(ومن يعمل سوءًا يجز به). وما الجحيم والمجازاة خاصان بالآخرة بل يشملان الحيــاة الدنيــا والآخرة .

ثم اقول: فاذا اراد المسلم ان يعلم ماهو الشرك المسؤوم عند الله، بمقتضى ما عرّفه اياه في كتابه المبين، يلزم ان يعرف ماهو مدلول الفاظ: (إيمان، واسلام، وعبادة، وتوحيد، وشرك) في اللغة العربية التي هي لغة القرآن، حيث قال تعالى: (إنا جعلناه

قرآنا عربياً ، وقال تعالى : (وما ارسلنا من رسول الابلسان قومه ليبين لهم ، فيضل الله من يشاء ويهدي من يشاء ) . فاذا علم المسلم معنى هذه الالفاظ ، وأراد ان يمثل أمر ربه بأن لا يتعدى حدود الله ، يتعين حينتذ عنده ماهو مراد الله بالشرك الذي لا يرضاه ، الذي اشفق وأخاف علينا نبينا عليه الصلاة والسلام من الوقوع فيه فقال : (ان أخو ف ما اخاف عليكم الشرك) .

ومن يبحث عما أذكر من الالفاظ، يجد ان اهل اللغة مجمهون على ان المدلول للفظ ( الا عان ) الطاعة والتسليم بدون اعتراض، وللفظة ( العبادة ) التذلل والخضوع ؛ وللفظة ( التوحيد ) العلم بان الشيئ واحد ، ومضافة الى الله نني الانداد والاشباه عنه . ومن هذه المادة الواحد والاحد ، صفتان لله ، ممناهما المنفرد الذي لانظير له أو ليس معه غيره .

واصل معنى مادة الشرك لغة الخلط، واستمالا اسم للاشراك بالله . في اصطلاح المؤمنين الاشراك بالله في (ذاته) او (ملكه) او (صفاته) . ثم اذا وزعنا اعتقادات من وصفهم الله تعالى بالشرك في كتابه العزيز على هذه الانواع الثلاثة ، نجد مظنة (الاشراك في الذات) قائمة في اعتقاد الحلول ، وهـو انه ، تعالى شـأنه عما يصفون ، أفنى قائمة في اعتقاد الحلول ، وهـو انه ، تعالى شـأنه عما يصفون ، أفنى

او يفني بعض الاشخاص في ذاته ، كقول النصارى في عيسى ومريم عليهما السلام ، وقول علمائنا في وحدة الوجود ، وهذا النوع من الشرك عسر التصور والتفريق حتى عند أساطين اهله ، ولذلك يسميه النصارى حقيقة سرية ، ويسميه علماؤنا حقيقة ذوقية (مرمى) .

أما مظنات (الاشراك في الملك): فيدخل تحتها اعتقاد اختصاص بعض المخلوقين بتدبير بعض الشؤون الكونية ، كاعتقاد اليهود في ملك الموت ، وكاعتقاد بعض الناس تصرف غير لله في شي من شؤون الكون ، كقول من يقول: فلان عليه درك البر أو البحر، أو السام أو مصر .

وأما مظنات (الاشراك في الصفات): فهي الاعتقاد في علوق أنه متصف بشي من صفات الكال من المرتبة العليا، التي لا تنبغى الالواجب الوجود جلت شؤونه.

وهذا النوع الشالث أكثر شيوعاً من النوعين الاولين لثلاثة أسمات :

الاول : كون غير الاحدية والخالقية ، ونحوها من الصفات الخاصة بالله تعالى ، صفات مشتركة يعسر على غير العلماء الراشدين

تمييز الحد الفارق بين مراتبها في المخلوقين ، وبين مراتبها المختصة به تعالى .

الله الملائكة ، واستجابة دعاء المقربين ، واكرامه تعالى بعض المور عباده الصالحين ، ووعده بقبول شفاعة من يأذن لهم بها يوم القيامة ، فالتبس على الجهلاء التفريق بين هذه وبين التصرف . ومطية سريعة السير لا يلتوي عنانها عن تجاوز الحدود الا برغم الطبع ومطية سريعة السير لا يلتوي عنانها عن تجاوز الحدود الا برغم الطبع وتوفيق الله ، ولذلك قاسى الرسل ألو المزم الشدائد في كبح جال الناس عن اشراكهم معظميهم مع الله في مرتبة بعض صفاته العليا، وركبوا متون المصاعب والمزائم في رجاع الناس الى حد الاعتدال؛ وشددوا النكير على اطراء الناس اياه ؛ وحذروا وانذروامن مقاربة مظان الشرك ، حتى الخفى الذي يدب دبيب النمل .

ومن المعلوم عندنا ان سينا عليه افضل الصلاة والسلام لبث عشرة اعوام يقاسي الاهوال في دعوته الناس الى التوحيد فقط، وسمى امته الوحدين، وأنزل الله القرآن ربعه في التوحيد؛ وتأسس دين الله على كلمة (لااله الاالله)، ومجعلت أفضل الذكر

لحكمة ان المسلم مهما رسخ في الايمان ، يبقي محتاجاً الى نفي الشرك عن فكره احتياجاً مستمراً ، وذلك لما قلنا من شدة ميل الانسان الى الشرك ، ولشدة النباسه عليه ولشدة قربه منه طبعاً ، فنسأل الله تعالى الحامة (مرمى) .

وما هذا خاص بالمسلمين، بل مضت الامم كلها، لم يكديفارقها رسلها الكرام الا ووقعت في الشرك، كقوم موسى عليه السلام فارقهم اربعين ليلة فاتخذوا العجل (مرحى).

ثم اذا انقلبنا في البحث الى ما هو الشرك في نظر القرآن وأهله لنتقيه ، نجد أن الله تعالى قال في حق اليهود والنصارى: (اتخذوا احبارهم ورهبانهم أربابا من دون الله). مع انه لم يوجد من قبل ولا من بعد من الاحبار والرهبان من ادعى الماثلة، ونازع الله الخالقية او الاحياء او الاماتة كما يقتضيه أنحصار معنى الربوبية عند العامة من الاسلام، حسما تلقوه من مروجي الشرك بالتأويل والايهام، بل الاحبار والرهبان إنما شاركوا الله تعالى في التشريع المقدس فقط، فقالوا هذا حلال وهذا حرام، فقبل منهم اتباعهم ذلك، فوصفهم الله أنهم اتخذوا أربابا من دون الله.

ونجد أيضاً ان الله تعالى سمى قريشاً مشركين،مع انه وصفهم

بقوله: (ولئن سألهم من خلق السموات والارض ليقولن الله) أي يخصصون الخالقية بالله ، وو صَف وسلهم بالاصنام الى الله الله الله الله وله فحكى عنهم قولهم : (ما نعبده إلا ليقربونا الى الله زلنى)؛ والمعظمة من المسلمين يظنون ان هذه الدرجة التي هي التوسل ليست من العبادة ولا من الشرك ؛ ويسمون المتوسل بهم وسائط، ويقولون انه لابد من الواسطة بين العبد والرب ، وان الواسطة لا لابد من الواسطة بين العبد والرب ، وان الواسطة لا لابد من الواسطة بين العبد والرب ، وان الواسطة لا لابد من الواسطة بين العبد والرب ، وان الواسطة لا لابد من الواسطة بين العبد والرب ، وان الواسطة لا لابد من الواسطة بين العبد والرب ، وان الواسطة لا لابد من الواسطة بين العبد والرب ، وان

و يعلم من ذلك ان مشركي قريس ماعبدواأصنامهم لذاتها ولا لاعتقاده فيها الخالقية والتدبير، بل اتخذوها قبلة يعظمونها بندائها والسجود أمامها، أو ذبح القرابين عندها، او النذر لها على انها تماثيل رحل صالحين كان لهم قرب من الله تعالى وشفاعة عنده، فيحبون هذه الاعمال الاحترامية منهم فينفعونهم بشفاء مريض او اغناء فقير وغير ذلك، وإذا حلفوا بأسمائهم كذباً أو أخلوا في احترام تماثيهم يغضبون، فيضرونهم في انفسهم واولادهم واموالهم.

ونجد ان الله تعالى قال (فلا تدعوا مع الله احداً)، واصل معنى الدعاء النداء، ودعا الله: ابتهل اليه بالسؤال واستعان به،

والدليل الكاشف لهـذا المعنى هـو قوله تعالى: (بل إِياه تدعون، فيكشف ماتدعون)؛ وكذلك أنزل الاستعـانة به مقرونة بعبادته في قوله جلت كلته: (اياك نعبد واياك نستعين).

وبما ذكر وغيره من الآيات البينات جعل الله هذه الاعمال لقريش شركا به حتى صرح النبي صلى الله عليه وسلم في الحلف بغير الله أنه شرك فقال: (من حلف بغير الله فقد اشرك). وجعل الله القربان لغيره والاهلال والذبح على الانصاب شركا، وحرم تسييب السوائب والبحائر لما فيها من ذلك المغنى. وكان المشركون يحجون لغير بيت الله بقصد زيارة محلات لاصنامهم ، يتوهمون ان الحلول فيهسا يكون تقريباً من الاصنام، فهى النبي عليه الصلاة والسلام أمته على مثل ذلك فقال: (لاتشد الرحال الاالى ثلاثة مساجد: المسجد الحرام، ومسجدي هذا، والمسجد الاقصى). بناء عليه المسجد الحرام، ومسجدي هذا، والمسجد الاقصى). بناء عليه للربب ان هدذه الاعمال وأمث الهما شرك، او مدرجة للشرك (مرمي).

فلُينظر الآن ، هل فشا في الاسلام شي من هذه الاعمال وأشباهها في السورة او الحكم ؛ ومن لاتأخذه في الله لومة لائم، لايرى بداً من التصريح بأن حالة السواد الاعظم من أهل القبلة ،

في غير جزيرة العرب، تشبه حالة المشركين من كل الوجـوه، وان الدين عنده عاد غريبًا كما بدأ كشأن غيره من الامم.

فنهم الذين استبدلوا الاصنام بالقبور، فبنواعليها المساجد والمشاهد، وأسرجوا لها، وأرخوا علمها الستور، يطوفون حولها مقبلين مستلمين أركانها، ويهتفون باسماء سكانها في الشدائد، ويذبحون عندها القرابين أيهل بها عمداً لغير الله، وينذرون لهــا النذور، ويشدون للحج المها الرحال ، ويعلقون بسكانها الآمال ، يستنزلون الرحمة بذكره وعند قبوره ، ويرجونهم بالحاح وخضوع ومراقبة وخشوع أن يتوسطوا لهم في قضاء الحاجات وقبول الدعوات، وكل ذلك من الحب والتعظيم لغير الله ، والخوف والرجاء من سواه .

ومنهم من استعوضو األواح النهائيل عند النصاري والمشركين بالواح فيها اسماء معظميهم ، مصدرة ً بالنداء تبركا وذكرا ودعا، يعلقونها على الجدران في بيوتهم ، بلفي مساجده ايضاً (١) ويتوجون لها الاعلام من نحو: يا علي، يا شاذلي، يا دسوقي، يا رفاعي يا بهـــا الدين النقشي ،ياجلال الدين الرومي ، يابكتــاش ولي .

<sup>(</sup>١) كجوامع القسطنطينية وبلاد الاتراك

ومنهم ناس يجتمعون لاجل العبادة بذكر الله ، ذكراً مشوبا بانشاد المدائح والمغالاة لشعراء المأخرين،التي اهون ما فيها لاطراء الدي نهانا عنه النبي عليه الصلاة والسلام حتى لنفسه الشريفة فقال: (لاتطروني كما اطرت اليهود والنصارى انبياءهم). وبانشاد مقامات شيوخية ، تغالوا فيها بالاستغاثة بشيوخهم والاستمداد منهم بصيغ لو سمعها مشركو قريش لكفروه ، لان ابلغ صيغة تلبية كانت لمشركي قريش قولهم: (لبيك اللهم لبيك، لاشريك لك غيرشريك واحد ، تملكه وما ملك ) ، وهذه اخف شركا من المقامات الشيوخية التي يهدرون بها انشاداً بأصوات عالية مجتمعة ، وقلوب محترقة خاشعة كقولهم :

عبــدالقادر ياكيلاني صرتفيخطب شديد

ياذا الفضل والاحسان من احسانك لاتنساني

وقولهم :

اللهم يارفاعي آيي أنا المحسوب آنا المنسوب رفاعي لاتضيعني انا المحسوب آنا المنسوب

الى نحو ذلك مما لايشك فيه شاك أنه من صريح الاشراك الذي يأباه الدين الحنيف .

ومهم جماعة لم يرضوا بالشرع المبين ، فات دعوا أحكاما في الدين سموها علم الباطن ، أو علم الحقيقة ، أو علم التصوف ، علما لم يعرف شيئاً منه الصحابة والتابعون وأهل القرون لاولى المشهود لهم بالفضل في الدين ، علما نرعوا مسائله من تأويلات المتشابه من القرآن ، مع ان الله تعالى امرنا ان تقول في المتشابه منه (آمنا به ، كل من عند ربنا )، وقال تعالى : (وما يعلم تأويله الاالله)، وقال عز شأنه في حقهم : (واذا رأيت الذين يخوضون في آيات فاعرض عنهم حتى يخوضوا في حديث غيره). وقال تعالى: (ولاتقف ماليس عنهم حتى يخوضوا في حديث غيره). وقال تعالى: (فليحذر لك به علم ). وقال تعالى: (فليحذر الشيخ بالفون عن امره ان تصيبهم فتنة ) .

وانتزع هؤلاء المداجون أيضاً بعض تلك المزيدات من مشكلات الاحاديث والآثار، ومما جاء عن النبي عليه السلام من قول على سبيل الحكاية، او عمل على سبيل العادة ،اي لم يكن ذلك منه عليه السلام على سبيل التشريع . او من الاحاديث التي وضعها أساطينهم اغراباً في الدين لاجل جذب القلوب ، كما ورد في الحديث ومعناه: (يفتح بالقرآن على الناسحتي نقرأه المرأة والصبي والرجل ، فيقول الرجل قد قرأت القرآن فلم 'أتبع ، لا تومن به والرجل ، فيقول الرجل قد قرأت القرآن فلم 'أتبع ، لا تومن به

فيهم لعلى آبع ، فيقرم به فيهم فلا يتبع ؛ فيقول قد قرأت القرآن وقمت به فلم آبع ، لا حتظرن في بتي مسجداً لعلى أبع ، فيحتظر في بيته مسجداً فلم أبيته مسجداً فلم يتبع ، فيقول قد قرأت القرآن وقمت به واحتظرت في بيتي مسجداً فلم البع والله لا ينهم بحديث لا يجدونه في كتاب الله ولم يسمعوه عن رسول الله لعلى آبع).

ومنهم فئة اخترعوا عبادات وقربات لم يأت بها الاسلام ، ولا عهد له بها الى أواخر القرن الرابع ؛ فكأن الله تعالى ترك لنا ديننا ناقصاً فهم آكلوه ، أو كأن الله جل شأنه لم ينزل يوم حجة الوداع: (اليوم آكملت لكم دينكم ، واعمت عليكم نعمتي، ورضيت لكم الاسلام دينا).

أو كائن النبي عليه السلام لم يتمم كما يز عمون تبليغ رسالته ، فهم الموها لنا ، أو كتم شيئاً من الدين وأسر به الى بعض أصحابه وهم ابو بكر وعلي وبلال رضي الله عنهم ، وهؤلاء اسر وا به الى غيره ؛ وهكذا تسلسل حتى وصل اليهم ، فافشوه لمن أرادوا من المؤمنين ، تعالى الله ورسوله عما بأفكون . وهل ليس من الكفر باجماع الامة اعتقاد ان النبي عليه السلام نقص التبليغ ، او كتم او أسر "شيئاً من الدن (مرمى) .

ومنهم جماعة اتخذوا دين الله لهوا ولعبا، فجعلوا منه التغنى والرقص، ونقر الدفوف ودق الطبول، ولبس الاخضر والاحمر، واللعب بالنار والسلاح والعقارب والحيات، يخدعون بذلك البسطاء ويسترهبون الحقاء.

ومنهم قوم يعتبرون البلادة سلاحا ، والحمول خيرا ، والخبل خشوعا ، والصرع وصولا ، والهذيان عرفانا ، والجنون منتهى المراتب السبع للكال .

ومنهم خلفاء كهنة العرب، يدّعون علم الغيب بالاستخراج من الجفر والرمل وأحكام النجوم، أوالروحاني الزايرجة، اوالابجدات، او بالنظر في الماء او السماء والودع، او باستخدام الجن والمردة ؛ الى غير ذلك من صنائع التدليس والايهام والخزعبلات .وليس العجب انتشار ذلك بين العامة الذين هم كالانعام في كل الامم والاقوام، بل العجب دخول بعضه على كثير من الخواص وقليل من العلماء، كأنه من غريز الكالات في دين الاسلام (مرمى).

افهذه حالات السواد الاعظم من الاسة ، وكلها اما شرك صراح ، او مظنات اشراك ، حكمها في الحكمة الدينية حكم الشرك بلا اشكال . وما جر الامة الى هذه الحالات الجاهلية ، وبالتعبير

الاصح رجع بها الى الشرك الاول، الاالميل الطبيعي للشرك كما سبق بيانه، مع قلة علماء الدين، وتهاون الموجودين في الهدى والارشاد.

نع رد العامة عن ميلها امر غير هين ، وقد شبه النبي عليه السلام معاناته الناس فيه بقوله : (مثلي كمثل رجل استوقد ناراً ، فلما اضاءت ماحولها جعل الفراش وهذه الدواب التي تقع في النار يقعن فيها ، وجعل يحجزهن ويغلبنه ، فيقتحمن فيها ، فاناآخذ بحجزكم عن النار وانتم تقحمون فيها ) .

وقد قال الله تعالى في العلماء المتهاونين عن الارشاد كيلايقا بلوا الناس عالا يهوون: ( ان الذين يكتمون ماأنزل الله من الكتاب ويشترون به عنا قليلا ، أولئك ما يأكلون في بطونهم الاالنار )وقال الرسول عليه الصلاة والسلام: (لماوقمت بنو اسرائيل في المعاصي: نهتهم علماؤه فلم ينتهوا ،فجالسوهم في مجالسهم، وآكلوهم وشاربوه فضرب الله قلوب بعض ، ولعنهم على لسان داو دوعيسى ابن مريم ، ذلك عا عصوا وكانوا بعتدون ) .

بناء عليه فالتبعة كل التبعة على العاماء الراشدين، ولم يزل والحمد لله في القوس منزع، ولم يستغرقنا بعدانتزاع العاماء بالكلية كاأنذرنا

به النبي عليه السدلام في قوله ( ان الله لايقبض العلم انتزاعاً من الناس ، ولكن يقبض العلماء ، حتى اذا لم يبق عالم اتخذ الناس رؤساء جهلاء ، فد ثلوا فأفتوا بغير علم فضلوا وأضلوا ) ، ولا حول ولا قوة الا بالله .

ثم قال: ولننتقل من بحث الشرك والاعراض عن ذكر الله الى بيان أسباب التشديد في الدين، وحالة التشويش الواقع فيه المسلمون فأقول:

قد وجدفينا علما كان احده يطلع في الكتاب أو السنة على امر أو بهي فيتلقاه على حسب فهمه ، ثم يعدي الحكم الى اجزا المأمور به أو المنهي عنه ، أو الى دواعيه ، أو الى مايشا كله ولو من بعض الوجوه ،وذلك رغبة منه في أن يلتمس لكل أمر حكا شرعيا ، فتختلط الامور في فكره ، وتشبه عليه الاحكام ، ولاسيما من تمارض الروايات، فيلنزم الاشد وبأخذ بالاحوط ويجدله شرعا، ومنهم من توسع فصار يحمل كل مافعله أو قاله الرسول عليه السلام على التشريع والحق ؛ كما سبق لنا ذكره ان النبي صلى الله عليه وسلم قال وفعل أشياء كثيرة على سبيل الاختصاص أو الحكاية وسلم قال وفعل أشياء كثيرة على سبيل الاختصاص أو الحكاية أو العادة . ومنهم من تورع فصار لايرى لزوما لتحقيق معنى

الآية أو للتثبت في الحديث اذاكان الاثمر من فضائل الاعمال، فيأخذ بالا أحوط، فيعمل به، فيقع في التشديد، ويظن الناسمنه ذلك ورعا وتقوى ومزيد علم واعتناءً بالدين، فيميلون الى تقليده، ويرجحون فتواه على غيره.

وهكذا بالمادي عظم النشديد في الدين حتى صار اصراً واغلالا، فكا نالم قبل ما من الله به علينا من التخفيف فوضع عنا ماكان على غيرنا من تقيل النكليف، قال تعالى شأنه وجئت حكمته: (وما جعل عليكم في الدين من حرج). وقال مبشرا جلت منته: (ويضع عنهم اصره والاغلال التي كانت عليهم)، أي يخفف عنهم التكاليف الثقيلة. وعلمنا كيف ندءوه بعد ان بين لنا أنه: (لا بكلف الله نفسا الا وسعها) فنقول: (رنا لا تؤاخذنا ان نسينا او اخطأنا، رنا ولا تحمل علينا اصراً كما حملته على الذين من قبلنا)؛ وأمرنا قوله تعالى: (لا تغلوا في دينكم).

وقد ورد في الحديث: (لن يشاد الدينَ أحد الاغلبه) وفي حديث آخر: (هلك المتنطعون) أي المتشددون في الدين. وظن بعض الصحابة ان ترك السحور أفضل بالنظر الى حكمه تشريع الصيام، فنهاهم النبي عليه السلام عن ظن الفضيلة في تركه وقال عمر ، رضي الله عنه ، في حضور رسول الله صلى الله عليه وسلم لمن اراد أن يصل النافلة بالفرض (بهذا هلك َمن قبلكم)، فقال النبي عليه السلام : (أصاب الله بك يا ابن الخطاب ) .

وأنكر النبي عليه السلام على عبدالله بن عمرو بن العاص الترامه قيام الليل وصيام النهار واجتناب النساء وقال له: (أرغبت عن سنتي)؛ فقال: بل سنتك ابغي، قال: (فا في أصوم وأفطر وأصلي وأنام وأنكح النساء، فن رغب عن سنتي فليس مني). وقد كان عثمان بن مظعون وأصحابه عزموا على سرد الصوم وقيام الليل والاختصاء، وكانوا حرموا الفطر على انفسهم ظنا أنه قربة الى وبهم، فنهاهم الله عن ذلك لانه غلو في الدين واعتداء عما شرع فانزل: (با أيها الذين آمنوا: لا تحرموا طيبات مااحل الله ليك مدوده وما ان الله لا يحب المعتدين)، أي انه لا يحب من اعتدى حدوده وما رسمه من اقتصاد في أمور الدين.

وقد ورد في الحديث الصحيح قوله عليه السلام: (والذي نفسي بيده، ما تركت شيئاً يقربكم من الجنة وبباعدكم من النار الأ أمرتكم به وما تركت شيئاً يقربكم من النار ويباعدكم من الجنة الا أمرتكم عنه). فاذا كان الشارع بأمرنا بالتزام ماوضع لنا من

الحدود فما معنى نظرنا الفضيلة في المزيد ؛

وورد في حديث البخاري : (ان اعظم المسلمين جرما من سأل عن شيء لم يحرم فحرم من أجل مسألته)، وبمقتضى هنذا الحديث ما أحق بعض المحققين المتشددين بوصف المجرمين ؟

وهذه مسألة السواك مثلا ، فانه ورد عن النبي صلى الله عليه وسلم فيها انه قال: (لولا أن اشق على أمتي لامرتهم بالسواك). فهذا الحديث مع صراحته في ذاته ان السواك لا يتجاوز حد الندب، جعله الاكثرون سنة، وخصصه بعضهم بعود الاراك ، وعمم بعضهم الاصبع وغيرها بشرط عدم الادماء ؛ وفصل بعضهم أنه اذا قصر عن شبر ، وقيل فتر ، كان مخالفا السنة ، وتفنن آخرون بان من السنة ان تكون فتحته مقدار نصف الابهام ولا يزيد عن غلظ أصبع ؛ وبين بعضهم كيفية استعاله فقال : يسند بساطن رأس الخنصر ، ويسك باصابع الوسطى ، ويدعم بالابهام قائما . وفصل بعضهم ويسك باصابع الوسطى ، ويدعم بالابهام قائما . وفصل بعضهم أن يسدد أبادخاله مبلولا في الشدق الايمن ، ثم يراوحه ثلاثا ، ثم ينفل ، وقيل يتمضمض ؛ ثم يراوحه ويتمضمض ثانية ، وهكذا يفعل مرة ثالثة .

وبحث بعضهم في ان هذه المضمضة هل تكفي عن سنة المضمضة في الوضو وأم لا ومن قال لا تكفي احتج بنقصان الغرغرة واختلفوا في أوقات استماله في اليوم مرة أو عند كل وضو و وضو و الدراك يخللون القرآن أيضاً ، حتى البعض صاروا يتبركون بعود الاراك يخللون به الفم يابسا . والبعض بعدون له كثيراً من الخواص ، منها أنه اذا وضع قائما يركبه الشيطان ؛ والبعض خالف فقال : بل اذا ألقي يورث لمستعمله الجذام ؛ وكثير من العامة يتوهم السواك بالاثراك من شمائر دين الاسلام . الى غير هذا من مباحث التشديد والتشويش المؤدبين الى الترك ، على عكس مراد الشارع عليه السلام من الندب الى تعهد الفم بالتنظيف كيفاكان .

ثم قال العالم النجري: هذا ماألهمني ربي بيانه في هذا الموضوع وربحاكان لي فيه سقطات، ولا سيا في نظر السادات الشافعية من الاخوان كالعلامة المصري والرياضي الكردي؛ لان غالب العلما الشافعية محسنون الظن بُغلاة الصوفية، ويلتمسون لهم الاعذار، وهم لاشك أبصر بهم منا معاشر أهل الجزيرة، لفقدانهم بين اظهرنا كليا ولندرتهم في سواحلنا؛ ولولا سياحتي في بلاد مصر والغرب والروم والشام لما عرفت اكثر ماذكرت وأنكرت الاعن سماع،

ولكنت أقرب لتحسين الظن . ولكن ما بعد العيان لتحسين الظن عالى، وما بعد الهدى الا الضلال ، فنسأل الله تعالى ان يلهمنا مواء السبيل .

فأجابه العموم المصري: ان أكثر الصوفية من رجال مذهبنا ، ونحن معاشر الشافعية نتأول لهم كثيراً مما ينكره ظاهر الشرع ونلتمس له وجوها ولو ضعيفة ، لاننا نرى مؤسسي التصوف الاولين كالجنيد وان سبعين من أحسن المسلمين حالا وقولا .

وفيها يلوح لي أن منشأ ذلك فينا جملة أمور منها: كون علما الشافعية بعيدين عن الامامة والسياسة العامة الاعهداً قصيراً ؛ ومنها كون المذهب الشافعي مؤسسا على الاحوط والاكمل في العبادات والمعاملات ، أي على العزائم دون الرخص ؛ ومنها كون المذهب مبنيا على مزيد العناية في النيات .

بناء عليه ، فالشافعي في شغل شاغل بخو يشه نفسه ، وهم مستمر من جهة دينه ، ومجمول على تصحيح النيات وتحسين الظنون، ومن كان كذلك مال بالطبع الى الزهد والاعجاب بالزاهدين ، وحمل أعمال المتظاهرين بالصلاح على الصحة والاخلاص . كلاف العلماء المنفية :فانهم من عهد ابي يوسف لم ينقطع تقلم في النظر في

الشؤون العامة في عموم آسيا ، وكذا المالكية في الغرب وامارات أفريقيا، والحنابلة والزيدية في الجزيرة . ومن لوازم السياسة الحزم، وتغليب سوم الظن ، وأنقان النقد ، والاخذ بالجروح ، ومحاكمات الشؤون لاجل العمل بالاسهل الانسب .

وقد امتاز أهل الجزيرة في هذا الخصوص بأنهم كانوا ولازالوا بعيدين عن التوسع في العلوم والفنون ، وهم لم يزالوا أهل عصبية وصلابة رأي وعزيمة ، وقد ورد قول النبي عليه السلام فيهم : ( ان الشيطان قد آيس ان يعبده المسلمون في جزيرة العرب ولكن في التحريش ) أي إغراء بعضهم على بعض . وكذلك أهل الجزيرة لم يزل عنده بقية صالحة كافية من السليقة العربية ، فاذا قرؤا القرآن أو الحديث أو الاثر أو السيرة يفهمون المنى المتبادر باطمئنان ، فلا في نفرون من التوسع في البحث ولا يعيرون سمما للاشكالات ، فلا يحتاجون للتدقيقات والا بحاث التي تسبب التشديد والتشويش . يحتاجون للتدقيقات والا بحاث التي تسبب التشديد والتشويش . وأما غيره من الأمم الاسلامية فيتلقون العربية صنعة ويقاسون في كل لغة اذا مخضته الاذهان تعبت وتشتت فيه الافهام .

وربما جاز أن يقال في السادة الشافعية ، ولاسيما في علما مصر

منهم، ان انطباعهم على سهولة الانقياد سهات أيضاً دخول الفنون الدينية المستحدثة عليهم؛ ووداعة أخلاقهم تأبى عليهم إساءة الظن ما أمكن تحسينه، فبناء عليه حازت هدذه الفنون التصوفية المستحدثة قبولا عند علماء الشافعية الاواين فتبعهم الآخرون.

هذا وحيث قلنا ان من خاق المصر بين سهولة الانقياد ولاسما للحق ، وكذلك عاما الشافعية الأكراد كلهم أهل نظر وتحقيق، فـ لا يصعب حمل الشافعية على النظر في البدع الدنية خصوصاً ما شعلق منهـا عظنـات الشرك الجالب للمقت والضنك ، ولاشك أنهم يمثلون أوامر الله في قوله تعالى : ( انماكان قول المؤمنين اذا دعـوا الى الله ورسوله ليحكم بينهم ان يقولوا سمعنــا وأطعنــا وأولئك ه المفلحون ) . وقوله تعالى : (فان تنازعتم في شي ً فردوه الى الله والرسـول ان كنتم تؤمنون بالله واليـوم الآخر ) . وقوله تمالى : ( يا ايهـ الذين آمنوا أستجيبوا لله وللرسول اذا دعاكم لمـا يحييكم ). وقوله تعالى :(اتبعوا ما أنزل اليسكم من ربكم ولا تتبعوا من دونه أولياء). هذاو كثير من علماء الشافعية ، الاقدمين والمتأخرين، المنتصرون للمذهب السلفي السدديد المقاومون للبدع والتشديد؛ والحق ان التصوف المتذالي فيه لاتصح نسبته لمذهب مخصوص

فهذا الشيخ الجيلي رضي عنه حنبلي وصوفي .

قال الوسناذ الرئيسي: ان أخانا العالم النجدي يعلم أن ما أفاض به علينا لا غبار عليه بالنظر الى قواعد الدين وواقع الحال، وكفى عا استشهد به من الآيات البينات براهين دامغة، ولله على عبداده الحجة البالغة. وعبارة التردد التي ختم بها خطابه ، يترك بها الحكم لرأي الجمية، ماهي الا نزعة من فقد حرية الرأي والخطابة فارجوه وارجو سائر الاخوان الكرام أن لايتهيبوا في الله لومة لائم ، ورأي كل منا هو اجتهاده وما على المجتهد سبيل . وليعلموا ان رائد جميتنا هد ذه الاخراص ، فالله كافل نجاحها ، وغاية كل منا عزاز كلمة الله والله ضامن اعزازه ، قال تعالى : (ان تنصروا الله ينصركم)

نعم هذا النوع من الارشاد ، اعني الانتقاد على الاعتقاد ، هو شديد الوقع والصدع على التأثمين في الوهلة الاولى، لأن الآراء الاعتقادية مؤسسة غالباً على الوراثة والتقليد دون الاستدلال والتحقيق، وجارية على التعاند دون التقانع . على ان اعضاء جميتنا هذه وكافة علماء الهداية في الامة ، يشربون والحد لله من عين واحدة هي عين الحق الظاهر الباهر الذي لا يخفى على احد . فكل منهم يختلج في

فكرهما يخالج فكر الآخرين عينه أوشبهه، لكنه يتهيب النصريح به لغلبة الجهل على الناس واستفحال امر المدلسين . ويخاف من الانفراد في الانتقاد في زمان فشا فيه الفساد وعم البلاد والعباد ، وقل انصار الحق وكثر التخاذل بين الخلق .

ويسرني والله ظهور الممرة الاولى من جميتناهذه،اعني اطمئنان كل مناعلى اصابة رأيه ، واطلاعه على ان له في الآفاق رفاقا يرون مايراه ويسرون مسراه ، فيقوى بذلك جنانه وينطلق لسانه ، فيحصل على نشاط وعزم في اعلاء كلة الله ، ويصبح غير هيابلوم اللائمين ولا تحامل الجاهلين . ومن الحكمة استمال اللين والتدريج والحزم والثبات في سياسة الارشاد ، كما جرى عليه الانبياء العظام عليهم الصلاة والسلام . وقد بسطت ذلك في اجتماعنا الاول ، وسنلاحظه في قانون الجمعية الدائمة الذي نقرره ان شاء الله بعد استيفاء البحث في طريقة الاستهداء من الكتاب والسنة في اجتماعاتنا الآسية ، اما اليوم فقد انتهى الوقت وانتصف النهار .

## الاجتماع الخامس

يوم الاحد الحادى والعشرين من ذى القعرة سنة ١٣١٦

في الوقت الممين في اليوم المذكور تكامل الاجتماع واستعدت الهيئة للمداولة والسماع ، وقرأ كاتب الجمعيمة ضبط الجلسة السابقة حسب القاعدة المرعية .

قال الاستاز الرئيس: سنبحث بعد يومين في وضع قانون للجمعية الدائمة ، واني ارى ان نفوض للجنة منا من الذين سبق لهم دخول في جميات علمية ، أو الذين لهم وقوف على مباني الجمعيات القانونية ولا سيما الغربية المعروفة باسم ( اكادعيات ) لتنظم لنا هذه اللجنة سانحة قانون نضعها تحت البحث في الجمعية .

واني اكلف لهذه اللجنة أخانا السيد الفراتي ليقوم بكتابتها ، وأخانا السعيد الانكليزي ليفيد اللجنة عما يعلمه عن الاكاديميات وعن مجربات جمعيات ليفربول ورأس الرجاء ، واخواننا العلامة المصري والصاحب الهندي والمدقق التركي وهذاير أسهم لانه أسنهم (۱)، وهؤلاء خمسة أعضاء، فهل تستصوب الجمية ذلك وترى الكفاية والكفاءة ام تستدرك شيئا.

ثم ابتدر السعبر الونكليزي المقال مخاطباً الاستاذ الرئيس فقال: اننا مسلمي (ليفربول) حديثو عهدبالاسلام، ولنا اشكالات مهمة تتعلق ببحث اليوم اعني بطريقة الاستهداء من الكتاب والسنة، لان اكثرنا قد اهتدينا والحمد لله الى الاسلامية منتقلين اليها من (البروتستانتية) اي الطائفة الانجيلية لامن الكاثوليك اي الطائفة التقليدية، فنميل طبعاً لاتباع الكتاب والسنة فقطولانتي قول غير معصوم فيا ندين .وقدتر كنادين آبائنا وقومنا لنتبع دين محمد نبي الاسلام عليه الصلاة والسلام، لالنتبع الحني او الحنبلي او المالكي وان كانوا ثقاة ناقلين.

ولنا جمية منتظمة لها شعبتان في امريكاوجنوب افريقيا، و يحن راغبون ان نسمى سعياحثيثا في الدعوة للدين السامي الاسلامي المبين. والاقوام الذين ندعوه غالبهم متمدنون اي افكاره متنورة بالعلوم

<sup>&</sup>quot; (١) هو من ترك كاشفر لا من اتراك الروم.

والمعارف، وآكبر املنا معقود بهداية فئتين اثنتين الاولى البروتستان والثانية الزيادقة

اما أملنا في البرو تستان فلانهم منقلبو نحديثامن الكاثو ليكية، انقلابا ناشئًا عن ترجيحهم الاقتصار على الانجيل ومجموعة الكتب المقدسة متونا فقط ،اي باهمال الشروح والتفسيرات والمزيداتالتي لايوجد لها اصل صريح في الانجيل. والبروتستان في اوربا وأمريكا يزيدون على مائة مليون من النفوس كلهم مفطورون على التدين ، قليلو العناد في الاعتقاد ، مستعدون لقبول البحث والانقياد للحق بشرط ظهوره ظهوراً عقليا ؛ ولا سما اذا كان الحق ملاعًا لاسباب هجره الكاثوليكية من نحو: انكاره الرياسة لدينية والرهبانية ، والتوسل بالقديسين وطلب الشفاعة منهم ، واحترام الصور والماثيل، والدعاء لاجل الاموات، وبيع الغفران، والقول بان للبطارقة قوة قدسية وقوة تشريعية ، وان للبابا صفة العصمة عن الخطأ في الدين ، وان للاساقفة ومن دونهم من القسيسين مراتب مقدسة ، الى غير ذلك مما مُنتج في النصرانية سلطة دنية وتشديدات تعبدية لابوجد لها اصل في الانجيل .

وقد يشبه هؤلا. البروتستان في رأيهم فالمقليلة من اليهو دتمرف

باسم القرائين ، وهم الآخذون باصل التوراة والمزامـــــير النابذون للتلمود اي لتفسيرات ومزيدات الاحبار والحاخامين الاقدمين .

اما الفئة الثانية فهم الزنادقة المارقون من النصرانية كليا لعدم ملاءمتها للمقل، وهؤلاء في اوربا وامريكا كذلك يزيدون على مائة مليون من النفوس، غالبهم مستعدون اقبول ديانة تكون معقولة حرة سمحاء تريحهم من نصب الكفر في الحياة الحاضرة فضلاعن العذاب في الآخرة.

ومن غريب نتائج الندقيق: ان افراد هذه الفئة كلا بعدو اعن النصرانية نفورا من شركها وخرافاتها وتشديداتها، يقربون طبعامن التوحيد والاسلامية وحكمتها وسماحتها.

فبناء على هذه الآمال ترى جمعية (ليفربول) اهمية عظيمة لتحرير مسألة الاستهداء من الكتاب والسنة، وتصوير حكمة وسماحة الدين الاسلامي للعالم المتمدن. فارجو حضرة الاستاذالرئيس ان يسمح لي بتفهم مسألة الاستهداء على اسلوب المحاورة والمساجلة مع بعض الاخوان الافاضل في هذا المحفل العلمي العظيم.

فاجابه الوستاذ الرئبي بقوله له: ساجل من شئت وخاطب من اردت فالاخوان كلهم علماء افاضل حكاء .

فقال السعير الونكم بزي مخاطبا العالم النجدي. انك يامو لاي قد صورت في مقدمة خطابك في التوحيد من هو المسلم والزمته العمل بالكتاب والسنة ، فأرجوك ان تعرفني او لا ماهو الكتاب وماهي السنة .

فقال العالم العربي: اما (الكتاب) فهو هذا القرآن الذي وصل الينا بطريق لاتحتمل الشبهة فيه لاجماع الكلمة واتفاق الامة عليه ، وحفظا في الصدور ، وضبطافي السطور مع الحرص العظيم على كيفية ادائه لفظا وعلى هيئة املائه كتابة ، ومع الاعتناء الكامل في تحقيق أسباب النزول ومكانه ووقته ، ومع حفظ اللغة العربية المضرية القرشية التي نزل بهاباتقان لامن يد عليه . وبقاء القرآن محفوظاً من التحريف والتغيير وموجبات الربب الى الآن هو أحد وجوه اعجازه، حيث جاء مصدقا لقوله تعالى فيه : (انا نحن نزلنا الذكر وانا له لحافظون) .

اما (السنة) فهي ماقاله الرسول عليه الصلاة والسلام او فعله او اقره، ولم يكن صدر منه ذلك على بيل الاختصاص او الحكاية او العادة ؛ وقد اعتى الصحابة ولا سيما التابعون وتابعوهم رضي الله عهم بحفظ السنة حديثها وآثارها وسيرها غاية الاعتناء ؛ وناقلوها

بالرواية والسند المتسلسل متحرين الوثوق منتهى مراتب التحري والتثبت؛ وقد حازت بعض مدونات السنةوثوقا تاما وقبولا عامافي الامة فوصاتنا بكال الضبط خصوصا منها الكتب الستة.

قال المتير الونكليزى لايشك احد حتى العدو والمفائد في انه لم تبلغ ولن تبلغ امة من الامم شأو المسلمين في اعتنائهم بحفظ القرآن الكريم وضبطهم التاريخ النبوي او السنة، وكذلك يقال في اعتنائهم باللغة العربية التي هي آلة فهم الخطاب.

وبالنظر الىذلك كان يجب ان نحرر الشريعة الاسلامية احسن تحرير، فلا يوجد فيها ماوجد في غيرها بسبب عدم ضبط اصولها من اختلافات ومباينات مهمة بين العلماء الائمة ، فارجوك ان تبين لي ماهو منشأ هذا التشتت الذي نراه في الاحكام .

اجابه العالم النجرى: ان الاختلافات الموجودة في الشريعة ليست كما يُظنَن شاملة للاصول ، بل اصول الدين كلها والبعض من الفروع متفرق عليها لان لها في القرآن او السنة احكاما صريحة قطعية الثبوت ، قطعية الدلالة ، او ثابتة باجماع الامة الذي لا يجوز المقل فيه ان بكون عن غير اصل في الشرع .

اما الخلافات فأعا هي في فروع تلك الاصول وفي بعض الاحكاء

التي ليس لها في القرآن او السنة نصوص صريحة ، بل بعض علما والصحابة رضي الله عنهم وفقها والتابعين ومن جا بعده من الأغة المجتهدين أخذوا تلك الاحكام التي تخالفوا فيها اما تلقياً من بعض الصحابة ، فكل قلد من صادف ؛ واما استنبطوها اجتهاداً من نصوص الكتاب او السنة بالمدلول المحتمل ، او بالمفهوو الاقتضام ، او من قرائن الحال او قرائن المقال ، او بالتوفيت او بالتخريج او التفريع او القياس ، او باتحاد العلة او باتحاد النتيجة او بالتأويل او الاستحسان . وهذه الاحكام الخلافية كلها ترجع الى دلائل اما قطعية الثبوت ظنية الدلالة ، او ظنية الثبوت ظنية الدلالة . ولكل واحد من المجتهدين اصول في التطبيق وقو انين في الاستنباط ولكل واحد من المجتهدين اصول في التطبيق وقو انين في الاستنباط يخالف فيها الآخر ، ومنشأ معظمها الخلافات النحوية والبيانية .

ثم ان أكثر الخلافات هي في مسائل المعاملات ، وعلى كل حال جاحدها لا يكفّر باتفاق الائمة ، بل المتخالفون لا يفسق بمضهم بعضا اذا كان التخالف عن اجتهاد لاعن هوى نفس او تقصير في التتبع المكن للمقيم في دار الاسلام (مرحى).

قال السعيد الانكليزى: أبي اشكر لدعلى مااجملت واوضحت عير انك لم تذكر في جملة أسباب الاختلاف في اعتبار الناسخ

والمنسوخ بين آيتين او حديثين، أو آية وحديث، وأبي اظن أن ذلك من اعظم اسباب الاختلاف في الاحكام .

اجابه العالم النجري: ان نواسخ الاحكام قليلة ومعلومة، والخلاف فيها اقل ، لان النسخ في زمن النشريع لم يحصل الاعن حكمة ظاهرة كالتدريج في منع السكر حالة الصلاة ثم تعميم منعه . وكتفيير المقتضى للتوارث بالاخاء وهو القطيعة التي حصلت بين المهاجرين وذوي ارحامهم في بدء الامر ، ثم لما تلاحقوا بعد فتح مكة نسخ ذلك وجعل التوارث بالنسب . وكالدعوة في الاول للتوحيد والدين عجرد الموعظة بدون جدال ، ثم به بدون صدع ، ثم به بدون قتال، ثم به في اهل جزيرة العرب فقط (۱) ثم بتعميمه مع قبول الجزية و الحراج من غيره (مرحى) .

قال السعير الانكليزي: إن ماوصفت من اصول الاجتهاد وقوانين استنباط الاحكام قد انتج خلاف مايأم الله به في قوله تعالى: ( اقيموا الدين ولا تفرقوا فيه ) ، وخلاف ما قتضيه الحكمة فهل من وسيلة سهلة لرفع هذا التفرق .

<sup>(</sup>١) شرع الاسلام او السيف خاصاً باهل جزيرة العرب بقصد أحكام الوحدة السياسية في الوحدة الجنسية ، لا كما يتوهم الطاعنون في الاسلامية انها لم تقم آلا بالسيف .

اجابه العالم النجرى: أبي لااهتدي لذلك سبيلا (١) ،ولمل في الاخوان من يتصور وسيلة لهذا الامرالمهم.

فابتدر العمرم المصري مخاطبا السعيد الانكليزي وقال: ان رفع الخلاف غير ممكن مطلقاً ولكن يمكن تخفيف تأثيراته . وذلك انه لما كان معظم الاختلاف كما قرره اخو با العالم النجدي في الفروع دون الاصول ، وفي السنن والمندوبات والصغائر والمكروهات دون الاسمائر والواجبات والكبائر والمنكرات ؛ وكان اكثر الامة ه العامة الذين لا يقدرون ان عيزوا بين الواجب والسنة والمندوب ، وبين النفل والمباح ؛ او يفرقوا بين الكفر والحرام ، وبين الكبيرة والصغيرة والمكروه تنزيها والنقوى ؛ بل تنقسم الاحكام كلها في نظره الى نوعين اصليين فقط : مطلوب و محظور ، و بتعبير آخر الى حلال وحرام ، وكانت احكام الشريعة كثيرة جدا ، فالعامة يجدون انفسهم مكلفين عا لا يطيقون الاحاطة ععرفته فضلا عن القيام به ،

<sup>(</sup>١) الاديان والمذاهب كلها مصابة بالانشقاق ، فهذه البرتستانية ، في ظرف مائتي سنة نفرقت الى مايزيد على مائتي فرقة ، وهذه احكام الاحوال الشخصية من نكاح و نحوه في النصرانية تختلف فيها بين الكنائس أو بين رؤساء كل كنيسة اختلافا لا يهتدى معه الى نتيجة .

ويرون ان لامناص لهم من النهاون في اكثره او بعضه ، نيقوم احده بالبمض دون البعض ،فيأتي بالنفل ويتهاون بالواجب ويتقي المكروه ويقدم على الحرام ، وذلك كما قلنا لاستكثاره الاحكام وجهله عرابها في النقديم والتأخير (۱).

بنا على ذلك أرى لو ان فقها الامة كما فرقوا مرانب الاحكام على المسائل ، يفرقون المسائل ايضا على مراتب في متون مخصوصة ؛ فيعقدون لكل مذهب من المذاهب كتابا في العبادات ينقسم الى أبواب و فصول تُذكر في كل منها الفرائض والواجبات فقط، وتنظوي ضمنها الشرائط والاركان بحيث يقال ان هذه الاحكام في هذه المذاهب هي اقل ما تجوز به العبادات .

ويعقدون كتابا آخر ينقسم الى عين تلك الابواب والفصول، تذكر فيها السنن بحيث يقال ان هـذه الاحكام ينبغي رعايتها في اكثر الاوقات .

ثم كتابا ثالثا مثل الاولين تذكر فيه سنن الزوائد، بحيث يقال ان هذه الاحكام رعايتها اولى من تركها .

وعلى هذا النسق يوضع كتاب للمنهيات، يقسم الى ابواب وفصول تعدفيها المكفرات والكبائر، وكذاالصغائر والمكروهات، ومثل ذلك تقسم كتب المعاملات على طبقات من الاحكام الاجماعية أو الاجتهادية او الاستحساسة.

فبمثل هذا الترتيب يسهل على كل من العامة ان يعرف ماهو مكلف به في دينه ،فيعمل به على حسب مراتبه وامكانه، وبه ــ ذه الصورة تظهر سماحة الدين الحنيف ، ويصير المسلم مطمئن القلب، مشكه كمثل تاجر له دفاتر و قيو دو حسابات ومو ازنات منتظمة فيعيش مطمئن الفكر . وكم بين هذا الناجر و بين تاجر آخر حساباته في اوراق منتثرة ومعاملاته مشتنة متزاحة في فكره ، لا يعرف ماله وما عليه ، فيعيش عمره مرتبك البال مضطرب الحال ( مرحى ) .

قال المحرث المجنى: اننا معاشر اهل اليمن ومن يلينا من اهل الجزيرة ، كما اننا لم نزل بعيدين عن الصنائع والفنون فكذلك لم نزل على مذهب السلف في الدين، بعيدين عن التفنن فيه ومسلكنامسلك اهل الحديث واكثرنا يخرج الاحكام على اصول اجتهاد الامام زيد ابن على بن زين العابدين ، او اصول الامام احمد بن حنبل . وأيي أذكر للاخوان حالتنا الاستهدائية عسى ان الذكرى تنفع المؤمنين؛

وعسى أن يعلم المسلمون ولا سيما الاتراك ومن يحكمون النامن اهل السنة ، لا كما يوهمون أو يتوهمون ، فأقول أن المسلمين عندنا على ثلاث مراتب : العلماء والقراء والعامة .

فالطبقة الاولى: العلماء ، وهم كلمن كان متصفا بخمس صفات:

١ ـ ان يكون عارفا باللغة العربية المضرية القرشية بالتعلم والمزاولة معرفة كافية لفهم الخطاب، لامعرفة احاطة بالمفردات ومجازاتها ، وبقو اعدالصرف وشو اذه ، والنحو و تفصيلاته ، والبيان و خلافاته ، والبديع و تكلفاته ، مما لا يتيسر اتقانه الا لمن يفني ثلثي عمره فيه ، مع انه لاطائل تحته ولا لزوم لا كثره الا لمن اراد الادب

٧ ـ ان يكون قارئا كتاب الله نمالي قراءة فهم للمتبادر من معاني مفرداته وتراكيبه ،مع الاطلاع على اسباب النزول ومواقع الكلام من كتبها المدونة المأخوذة من السنة والآثار وتفاسير الرسول عليه السلام ،او تفاسير اصحابه عليهم الرضوات ، ومن المعلوم ان آيات الاحكام لاتجاوز المائة والحسين آية عدا (١).

<sup>(</sup>١) وقد احاط بها التفسير الاحمدي الهندي .

٣- ان يكون متضلعا في السنة النبوية المدونة على عهد التابعين وتابعيهم، او تابعي تابعيهم فقط، بدون قيد عائة الف اومائتي الفحديث، بل يكفيه ماكنى مالكافي موطئه واحمداً في مسنده. ومن المعلوم ان احاديث الاحكام لاتجاوز الالف وخمسائة حديث ابدا (١).

إن يكون واسع الاطلاع على سيرة النبي صلى الله عليه وسلم واصحابه واحوالهم من كتب السير القديمة والتواريخ المعتبرة لاهل الحديث كالحافظ الذهبي وابن كثير ومن قبلهم، وكابن جرير وابن قتيبة ومن قبلهم كالك والزهري وأضرابهم.
 أن يكون صاحب عقل سليم فطري لم يفسد ذهنه بالمنطق والجدل التعليميين والفلسفة اليو ناية والالهيات الفيثاغورسية، وبابحاث الكلام وعقائد الحكاه ونزعات المعتزلة، واغرابات وبابحاث الكلام وعقائد الحكاه ونزعات المعتزلة، واغرابات

<sup>(</sup>١) وقدد احاط بها الامام الشوكاني اليمني . ( لعل المؤاف يشير الى كتاب منتقى الاخبار الذي شرحه شوكاني ) .

<sup>(</sup> ٢ ) قد حقق الغربيون الله لاثمرة من المنطق كلياً فأهملوه، مع انهم يعتنون بالبحث عن وسائط نفاه المحاوات. ( ان المؤلف يعبر بالمنطق عن المنطق المحض، لان الغربيين لم يهملو المنطق كلياوا عا خرجوا به عن النظريات المحضة ).

الصوفية، وتشديدات الخوارج، وتخريجات الفقهاء المتأخرين، وحشويات الموسوسين، وتزويقات المراثين وتحريفات المدلسين (مرمى).

فآهل هذه الطبقة يستهدون بانفسهم ولايقلدون الابعد الوقوف على دليل من قلدون ، فاذا وجدوا في المسألة قرآنا ناطقالا تتحولون عنه لنبره مطلقاً ، وإذا كان القرآن محملاً لوجوه ، فالسنة قاضية عليه مفسرة له . ثم مالم مجدوه في كتاب الله أخذوه من صحيح سنة رسول الله صلى الله عليــه وسلم سواء كان الحديث مستفيضاً ام غير مستفيض ، عمل به أكثر من واحد من الصحابة المجتهدين ام لم يعمل به الا واحد فقط ، ومتى كان في المسألة حديث صحيح لا يعدلون عنه الى اجتهاد . ثم اذا لم مجدوا في المسألة حديثًا بأخذون باجماع علماء الصحابة ، ثم يقول جماعة من الصحابة والتابعين ولا يتقيدون بقوم دون قوم . فان وجدوا مسألة يستوي فيهــا قولان رجحوا أحدهما عرجح بقوم فيالفكر ، لا تبعون فيه اصولا موضوعة غير مشروعة، او طرقا مقررة غير مرفوعة . وأهل هـذه الطبقة عندنـا، ينورون اذهانهم باصول استدلالات الامام زبد رضي الله عنه او غيره من الأعة في تخربجهم الاحكام واستنباطها من النصوص بدون تقيــد

بتقليد احدم خاصة دون غيره . لانهم لايجوزون اتباع امام اذا رأوا ماذهب اليه في المسألة بميدا عن الصواب ، فلا يقلدون احدا تقليدا مطلقا كانه ني مرسل .

والطبقة الثانية ه : القراء ، وه الذين يقرأون كتاب الله تعالى قراءة فهم بالاجمال مع اطلاع على جملة صالحة من سنةرسول الله صلى الله عليه وسلم ، فهؤلاء يستهدون في اصول الدين بانفسهم لامها مبنية غالبا على قرآن ناطق او سنة صريحة ، او اجماع عام مفسر لغير الناطق والصريح .

واما في الفروع فيتبعون احد العلماء الموثوق بهم عندالمستهدي من الاقدمين او المعاصرين ، بدون ارتباط بمجتهد مخصوص او عالم دون آخر ، مع سماع الدليل والميل الى قبوله كماكان عليه جمهور المسلمين قبل وجود التعصب للمذاهب .

والطبقة الثالثة هم العامة ،وهؤ لا يهديهم العلما ومع بيان الدليل بقصد الاقناع ، فالعلما عندنا لا تجسرون على ان يفتوا في مسألة مطلقا مالم يذكروا معها دليلها من الكتاب و السنة او الاجماع ، حتى ولوكان المستفتى اعجميا اميا لايفهم ماالدليل ، وطريقتهم هذه هي طريقة الصحابة كافة والتابعين عامة والاعمة المجتهدين والفقها المستفتى المستفتى عامة والاعمة المجتهدين والفقها

الاولين من اهل القرون الاربعة اجمعين (مرمى).

والتزام علماننا هذه الطريقة مبني على مقاصد مهمة اعظمها تضييق دائرة الجراءة على الافتاء بدون علم ، وفي هذا النضييق على العلماء توسعة على المسلمين وسدا لباب التشديد في الدين والتشويش على القاصرين ، ولهذه الحكمة البالغة بالغالله ورسوله في النكير على المتجاسرين على التحليل والتحريم والمستسلمين لمحض التقليد .

فالعالم عند الايستطيع الله يحذر و يخاف من عش السائل ولا انف ان يقف عند الاادري » ، بل يحذر و يخاف من غش السائل و تغريره اذا اجابه بان فلانا المجتهد يقول ان الله احل كذا او حرم كذا ، لان السائل لا يعلم ما يعلم هو من ان هذا المجتهد الذي ليس عمصوم كثيراً ما يخالف في قوله من هو افضل منه من الصحابة والتابعين ، ومن انه يتردد في رأيه و حكمه كم اجتهد وكم رجع ، ومن ان اكثر دلائله اما ظنية الثبوت او ظنية الدلالة او ظنيتها ، ومن انه ين سلب وايجاب ونني واثبات . وكم زيف اصحابه اجتهاده ورأوا غير مارآه، ومن انه اي المجتهد اعااجتهد لنفسه و بلغ عذره عند ربه، وصرح بعدم جواز ان يتبعه احد فيا احتهد و تعرأمن تبعة الخطأ .

فهذا (الامام مالك) رضي الله عنه يقول :مامن احد الاوهو مأخوذ من كلامه ومردود عليه الارسول الله صلى الله عليه وسلم ونقل المؤرخون ان المنصور لما حج واجتمع بمالك اراده على النهاب معه ليحدل الناس على الموطأ كما حمل عثمان الناس على المصحف ، فقال مالك لاسبيل الى ذلك لان الصحابة افترقوا بعد وفاة النبي عليه الصلاة والسلام في الامصار ، بريد ان السنة ليست بمجموعة في موطئه الذي جمع فيه مرويات اهل المدينة .

وحُكي في اليواقيت والجواهر ان ( ابا حنيفة ) رضي الله عنه كان يقول : « لا ينبغي لمن لا يعرف دليلي ان يأخذ بكلامي » . وكان اذا افتى يقول : هذا رأي النعمان بن ثابت ، يعني نفسه ، وهو احسن ماقدرنا عليه، فمن جاء باحسن منه فهو اولى بالصواب .

وروى الحاكم البيهقي ان الشافعي) رضي الله عنه كان يقول: اذا صح الحديث فهو مذهبي ، وفي رواية اذا رأيم كلامي يخالف الحديث فاعملوا بالحديث واضربوا بكلامي الحائط . وانه قال يوما للمزيي : ياإبراهيم لاتقلدني فيما اقول وانظر في ذلك لنفسك فانه دين . وكان يقول : لاحجة في قول احد دون رسول الله صلى الله عليه وسلم .

ويروى عن ( احمد بن حنبل ) رضي الله عنه انه رأى بعضهم يكتب كلامه فانكرعليه وقال: تكتب رأيا لعلتي ارجع عنه . وكان يقدل ليس لاحد مع الله ورسوله كلام . وقال لرجل: لاتقلدني ولا تقلدن مالكا ولا الاوزاعي ولا الحنني ولا غيره، وخذالاحكام من حيث اخذوا من الكتاب والسنة وأسس مذهبه على ترك التأويل والترقيع بالرأي واتباع الغير فيما فيه طريق العقل واحد .

ونقل الثقاة ان سفيان الثوري رضي الله عنه لما مرض مرض الموت دعا بكتبه فغرقها جميعها .

ورُوي عن ابي بوسف وزفر رحمها الله تعالى الههاكانا بقولان لا محل لاحد ان يفتي بقولنا مالم يعلم من ابن قلنا . وقيل لبعض اصحاب ابي حنيفة ، فقال: لا نه او ي من النه عنيفة ، فقال: لا نه او ي من الفهم مالم نؤت، فأدرك مالم ندرك ، ولا يسعنا ان نفتي بقوله مالم نفهم دليله ونقنع (مرمى).

ثم قال: ايها الاخوان الكرام قد اطلت المقال فاعذروني، فأني من قوم ألفوا ذكر الدليل وان كان معروفامشهوراً، وقد ذكرت طريقة علما و العرب في الجزيرة منوها بفضلها لا بفضلهم على غيرهم، كلابل غالب علما و سائر الجهات احد ذهنا وادق نظرا و اغزر مادة واوسع علماً ، ولذلك لم نزل نحن في تمجب وحيرة من نظر اولئك العلماء المتبحرين في أنفسهم المجز عن الاستهداء وقولهم بسد باب الاحتماد .

نعم لم يبق في الامكان ان يأتي الزمان بامثال ابن عمروابن العباس، او النخعي و داود، او سفيان و مالك، او زيد وجعفر، او النعمان والشافعي، او احمد والبخاري رضي الله عنهم أجمعين، ولكن متى كلف الله تمالى عباده بدين لا يفقهه الا امثال هؤلاء النو ابغ العظام؛ أليس اساس ديننا القرآن وقد قال تعالى عنه فيه: (انا جعنناه قرآنا عربيا لعلكم تعقلون). وقال تعالى: (كتاب فصلت آياته قرآناعربيا) وقال تعالى: (ولقد يسرنا القرآن للذكر فهل من مد كر) وقال تعالى: (أفلا يتدبرون تعالى: ( ولقد انزلنا اليك آيات بينات) وقال تعالى: (أفلا يتدبرون القرآن). فا معنى دعوى العجز والتمثل عمن قالوا: (قلوبنا غلف)، حمانا الله تعالى (مرمى).

اما السنة النبوية أفلم تصل الينا مجموعة مدونة بهمة أعة الحديث جزاه الله خيرا، الذين جابوا الاقطار والبلاد التي تفرق اليها الصحابة رضي الله عنهم بسبب الفتوحات والفتن فجمعوا متفرقاتها ودونوها، وسهلوا الاحاطة بها عمالم يتسهل الوقوف عليه لغير افراد من علماء

الصحابة الذن كانوا ملازمين الني عليه السلام.

وكذا يفال في حق أسباب النزول ومواقع الخطاب ومعاني الغريب في القرآن والسنة ، فان علماء التابعين وتابعيهم والناسجين على منوالهم رحمهم الله لم يألوا جهداً في ضبطها وبيانها .

وكذلك الائمة المجتهدون والفقهاء الاولون علمونا طرائق الاستهداء والاجتهاد، والاستنباط والتخريج والتفريع، وقياس النظير على النظير، فهم ارشدونا الى الاستهداء وما احد منهم دعانا الى الاقتداء به مطلقا (مرمى).

ثم أنا أذا أردنا أن ندقق النظر في مرتبة علم أولئك المجتهدين العظام لانجد فيهم علما وهبياً أو كسبياً خارقا للعادة ، فهذا الإمام الشافهي رحمه الله ،وهو أغزره مادة وأول وأعظم من وضع صولا لفقه ، نجده قد أسس مذهبه على اللغة فقط من حيث: المشترك والمتباين والمترادف ، والحقيقة والمجازو الاستعارة والكناية والشرط والحزاه ، والاستثناء المتصل والمنفصل والمنقطع ، والعطف المرتب وغير المرتب ، والفور والتراخي، والحروف ومعانيها ، الى قواعد أخرى لاتخرج عن علم اللغة . واتبع أبا حنيفة في أدخاله في أصول مذهبه بعض قو أعدم نطقية مثل : دلالة المطابقة ، والتضمن والالتزام، مذهبه بعض قو أعدم نطقية مثل : دلالة المطابقة ، والتضمن والالتزام،

ومعرفة الجنس والنوع والفصل والخماصة والعرض، والمقدمتين والنتيجة والقياس المنتج. واتبعه ايضاً في قياس ما لم يردفيه قرآن او حديث على مأورد فيه؛ وهكذا فتح كل من اولئك الائمة العظام لمن بعده ميدانا واسعا، فحاء أتباعهم ومدوا الاطناب واكثروا من الابواب، وتفننوا في الاشكال وتنويع الاحكام، واحدثو اعلمي الاصول والكلام. وهذا التوسيع كله ليس من ضروريات الدين بل ضرره اكثر من نفعه، وما اشبه الامورالدينية بالامورالمعاشية: كلا زاد التأنق فيها قصد استكار أسباب الراحة مسلبت الراحة.

والقول الذي فيه فصل الخطاب: ان الله سبحانه وله الحكم لم يرض منا ان تتبع الاعلم الافضل، بل كلفنا بان نستهدي من كتابه وسنة رسوله على حسب امكانا وطاقتناوهو يرضى منا بجهدناحيث قال تعالى: (لايكلف الله نفسا الا وسعها)، فنسأل الله التوفيق لسواء السبيل.

قال الوستافر الرئيس : أبي احمد الله على توفيقه ايانا الى هذا الاجتماع المبارك ، الذي استفدنا منه مالم نكرف نعلمه من قبل عن حالة اخواننا واهل ديننا في البلاد المتباعدة . ولم يكن يسمع بعضنا عن بعض شيئا الا من السواح الغرباء الجهلاء الذين لا يعرفون

مايصفون ؟ او من اهل السياسة والعلماء المتشيمين لهم ، الذين ربما عوهون الحق بالباطل بقصد تفريق الكلمة ومنع الائتلاف (مرمى) .

أ ثم قال : هذا واليوم قدانسحب ذيل الظل وقرب الزوال واذن لنا الوقت بالانصراف .

## الاجتماع السادس

بوم الاثنين الثاني والعشري من ذى القعرة سنة ١٣١٦

في الضحى الاول من اليوم المذكور تألفت الجمعية حسب معتادها ،وقرى الضبط السابق ، واستعدت الاذهان لتلقي ما يفيضه الله على ألسنة اهل الاعان من الاخوان .

قال الوستاذ الرئيس خاطبا « الشيخ السندي » : انكيامو لانا لم تشاركنا في البحث الى الآن، فنرجوك ان تتكرم على اخو انك نبذة من عرفانك تنور بها افكارنا . وترجوك ان لاتحتشم من التلعثم في بعض التعبيرات اللغوية لغلبة العجمة عليك ، فان لك اسوة بالفيروز ابادي والسمدو الفخر وغيره .

فقال الشيخ السنري: انكم ايهاالسادة الاخوان ، سراة افاضل الزمان ، وسباق فرسان كل ميدان ، قد افدتم وأجدتم ، ولم تتركوا لقائل من مجال ، ولا لمثلي غير الاصغاء والامتثال . وأبي احب ان

أذكر لكم حالتي وفكرتي قبل هذه الاجتماعات، وماأثرته في هذه المفاوضات، فاقول:

انبي من خلفاء الطريقة النقشبندية ، اذكان والدي المرحوم هو ناقل هذه الطريقة للاقاليم الشرقية والجنوبية في الهند، وقدصرت بعدوالدي مرجعا لعامة خلفائها ، ثم جرت لي سياحات مكررة في تلك الارجاء وفي أيالات كاشفر وقازان حتى سيبيريا وتلك الانحاء ، وبسبب حرصناعلي تعميم طريقتنا ، صار لها شيوع مهم وانتشار عظيم بين مسلمي هاتيك الديار .

ومن المعلوم ان طريقتنا من اقرب الطرائق للاخلاص واقلها انحرافا عن ظاهر الشرع ؟ وهي مؤسسة على الذكر القلبي وقراءة ورد خواجكان ، ومراقبة المرشد والاستمداد من الروحانيات . واني لم اكن افكر قط في ان الـذكر وقراءة الورد على وجه راتب فيه مظنة البدعة او الزيادة في الدين ، ولا ان المراقبة والاستفاضة والاستمداد من ارواح الانبياء والصالحين فيها مظنة الشرك ، الى ان حضرت هذه الاجتماعات المباركة فسممت وقنعت وأقلمت والحمد لله. على اني عنمت ابضا على ان المطف في الامر بالنصيحة والموعظة الحسنة ، عسى ان اوفق لهداية جماهير النقشبندية في تلك والموعظة الحسنة ، عسى ان اوفق لهداية جماهير النقشبندية في تلك

البلاد، و لى تصحيح وجهتهم بأن يذكروا الله قلباً ولسانا بدون عدد مخصوص، مين، قياما وقعوداً وعلى جنوبهم بدون هيئة أو كيفية معينة ، متى شاؤا وارادوا بدون وقت مرتب، فرادى ومجتمعين بدون تداع . وان يتركوا المراقبة ويستعيضوا عها بالدعاء بالغفران والرحمة لكل من الشيخ بهاء لدين النقشي مرشده الاعلى ولخليفته مرشده الادنى الذي ه مبايدوه .

وقد فتح الله علي بركة جميتنا هذه فهم اسباب ميل المسامين في ها يك البلاد ، صالحهم وفاسقهم ، للانتساب الى احدى الطرائق الصوفية ، وكنت قبلا أحمل ذلك على مجرد اخلاص المرشدين ، والان اتضح لي أن السبب هو : أن السادة الفقها عند نامن الحنفية والشافعية قد ضيقوا على المسلمين العبادات تضييقاً لا يعلم ان الله تعالى يطلبه من عباده ، وكثروا الاحكام في المعاملات تكثيراً ضيع الناس وشوش الافتاء والقضاء ، حتى صار المسلم لا يكاد يمكنه أن يصحح عبادته أو معاملته مالم يكن فقيها .

فتوسيع الفقهاء دائرة الاحكام أنتج تضييق الدين على المسلمين تضييقاً اوقع الامة في ارتباك عظيم،ارتباكا جعل المسلم لايكاد يمكنه ان يعتبر نفسه مسلماً ناجياً لتمذر تطبيق جميع عباداته ومعاملاته على ما يتطلبه منه الفقها المتشددون الاخذون بالعزائم، فبذلك اصبح الجمهور الاكبر من المسلمين يعتقدون في أنفسهم التهاون اضطراراً ، فيهون عليهم التهاون اختياراً كالغريق لا يحذر البلل .

لانه كيف يطمئن الحنفي العامي حق الاطمئنان في الاستبراء لتصح طهارته ، وكيف يحسن مخارج الحروف كلها وقد أفسدت العجمة لسانه لتصح صلاته؛ وكذلك كيف يصحح الشافعي العامي نيته على مذهب امامه في الصلاة ، او يعرف شددات الفاتحة الثلاث عشرة و نتبه لاظهارها كلها ليكون أدى فريضته .

بل أي عامي يعرف وصف الكلام، ومعنى الاستوا، وتأويل الوجه واليد واليدين، وتعيين الجزء الاختياري، واضافة الاعمال له اولله، الى غير ذلك، ليكون عند الحنفية الماتريدية والشافعية الاشاعرة مسلماً مقلداً يرجى له قبول الإعان. و من من العامة يحيط علما بكل ما ثبت بالنص القاطع حتى صفرة بقرة بني اسرائيل مشلا، لكيلا يعتقد خلافه في كفر فيحبط عمله ومن جملته انفساخ نكاحه.

وكم من مسلم بحكم عليه الفقيه الشافعي بأنه نسل سفاح ومقيم

على السفاح وراض لمحارمه بالسفاح ،الى غير ذلك مما ينافي سماحة الدين ومزية التدين به في الدنيا قبل الآخرة .

وه القائلون: أن العلم حجاب، وبلمحة تقع الصلحة، و بنظرة من المرشد الكامل يصير الشقي وليا ، وبنفخة في وجه المريد أو تفلة في فه تطيعه الافعى وتحترمه العقرب التي لدغت صاحب الغار عليه الرضوان، وتدخل تحت امره قوانين الطبيعة. وهم المقررون: بان الولاية لاينافيها ارتكاب الكبائر كلها الا الكذب، وان الاعتقاد اولى من الانتقاد، وان الاعتراض يوجب الحرمان، اي ان تحسين الظن بالفساق والفجار أولى من الامر بالمعروف والنهي عن المنكر الى غير ذلك من الاقوال المهونة للدين والاعمال التي عن المنكر الى غير ذلك من الاقوال المهونة للدين والاعمال التي تعتأنس به نفوس الجاهاين.

على ان الناس لو وجدوا الصوفية الحقيقيين ؛ وأين ه ؛ لفروا منهم فراره من الاسد ، لان ليسعند هؤلا التوسل بالاسباب العادية الشاقة لتطهير النفوس من امراض افراط الشهوات ، وتصفية القلوب من شوائب الشره في حب الديا ، وحل الطبائع بوسائل القهر والتمرين على الاستئناس بالله وبعبادته عوضاعن الملاهي المضرة ، وذلك طبا للراحة الفكرية والعيشة الهنية في الحياة الديبا والسعادة الابدية في الآخرة . وأين الهوين السالف البيان لصوفية الزمان من هذه المطالب الهذيبية الشاقة ؛ ومن حقائق العرفان المعنوية التي لا يعرفها ويتلبس بها الامن وفقه الله وكشف عن بصيرته ، وذلك نحو العرفان عن يقين واعان : ان من اعز كلة الله أعزه الله ، ومن نصر الله نصره الله ، ومن توقع الحير أو الشر جازما نال ما توقع . ومن تصفو نفسه يلهم رشد ، ومن انكل على الله حقاكفاه الله ماأهمه ، ومن دعا الله مضطرا أجاب دعاء ، الى غير ذلك من الحقائق المقتبسة من القرآن واسر ارحكمة سيد ولد عدنان خلى الله عليه وسلم . (مرمى) .

قال الوستاز الرئيس: قد أحسن أخو باالشيخ السندي توصيفه المتفقهة المتشددة والمتصوفة المخففة ، وأبي ملحق تقريره عا يناسب ان يكون مقدمة تاريخية لبحث التصوف فاقول:

قد كان التنسك في المسلمين شيمة لاكثر الصحابة والتابعين، ثم ان التوسع في الدنيا قلل عدد المتنسكين، فصار لاهله حرمة خصوصة بين الناس. وصار بعض المتفرغين يقصدون بيل هذه الحرمة بالتلبس بالتنسك والزام النفس بالتمرن عليه ؛ وحيث كان من لوازم استحصال تلك الحرمة اظهار التقشف اتخذوا الصوف دثاراً واسم الفقر شعاراً ، فغلب عليهم اسم الصوفية واسم الفقراء. ثم ان بعض العلماء من هؤلاء المعتزين بالتنسك ، أحبو التميز بالرياسة أيضاً ، فصاروا يدعون الناس الى التنسك ويرشدونهم الى طرائق النمرن عليه ، ومن هنا جاء اسم الارشاد واسم الطريق .

وحيث كانت ارادة الاعتزاز بالدين ارادة حسنة لان فيها اعزازاً لكامة الله، فلا يؤخذ شي على المرشدين الاولين ولا على البعض النادر من المتأخرين ولو من اهل عهدنا هذا كالسادات السنوسية في صحراء أفريقيا .

أما دخول الفساد على التصوف واضراره بالدين وبالمسلمين مما ذكره أخونا الشيخ السندي وغيره من الاخوان الكرام ، فقد نشأ من أن بعض المرشدين من أهل القرن الرابع، لما رأوا توسع الفقهاء في الشرع وتفنن المتكلمين في العقائد، فهم كذلك اقتبسوا من فلسفة فيشاغورس وتلامذته في الالهيات قواعد، وانتزعوا من لاهوتيات الكتابيين والوثيين جملا، وألبسوها لباسا

اسلاميا فجعلوه علما مخصوصا ميزوه باسم علم التصوف، أوالحقيقة، أو الباطن .

وهكذا بعدأن كان التصوف عملا تعبديا محضا جعلوه فنا نظريا اعتقاديا محتا .

ثم جا منهم في القرن الخامس ومابعده بعض غلاة دهاة ، رأوا بالا في جهل اكثر الامة لان يحوزوا بينهم مقاما ، كقام النبوة بل الالوهية ، باسم لو لاية والقطبانية أو الغوثية ؛ وذلك عا يدعون من القوة القدسية والنصرف في الملكوت ، فوسعوا فلسفة النصوف باحكام تشبه الحكم ، بنوها على زخرف التأويلات والكشف والتحكات والمثال والخيسال والاحلام والاوهام ، والفوا في ذلك الكتب الكثيرة والمجلدات الكبيرة ، محشوة محكايات مكذوبة ، وتقريرات مخترعة ، وقضايا وتركيبات لامفهوم لها البتة حتى ولا في خيلة قائليها ، كما أن قارئيها أو سامعها لا يتصورون لها معنى مطلقاً وان كان بعضهم يتظاهر بحالة الفهم ، وين له ظبأن للقوم اصطلاحات وان كان بعضهم يتظاهر بحالة الفهم ، وين له ظبأن للقوم اصطلاحات وان كان بعضهم يتظاهر بحالة الفهم ، وين له ظبؤ الله والدي لا يعرفه الا من شرب مشربهم .

و بعض هؤلاء الغلاة ُ قتلوا كفراً ومع ذلك شاعت كتبهم ومقالاتهم ، وحازوا المقام الذي ادعوه بعد مماتهم ، لان في تعظيم شأنهم ترويج مقاصد المقتفين لآثارهم كالاباحيين وبعضهم لميكن من الغلاة، ولكن اخلافه اعظاما لانفسهم في نظر حمقاء الامة (۱) نسبوا اليه الغلو، وعزوا اليه كتبا ومقالات لايعرفها ، ومنهم الافاعيون يفعلون ذلك حتى في عهدنا هذا ولا حول ولا قوة الا بالله

ثم قال الوستاذ الرئبس للخطيب القازاي : ان الاخوان يترقبون منه أيضاً أن يفيده عا يلهمه الله مما يناسب موضوع مباحث الجمعية .

فقال الخطيب الفازاي: ان الاخوان الافاصل لم بتركوا قولا لقائل ، ولذلك لاأجد مااتكام فيه، واعما أقص عليهم مساجلة جرت في الاستهدا وبين مغتى فازان وافرنجي روسي من العلماء المستشرقين العارفين باللغة العربية ،المهولين باكتشاف وتتبع العلوم الشرقية ولاسيها الاسلامية ، وقد هداه الله الى الدين المبين ، فاجتمع عفتي قازان وقال له:أنه قد اسلم جديدا ، وهو بالغ من معرفة لغة القرآن والسنة مبلغاً كافيا، وعالم عوارد ومواقع الخطأ علما وافيا، فيريد أن والسنة مبلغاً كافيا، وعالم عوارد ومواقع الخطأ علما وافيا، فيريد أن عليه بأن أكثر الناس حقاء، لاسها الأمراء ، ودأبهم تعظم العظام البالية، حتى لو فرض أن أحيى الله اصحابها الاعرضوا عنهم ومالوا الى أموات عده

يتبع القرآن وما يمكنه أن يتحقق وروده عن رسول الله، فيعمل عا يفهمه و يمكنه تحقيقه على حسب طافته، لانه لا يرى وجها معقو لا للوثوق بزيد أو عمرو أو بكر أصحاب الاقوال المتضاربة المتناقضة، لان حكم العقل في الدليلين المتمارضين التساقط، وفي البرهانين المتباينين التهاتر، فهل من مانع في الاسلامية يمنمه من ذلك.

فاجابه « المفتي »: ان اكثرية الامة مطبقة منذ قرون كثيرة على لزوم اعتماد ماحرره احد المجتهدين الاربعة المنقولةمذاهبهم، فاطباق الاكثرية دليل على الصحة فلا يجوز الشذوذ.

فقال «المستشرق»: لو كان الصواب قاءًا بالكثرة والقدم ، وان خالف المعقول ، لاقتضى ذلك صوابية الوثنية ورجحان النصرانية، ولاقتضى كذلك عكس حكم ماصح وروده عن النبي صلى الله عليه وسلم : من ان أمته تفترق الى ثلاث وسبعين فرقة كلها في النار الا واحدة، هي التي كان هو واصحابه عليها . وقد وقع ماأخبر به ، وكل فرقة تدعي أنها هي تلك الواحدة الناجية ، ولاشك ان الاثنتين فرقة تدعي أنها هي تلك الواحدة كانت منها، فأين بقى حكم الاكثرية؛ وسبعين فرقة كثر من اي واحدة كانت منها، فأين بقى حكم الاكثرية؛ فاجابه «المفنى» : أنه قد سبقنا من أهل التحقيق والتدقيق الذين فاجابه «المفنى» : أنه قد سبقنا من أهل التحقيق والتدقيق الذين

تشهد آثاره بمزيد علمهم الوف من الفضلاء ، وكلهم اعتمدوا لزوم الباع أحد تلك المذاهب القديمة ،حتى بدون مطالبة أهلها بدلائلهم، لان مداركنا قاصرة عن ان تو ازن الدلائل و تميز الصحيح والراجح، ومثلنا في ذلك كالطبيب لايلزمه أن يجرب طبائع المفردات كلها ليعتمد عليها ، بل يأخذ علمه بطبائعها عما دو "نه أعة الطب .

فقال «السنشرق»: نعم ان الطبيب يعتمد على ماحققه الاولون ولكن فيها الفقوا عليه ، وأما ما اختلفوا فيه على طرفي نقيض بين نافع أو سام فلا يعتمد فيه أحد القولين بل يهملهما ويجدد النجرية بمزيد الدقة والتحقيق ، لان اعتماده على أحدها يكون ترجيحا بلا مرجح . هذا واننا لنرى بادى النظر أن هؤلا الأعة الا قدمين لا تقدرون أن يطلعوا على مالا يقدر المتأخرون أن يطلعوا على ه ويكفينا برهانا على ذلك:

(اولا) تخالفهم في كل الاحكام، الا فيها قلوندر، تخالفامهها ما بين موجب وسالب ومحلل ومحرم، حتى لم يكنهم الاتفاق في نحو مسائل الطهارة وستر العورة وما محل أكله و مالامحل.

(تانيا): تردده في الاحكام وتقلبهم في الآراء، وذلك كحمكم المده في المسألة ثم عدوله عنه الى غيره ؛ كما تقول اصحاب الشافعي

انه كان له مذهبان، رجع بالثاني منها عن الاول.

(ثانثا): اختلاف أتباعهم في الرواية عنهم كأصحاب أبي حنيفة الذين قلما يتفقون على رواية عنه ،ويؤول ذلك لهم بعض المتأخرين بتعدد مذاهبه في المسألة الواحدة .

والحاصل ان الانسان الذي يتقيد بتقليد أحد أولئك الائمة، ولاسيما الامام الاعظم منهم الاستخلص من قلق الضدير، او يكون كحاطب ليل بنا على ذلك لابد للمتحري في دينه من ان يهتدي بنفسه لنفسه ، أو يأخذ عمن يتق بعلمه ودينه وصواب رأيه ولو من معاصريه ، لان الدين أمر عظيم لا يجوز العقل والنقل فيه الماشاة والباع التقليد .

أجابه «المفتى»: نحن لانحتم بان الصواب مقطوع فيه في جانب أحد تلك المذاهب، بل المقلد منا اماان يقول باصابة الكل أو يرجح الخطأ في جانب من ترك مع احتمال الصواب.

فقال «المستشرق»: هذا القول يستازم تعدد الحق عند الله: أو القول بالترجيح بلا مرجح ، لانكم تتحامون المفاضلة بين الاثمة. واعترافكم باحتمال الجميع للخطأ يقتضي جواز تركها كلها مع أنكم توجبون الباع احدها ، أفليست هذه قضايا لا تتطابق ولا تعقل،

فلماذا لاتجوزون وأنتم على هذا الارتباك أن يستهدي المبتلي لنفسه، فان تحقق عنده شي عن يقين أو غلبة ظن اتبعه والاكان مختارا . وهل يكلف الله نفسها الاوسعها ؟

أجامه «الفقي»: اننا لُبعد العهد لم يبق في امكانــا النحقيق، فا لنـا من سبيل غير البـاع أحد المتقدمين ولوكان تحقيقه محتمل الخطأ.

قال «المستشرق»: ما الموجب لتكليف النفس مالم يكلفها به الله ؟ أليس من الحكمة أن يحفظ الانسان حريته واختياره ، فيستهدي بنفسه لنفسه حسب وسعه، فإن أصاب كان مأجورا وإن أخطأ كان معذورا ، ويكون ذلك أولى من ان يأسر نفسه للخطأ المحتمل من غيره .

أجابه «المفتي»: ان هذا الغير أعرف منا بالصواب وأقل منا خطأ،فتقليده أقرب للحق .

قال «الممتشرق»: هذا مسلم فيما اتفق عليه الاقدمون، أمافي الخلافات فالعقل يقف عند الترجيح بلا مرجح، ولاسيما اذا كنتم لاتجوزون أيضاً البحث عن الدليل ليحكم المبتلي عقله في الترجيح، بل تقولون نحن اسراء النقل وان خالف

## ظاهر النص.

أجابه «المهني»: اننا اذا أردنا أن لانعد من شرعنا الامانتحقق بانفسنا دليله من الكتاب أو السنة او الاجماع تضيق حينئذ علينا احكام الشرع ، فلا تفي بحل اشكالاتنا في العبادات ولا لتعيين أحكام حاجاتنا في المعاملات ، فيحتاج كل منا أن يعمل برأيه في غالب دقائق العبادات والمعاملات ، ويصير القضاء غير مقيدبا يجابات شرعية . وهل من شك في ان اطراد الآراء وانتظام المعاملات اليق بالحكمة من الاطراد ولانظام .

قال «المسترم»: لاشك في ذلك، ولكن اين الاطراد والانتظام منكم، ولايكاد يوجد عندكم مسألة في العبادات أو المعاملات غير خلافية، ان لم تكن في المذهب الواحد فبين مذهبين او ثلاث. هذا وربما يقال ان توفيق العمل على قول من اثنين او كثر، أقرب للاطراد من الفوضى المحضة في تفويض الامر لرأي المبتلي، او تفويض الحكم لحرية القاضي. فيجاب على ذلك ان الامر أمر ديني ليس لنا ان تتصرف فيه برأينا و نعزوه الى الله ورسوله كذباو افتراء وافساداً لدين الله على عباده، ولو ان الامر نظام وضعي لما كان ايضاً من الحكمة ان يلتزم اهل زماننا آراء من سلفوا من عشرة

قرون ، ولا أن يتنزم أهل الغرب بقانون أهل الشرق . وعندي أن هذا التضييق قسد استلزم ما هو مشاهد عندكم من ضعف حرمة الشرع المقدس .

ثم قال «السنشرق» واعيد قولي انكم تحبونان تكافوا انفسكم عما لم يكلفكم به الله،ولو ان في الزيادات خيرا لإختارها الله لكم ولم يمنعكم منها بقوله تعالى : (ما فرطنا في الكتاب من شي ً ) اي بمــا يتعلق بالدين (۱) ، وقوله تعالى : ( اليوم أكملت لكم دينكم وأعمت عليكم نعمتي ورضيت لكم الاسلام دنا ).وقوله تعالى : (تلك حدود الله فلا تعتدوها ، ومن يتعد حدودالله فأولئكم الظالمون).ولكن، علم الله ، الخير في القدر الذي هداكم اليه ، وترك لكم الخيار على وجه الاباحة في باقي شئونكم لتوفقوها على مقتضيات الزمان ابي الغير وموجبات الا موال التي لاتستقر ، فبناء عَليه، اذاآتيتم آكثر اعمالكم الحيوية باطمئنان قلب باباحتها ، يكون خيراً من ان تأتوها وأنتم حياري لاتدرون هل اصبتم فيها ام خالفتم امر الله، فتعيشون وافئدتكم هوا، تحاذرون في الدين شؤم المخالفة وفي الآخرة عذابا

<sup>(</sup>١) يريد أن القرآن محيط بأحكام الدين ومايناسبه لابكل مافي علم الله كما يتوهم الكثيرون .

عظياً. وليس هذا من مخافة الله التي هي رأس الحكمة ، ولا من مراقبة الوازع التي هي مزية الدين ، بل هذا من الارتباك في الرأي والاضطراب في الحديم ونتيجة ذلك فقد الحزم والعزم في الامور .

ثم قال : اعلم ايها المفتى المحترم ، ان هذه الحالة التي انتم علمها من التشديد والتشويش في امر الدين،هي أكبر اسباب انحطاط المسلمين بعد القرون الاولى في شؤون الحياة ، كما أنحط قبلهم الاسرائيليون بما شـدده وشوشه عليهم أهل التلمود،وكما انحطت الامم النصرانية لمَّاكانت (أرثوذكسية) مغلظة او (كاثوليكية) متشددة ، يتحكم فيها البطارقة والقسيسون عا يشاؤن تحت اسم الدين ، فكانوا يكلفون الناس ان شبعوا ما يلقنونهم من الاحكام بدون نظر ولا تدقيق؛حتى كانوا يحظرون عليهم ان يقرآوا الانجيل او يستفهموا معنىالتثليث الذي هو اساسالنصرانية كما ان التوحيد اساس الاسلامية . ونقي ذلك كذلك الى ان ظهرت(البروتستان)، اي الطائفة الانجيلية التي رجعت بالنصرانية الى بساطتها الاصلية، وابطلت المزيدات والتشديدات التي لاصراحة فيهـــا في الاناجيل، والى ان انسع من جهة اخرى عند الامم النصرانية نطاق العلوم

والفنون رغماً عن معارضة رجال الكهنوت لهما ، فتلطفت ايضاً الكاثوليكية والارثوذكسية عند العوام واضمحاتا بالكلية عند الخواص . لان العلم والنصر آلية لايجتمعان ابدا ، كما ان الاسلامية المشوبة بحشو المتفننين تضلل العقول وتشوش الافكار .

اما الاسلامية السمحاء، الخالصة من شوائب الزوائدو التشديد، فان صاحبها يزداد إيمانا كلما ازداد علماً ودق نظراً ، لانه باعتبار كون الاسلامية هي احكام القرآن وماثبت من السنة وما اجتمعت عليه الامة في الصدر الاول ، لايوجد فيها ما يأباه عقل اويناقضه تحقيق علمي .

وكفى شرفا للقرآن العزيز آنه على اختلاف مواضيعه من توحيد وتعليم وانذار وتبشير واوام ونواه وقصص وآيات آلاء، قد مضى عليه ثلاثة عشر قرنا تدخضه افكار الناقدين المعادين ولم يظفروا فيه ولو بتناقض واحد ، كما قال الله تعالى فيه: (ولو كان من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافا كثيرا). بل الاثمر كما تنبه البه المدققون المتأخرون انه كما اكتشف العلم حقيقة وجدها الباحثون مسبوقة التلميح او انتصر يمح في القرآن . اودع الله ذلك فيه ليتجدد اعجازه و بتقوى الايمان به انه من عند الله ليس من شأن مخلوق

ان يقطع برأي لا يبطله الزمان .

فهذه القضايا التي قررها حكاء اليونان وغيرهم على انهاحقائق، ولم تتردد فيها عقول عامة البشر ألوفاً من السنين، أصبحت محكوما على اكثرها بأنها خرافات .

وكذا يقال: كفى السنة النبوية شرفا ،أبه لم يوجد في أعاظم الحكم المتقدمين والمنأخرين، من يربو عدد ما يعزى اليه من الحكم التي قررها غير مسبوق بها على عدد الاصابع ، مع ان في السنة المحمدية على صاحبها افضل النحية من الحكم والحقائق الاخلافية والتشريعية والسياسية والعلمية ألو فامن المقررات المبتكرة، ويتجلى عظم قدرها مع تجدد الزمان وترقي العلم والعرفان.

وكفى بذلك ملز ما لا نصاف بالا قر ارو الاعتراف لصاحبها عليه السلام بالنبوة و الافضلية على العالمين عقلا، وعلماً ، وحكمة وحزما ، وأخلاقا ، وزهدا ، واقتداراً ، وعزماً وكفى أيضا بهذه المزايا العظمى ملزماً بتصديقه في كل ماجا به واتباعه في كل ما أمر أو بهى ، لان الدهر لم يأت عرشد للبشر أكمل وأفضل منه (مرمى).

ثم قال « المنشرق » للمفتى: وهذامادعا في للاسلام فلبيت و الحمدالله،

وعندي ان لو قام في الاسلام سراة حكاء دعاة مقدمون لما بقي على وجه الارض عاقل يكفر بالله .

ثم قال: وأبي ارى أنه لا يمضي قرن الاويكثر المهتدون من المستشرقين ويرسخون في الدين ، فيتولون تحرير شريعة الاسلام، ويفيضون بها على الانام ،حتى على أهل الركن والمقام .ولا يبعد أن تأتي الايام بالبرنس محمد المهتدي الروسي أو الانكليزي مثلا ، قاعًا مقام الامام ، معيدا عن الاسلام باكل نظام .

أجاب« المفتي» : لامانع مما ذكرت، ذلك فضل الله يؤليه من يشاء، ودين الله دين عام لا يختص بقوم من الاقوام .

ثم قال ، المستشرق »: ايها المفتي المحترم ، لا يطاوعني لساني الأدعي الغيرة على الملة البيضاء الاحمدية اكثر منك ، اعا أناشدك بالله وبحبك لدينك ان تترك هذه الاوهام التقليدية القائمة في فكرك ، وتعينني على تأليف كتاب يصور حكمة دين الاسلام وسياحته، ليكون سعينا هذا ذخر اعظيما ننال به فخر وثو اب هداية عشرات الملايين بل مئات الملايين من الناس لهذا الدين المبين . ولا يكبرن ما أقول على فكرك فان أهل هذا الزمان المتنورين الاحر ارلايقاسون بأهل الازمنة المظلمة الغابرة . نعم ، و ننال أيضاً ثو اب حفظ الملايين الكثيرة من ابناء المظلمة الغابرة . نعم ، و ننال أيضاً ثو اب حفظ الملايين الكثيرة من ابناء

المسلمين العريقين ، تلامذة المدارس المصرية، من هجر الاسلامية على صورتها الحاضرة الشوهة باختلاط الحيكم بالخرافات ، المعطلة بثقل التشديدات المبتدعة ، فالبدار البدار لان نفوز بهذه الخدمة التي يكاد يعادل اجرها اجر نبى مرسل والله المين الموفق .

اجابه « المفتى »: أصبت فيما افتكرت ولنعم ما اشرت به ، ولكن هذا عمل مهم ، بحتاج القيام به لعناية جمية يتكون من تضلع اعضائها في فروع العلوم الدينية علم كاف للاحاطة وحصول الثقة ولسو الحظ لا يوجد من فيهم الكفاءة في هذه البلاد ، ولذلك يتحتم علينا ان تترك هذه الفكرة آسفين ، وندعو الله تعالى ان يلهم عاما ، مكة اوصنما و مصر او الشام القيام بإيفاء هذا الواجب .

ولما انتهى الخطيب الفازاني الى هنا قال: هذه هي المساجلة ، وقد سمعت المفتي يقول الله اجتمع بكثير من المستشرقين، فوجدهم كلهم يحسنون العربية اكثر من علماء الاسلام غير العرب، مع أنهم يشتغلون في علوم اللغة عمره كله ، وما ذلك الا من ظفر مدارس اللغات الشرقية الافرنجيه باصول لتعليم العربية اسهل من الاصول المعروفة عندنا.

قال المجبهد النبريزي: أبي أرى ان الاسلام اصابه فتنتان عظيمتان،

ولولا قوة أساسه البالغة فوق مايتصوره العقل لما ثبت الدين الى الآن.

اما الفتنة الاولى: فقد فدرها الله ومضت على وجهها ، وهي حين تشاجروا في الخلافة والملك ، وانقسموا على انفسهم بأسهم بينهم ، يقتل بعضهم بعضا ، وتفرقوا في الدين لتفرقهم في السياسة . وأما الفتنـة الثانبة فلم تزل مستمرة، وهي ان الخلفاءالعبـاسيين مالوا الى تعميق النظر في العقائد فحدمهم من خدمهم من علما الاعجام تقربًا الهم في علم الكلام، واكثروا من القيل والقال. ثم سرت العدوى الى المناظرة في الفقه وبيان الاو لى من المذاهب ، فاقبلوا على التدقيق والجدل في الخلافات بين ابي حنيفة والشافعي .واثاروا ينهما فتنة عمياء وحربا صماء، وتركوا بقية المذاهب فالدرست، ولم يبق منها سوى مذهب زيد واحمد في جزيرة العرب، ومذهب مالك في الغرب ومذهب جعفر في بلاد الخزر وفارس . فاكثروا التأليف والتصنيف في هذه المذاهب ، كل مؤلف محب ان سدي ماعنده ليشتهر فضله وينال حظه من دنياه ،زاعما ان غرضه استنباط دقائق الشرع وتقرير علل المذاهب. فتزاحموا وتجادلوا و ناقض بعضهم بعضاً، وكان من العلماً بعض الصلحاء المغفلين شاركوهم في الفتنــة وهم لايشعرون كما قال الله تعالى: (واذا قيل لهم لاتفسدوا في الارض قالوا أنما نحن مصلحون، الا أنهم هم المفسدون ولكن لايشعرون). وقوله تعالى: (قل هل ننبئكم بالاخسرين اعمالا، الذين ضل سعيهُم في الحياة الدنيا وهم محسبون أنهم يحسنون منعا).

وهكذا اتسعت دائرة الاحكام في الشرع ، فصار الخلف عاجزين عن التقاط الفروع فضلا عن الرجوع الى الاصول، فاطمأ نت الامة للتقليد ، واقبل العلماء على القممقات في الدين: يغرب المفسر، ويتفنن ولو بحكايات قاضي الجن لانه غير مطالب بدليل . ويتفحص المجد ث عن نو ادر الاخبار والآثار ولو موضوعة لانه غير مسئول عن سنده . ويستنبط الفقيه الحكي ولو بالشبه من وجه للازم اللازم للملة لان مجال التحكيم واسع . وهذه الفتنة لم تزل مستمرة الى ان اوقفها قصور الهمم عند الاكثرين .

على ان هؤلاء المتأخرين اخلاوا الى التقليدالصرف حتى في مسألة التوحيد التي هي اساس الدين ،ومبدأ الا عان واليقين،والفارق بين الكفر والاسلام .وجعلوا الفسهم كالعمان لا يميزون الظامة من النور ولا الحق من الزور ، وصاروا يحسنون الظن في كل ما يجدونه مدونا بين دفتي كتاب ، لانهم رأوا التسايم اهون من التبصر،

والتقليد استر للجهل وصار اهل كل اقليم او بلد يتعصبون لمؤلفات شيوخهم الاقدمين ، ويتخذون الخلافيات مدارا لنطبيق الاحكام على الهوى ، لايبالون بحمل اثقال الناس في الدين على عوائقهم ، يزعمون ان التسليم اسلم ، وأنهم اسراء النقل وان خالف ظاهر النص ، وشوهمون ان اختلاف الأغة رحمة للامة .

نعم أن اختلاف الأعمة يكون رحمة أذا حسنن استعاله، ويكون نقمة أذا صار سببا للتفرقة الدينية والتباغض: كما هو الواقع بين اهل الجزيرة السلفيين، وبين أهل مصر والغرب والشام والترك وغيره من المستسلمين، وبين أهل عراق العجم وفارس، والصنف المشاز من أهل الهند الشيعيين، وبين أهل زنجبار ومن حولهم من الأباضيين. فهذه الفرق الكبرى يعتقد كل منهم أنهم وحده أهل السنة والجماعة، وأن سوام مبتدعون أو زائنون. فهل والحالة هذه يتوم عاقل أن هذا التفرق والانشقاق رحمة لانقمة، وسببه، وهو التوسع في الاحكام، سبب خير لاسبب شر؟

وكذلك اختلاف المجتهدين في كل فرقة من تلك الفرق، لا يتصور العقل ان يكون رحمة الا بقيد حُسن استعاله، والا فيكون نقمة حيث يوجب تفرقة ثانية بين مالكي وحنفي

وشافعي مثلا .

والمراد من حسن استعال الخلاف، هو ان كل قـوم من المسلمين قد اتبعوا مذهبا من المذاهب ترجيحا او وراثة او تعصبا، ولابد ان يكون في المذهب الآخذ به كل قوم بعض الاحكام الاجتهادية ،التي لاتناسب اخلاق اولئك القوم او لا تلائم احوالهم المعاشية وطبائع بلاده ، فيضطرون الى الاقدام على احد امرين : اما التمسك بتلك الاحكام وان اضرت بهم ، او الجنوح الى تقليد مذهب اجتهادي آخر في نلك الاحكام فقط . وقد كان اكثر علما وفقها المسلمين الى القرن الثامن بل التاسع يختارون الشق الثاني ، فيقلدون في هذه الحالة المداهب الاخرى ، ولكن بعد النظر والتدقيق في الادلة كما كان شأنهم في نفس مذاهبهم الاصلية ،لئلا يكونوا مقلدين تقايدا اعمى لا يجوزه الدين اساسا الا للجاهل بالكلية .

وهذه الطريقة هي الطريقة المتبعة الى اليوم في بلاد فارس، والعلماء المتصدرون لذلك هم افراد من نوابغ العلماء المتضلعين في علوم مآخذ الدين، اكثر هو لاسيما الاير أبيون منهم متفقه و نومتخرجون على مذهب الامام «جعفر الصادق» رضي لله عنه المدون عنده. ويطلق

اهل فارس على هؤلا العاما اسم « مجتهدين » تجوزا واتباعا لعادة الاعجام في التغالي في التبجيل و نعوت الاحترام، ومن ذلك يُعلم ان مايظنه فيهم اخوانهم المسلمون البعيدون عنهم غير الواقفين على احوالهم الامن تفوهات السياسيين غير صحيح ، فما هم كما يقولون عنهم مجتهدون في اصول الدين ، مجوزون الرأي في الاجماعيات ، مخرجون الاحكام اخذا من الدلائل الظنية ولو لم يقل بها احد من علما الصحابة او التابعين واعاظم أعمة الهداية الاولين . فما احرى ان يسمى مجهدو فارس بمرجحين او مخرجين او فقها مدققين .

ثم انبعضهم وصفوا المقلد لاحد المذاهب، اذا أخذ في بعض الاحكام عذهب آخر ،ملفقاً وأخذه تلفيقا ،واستعملوا لفظة تلفيق في مقام النلاعب في الدين او الترقيع القبيح . والحال ، ليس ماسموه بالتلفيق الاعين التقليد من كل الوجوه ،ولابد لكل من أجاز التقليد ان يجيزه ، لانه اذا تأمل في القضية بجد القياس هكذا : يجب على كل مسلم عاجز عن الاستهدا في مسألة دنية بنفسه ان يسأل عنها من اهل الذكر ، اي يقلد فيها مجتهداً ،وكل مقلد عاجز طبعاًعن الترجيح بين مراتب المجتهدين ، فبناء عليه يجوز له ان يقلد في كل مسألة دنية مجهداً ما

وما المانع على هذا الاعتبار للمسلم المقلد ان يتملم كل مسألة من الطهارة والغسل والوضو والصلاة من مجهد او فقيه تابع لمجهد، فاذا اغتسل بما و دون قلتين لحقته قطرة خمر واعتبره طاهراكما علمه عالم مالسكي عسلا بدون دلك كما علمه عالم حنني ؛ وبعد حدث موجب توضأ ومسح شعرات من الرأس كما علمه عالم شافعي ، وصلى بعد خروج دم قليل منه كما علمه عالم حنبلي ، صلاة الصبح بعد طلوع الشهس كما علمه عالم زيدي ، ووصل الفرض بصلاة أخرى بدون خروج من الاولى كما علمه عالم جعفري .

افلا يكون هذا المقلد صلى صلاة تجزئة عند الله؛ بلى ثم بلى، تجزئة بالضرورة حتى لا يقوم دليل على ان ذلك خلاف الاولى، كما يقال في حق الخروج من الخلافات لانه لا يعقل ان يكلف هذا المقلد بأخذ دينه كله من عالم واحد، لان الصحابة رضي الله عنهم مع اجتهاده وتخالفهم في الاحكام كان يصلي بعضهم خلف بعض، مع حكم المؤتم منهم على حسب اجتهاده بعدم صحة صلاة المام، وهل يتوهم مسلم واشتراطه صحة صلاة المأموم بصحة صلاة الامام. وهل يتوهم مسلم ان ابا حنيفة كان يمنع أن يأتم عالك أو يأبى ان يا كل ذبيحة جعفر؛ كلا، بل كانوا اجل قدرا من ان يخطر لهم هذا التعصب على بال،

وماكان تخالفهم الامن احتياطكل منهم لنفسه .

ويوجد في كل مذهب من المذاهب جماعة من تلاميذ الامام او الفقهاء المعروفين بالمرجحين ، كل منهم كان مجتهدا لم تقيد بمذهب امامه تماما ، وخالفه في كثير أو قليل من الاحكام مخالفة اجتهداد، بسبب اطلاعه على ادلة مجتهد آخر ،أو الفتح عليه بما لم يفتح به على امامه .

ولائن الدين يلزم المسلم بان يتبع في كل مسألة منه الشارع لا الامام، وان يعمل في مواقع الاجتهاد باجتهاده ، لا باجتهاد غيره وان كان أفضل منه .

وهذا الو حنيفة وأمثاله رحمم الله تعالى ،كانوا أفضل منان يعتقدوا في أنفسهم الافضلية على ابي بكر وعمر رضي الله عنها، ومع ذلك خالفوهما في كثير من الاحكام الاجتهادية . وفقها كل مذهب من المذاهب، لم يزالوا الى الآن يجوزون الاتخذارة تقول المداصحابه مع ان ذلك هو عين التلفيق .فلماذا لا يجوز الحنفية مثلا التلفيق بين اقوال أبي حنيفة والشافعي أوغيره، وليس فيهم من يقول ان اصحاب امامهم افضل من الشافعي ومالك وابن عباس ، في هدا الا تفريق بيلا فارق و حكم بعكس

الدليل .

وقد نتج من التفريق بين المسلمين والتشديد عليهم في دينهم ومصالحهم بدون مـوجب غير التعصب المخـالفة لامره تعــالى: (أقيموا الدين ولاتتفرقوا فيه) مرمى.

ثم ختم المجتهد النبريزي مقاله بقوله: وليس مقامنا الآن مقام استيفاء لهذا البحث، وأنما أوردت هذا المقدار منه بقصد بيان جواز التلفيق اذا كان عن غرض صيح كما جوزه كثير من فقهاء كل المذاهب.

ولاشك أن ضرورة التلفيق أم من الضرورة التي لا جلها جوز الفقها الحيل الشرعية مع انها وصمة عار على الشرع . حيث لا يعقل أن يقال مثلا إن الشفعة مشروعة دفعا للضرر عن الشريك أو الجار ، ولكن يجوز هذا الاضرار للمحتال . أو أن الربا حرام ولكن اذا أضيف للقرض عن مبيع خسيس بنفيس جاز استباحة مقصد الربا . أو أن إيتا والزكاة فرض ، ولكن اذا اخرج رب المال ماله قبل أو أن إيتا والزكاة فرض ، ولكن اذا اخرج رب المال ماله قبل الحول ثم استعاده سقطت عنه الزكاة . الى غير ذلك من ابطال الشرع وجعل التكليف تخييرا والتقيد اطلاقا ؛ ولاحجة لهم في هذا غير مارخص الله به لا يوب عليه السلام من التوصل للبر باليمين في قوله مارخص الله به لا يوب عليه السلام من التوصل للبر باليمين في قوله

نعالى: (وخذ بيدك صغثاً فاضرب به ولاتحنث) ، وما ابعد القياس بين الحنث وبين إبطال الشرع ، ولاشك ان بذلك صار المسامون كانهم لاشرع لهم . وقدد غضب الله على اليهود لتحيلهم على صدد السبت فقط . ونحن نجو " ز الف حيلة مثلها بضرورة وبلا ضرورة .

يناء عليه، من الحكمة ان نلتمس للضرورات أحكاما اجتهادية، فيأمر بها الامام ان وجد والا فالسلطان ليرتفع الحلاف، فتعمل بها الامة مادام المقتضى باقيا . فاذا ألجأ الزمان الى تبديلها بقول الجتهادي آخر فكذلك بأمر به الامام أو السلطان رفعاً للخلاف. وعثل هذا التدبير الذي لا يأباه شرعنا ولا تنافيه الحكمة نستعوض تلك الحيل المعطلة للشرع، المسلمة لترقيعات كل فقيه ومتفقه ، باحكام شرعية إيجابية لازيغ فيها .

وبنحو ذلك يسلم شرعنا من التلاعب والنضارب، ويتخلص القضاء والافتاء من التوفيق على الاهواء، وحينئذ يتحقق ال الخلاف في الفروع رحمة والحاصل أنه يقتضي على علماء الهداية أن يقاوموا فكر التعصب لمذهب دون آخر، فيكون سعيهم هذا منتجاً للتأليف وجمع الكلمة في الامة .

قال الاستاذ الرئيس : انا نشكر أخانا المجتهد النبريزي على بيانه لنا حالة اخواننا أهل فارس ، وعلى غير ته للدين وقصده التأليف بين المسلمين أما تقريره بخصوص أن حكم الامام ان وجد والا فالسلطان يرفع الخلاف ، وبخصوص ان التنفيق هو عين التقليد، فتقرير يحتاج الى نظر وتدقيق، وستقوم عثل هذه التدقيقات في المسائل الدينية التي محث فيها الاخوان الكرام الجمية الداعة التي مستشكل ان شاه الله . واليوم قد قرب وقت الظهر وآن اوان الانصراف .

# الاجتماع السابع

يوم الاربعاء الرابع والعشرين من ذى القعرة سنة ١٣١٦

في صباح اليوم المذكور انتظمت الجمعية وقرى الضبط السابق حسب القاعدة المرعية .

قال الوستاز الرئيس مخاطباً السيد الفراتي: ان الجمعية لتنتظر منك فوق همتك في عقدها وقيامك بمهمها التحريرية، ان فيدها أيضاً رأيك الذاتي في سبب الفتور المبحوث فيه، وذلك بعد ان تقرر لها مجمل الآراء التي أوردها الاخو ان الكرام، حيث احطت، بها علما مكرراً بالسمع والكتابة والقراءة والمراجعة فأنت أجمنا لها فكراً.

هذا والجمعية ترجو الفاصل الشامي والبليغ الاسكندري ن يشتركا في ضبط خطابك بأن يتعاقبا في تلقي الجمل الكلامية وكتابتها ،لابهما كباقي الاخوان لايعرفان طريقة الاختصار الخطي المستعمل في مثل هذا المقــام .

نظر الفاصل الشامي الى رفيقه واستاميح منه القول ثم قال: انــا مستمدان للتشرف بهذه الخدمة.

قال السرالفراني: حباً وطاعة وان كنت قصير الطاو له كليل القول، كليل البضاعة . ثم انحرف عن المكتبة فقام مقامه عليها الفاضل الشاعلي والبليغ الاسكندري، وما لبث ان شرع في كلامه ، فقال :

يستفاد من مذاكرات جمعيتنا المباركة ان هذا الفتور المبحوث فيه ناشي عن مجموع اسباب كثيرة مشتركة فيه الأعن سبب واحد أو أسباب قلائل تمكن مقاومتها بسهولة . وهذه الاسباب منها أصول ، ومنها فروع لها حكم الاصول وكلها ترجع الى ثلاثة انواع : وهي اسباب دينية ، واسباب سياسية ، واسباب الخدقية . واني اقرأ عليك خلاصاتها من جدول الفهرست الذي استخرجته من مباحث الجمعية رامزاً للاصول منها بحرف (الالف) وهي :

### النوع الاول: الاسباب الدينية

١ - تأثير عقيدة الحبر في افكار الامة (١).

- ٧ ـ تأثير المزهدات في السمى والعمل وزينة الحياة (ف) .
  - ٣ \_ تأثير فين الجدل في المقائد الدمنية (١) .
  - ع ـ الاسترسال التخالق والتفرق في الدين (١) .
  - الذهول عن ساحة الدين وسهولة الندين به (١) .
  - يشديد الفقهاء المتأخرين في الدين خلافاللسلف(١).
- ٧ ـ تشويش افكار الامة بكثرة تخالف الآراء في فروع احكام الدين(ف).
- ٨ فقد امكان مطابقة القول للعمل في الدين بسبب التخليط والتشديد (ف).
- ٩ ـ ادخال العلماء المدلسين على الدين مقتبسات كتابية وخرافات وبدعا
   مضرة (١) .
  - ١٠ \_ تهوين غلاة الصوفية الدين وجملهم اياه لهواً ولعباً (ف) .
- ١١ \_ افساد الدين بتفنن المـداجين بمزيدات ومتروكات وتأويلات (ف).
  - ١٢ ـ ادخال المدلسين والمقابرية على العامة كثيراً من الاوهام (١) .
- ۱۳ ـ خلع المنجمين والرمالين والسحرة والمشعوذين قلوب المسلمين بالمرهبات (ف).
- - ١٥ ـ اعتقاد منافاة العلوم الحكية والعقلية للدين (١) .
  - ١٦ ـ تطرق الشرك الصريح أو الخفي الى عقائد العامة (ف) .
    - ١٧ \_ تهاون العلما العاملين في تأييد التوحيد (ف).
    - ١٨ الاستسلام للنقليد وترك التبصر والاستهدا- (ف) .
- ١٩ التعصب المذاهب ولآراء المتأخرين وهجر النصوص ومسلك
   السلف (ف) .
  - ٠٠ \_ النفلة عن حكمة الجماعة والجمعة وجمعية الحج (١) .

- ٧١ العنادعلي نبذ الحرية الدينية حملا بمزيتها (ف).
- ٧٢ ـ الترام مالايازم لأحل الاستهداء من الكتاب والسنة (ف) .
- ٣٣ ـ تكليف المسلم نفسه مالايكلفه به الله وتهاونه فيما هو مأمور به (ف) .

#### النوع الثاني: الاسباب السياسية

- ٧٤ السياسة المطلقة من السيطرة والمستولية (١) .
- ٢٥ \_ تفرق الامة الى عصبيات واحزاب سياسية (ف).
- ٧٦ ـ حرمات الأمـة من حربة القول والعمل ، وفقـدانها الأمن والأمل (ف).
  - ٧٧ \_ فقد المدل والتساوي في الحقوق بين طبقات الامة (ف).
  - ٧٨ \_ ميل الامراء طبعاً للعلماء المدلسين وجهلة المتصوفين (ف) .
  - ٧٠ \_ حرمان العاماء العاملين وطلاب العلم من الرزق والتكريم (١) .
- ٣٠ ـ اعتبار العلم عطية يحسن بها الامراء على الاخصاء، وتفويض خدمة الدن للجهلاء (١).
  - ٣٦ \_ قلب موضوع أخذ الاموال من الاغنياء واعطائها للفقرا. (١) .
    - ٣٧ \_ تكليف الامراء القضاة والمفتين أموراً تهدم دينهم (ف) .
  - ١٠٠٠ ابعاد الامراء النبلاء والاحرار وتقريبهم المتعلقين والاشرار (١) .
    - ٣٤ \_ مراغمة الامراء السراة والهداة والتنكيل بهم (ف) .
      - ٣٥ \_ فقد قوة الرأي العام بالحجر والتفريق (ف).
    - ٣٦ \_ حماقة اكثر الامراء وتمسكهم بالسياسات الخرقاء (ف) .
    - به \_ اصرار اکثر الامراء على الاستبداد عناداً واستكباراً (ف) .
- ١٣٨ \_ انتماس الامراء في الترف ودواعي الشهوات ، وبعده عن المفاخرة

- بنير الفخفخة والمال (ف).
- ٣٩ \_ حصر الاهتمام السياسي بالجباية والجندية فقط (١) .

#### النوع الثالث: الاسباب الاحلاقية

- والارتياح اليه (١) ما الجمل والارتياح اليه (١) .
- ٤٦ ـ استيلاً اليأس من اللحاق بالفائزين في الدين والدنيا (ف) .
  - ٤٢ ـ الاخلاد الى الحول ترويحا للنفس (ف).
    - ٤٣ \_ فقد التناصح وترك البغض في الله (١) .
  - ٤٤ \_ انحلال الرابطة الدمنية الاحتساسة (١).
  - ٤٥ ـ فساد التعليم والوعظ والخطابة والارشاد (ف).
    - ٤٦ \_ فقد التربية الدنية والاخلاقية (١) .
    - ٤٧ \_ فقد قوة الجميات وعمرة دوام قيامها (١) .
- ٤٨ \_ فقد القوم المالية الاشتراكية بسبب التهاون في الزكاة (١).
  - وع \_ ترك الأعمال بسبب ضعف الآمال (ف).
- هـ اهمال طلب الحقوق العامة جبنا وخوفا من التخاذل (ف).
- - ٥١ ـ علبة التخلق بالتملق تزلفا وصفاراً (ف) .
- ٥٣ ـ تفضيل الارتزاق بالجندية والخدم الاميرية على الصنائم (ف) .
- ٥٠ توم أن علم الدين قائم في المائم وفي كل ما سطر في كتاب (ف).
  - عد \_ معاداة العلوم العالية ارتياحا للجهالة والسفالة (١) .
    - ٥٥ ـ التباعد عن المكاشفات والفاوضات في الشئون العامة (١) .
      - ٥٦ ـ الذهول عن تطرق الشرك وشآمته (١) .

ثم قال السيرالفراني: هذه هي خلاصات أسباب الفتور التي أوردها اخوان الجمعية وليس فيها مكررات كا يظن وحيث كان للخلل الموجود في أصول ادارة الحكومات الاسلامية دخل مهم في توليد الفتور العام ، فاني أضيف الى الاسباب التي سبق البحث فيها من قبل الاخوان الكرام الاسباب الآية، أعددها من قبيل رؤوس مسائل فقط، حيث لوأردت تفصيلها وتشريحها لطال الامر ولخرجنا عن صدد محفلنا هذا .

والاسباب التي سأذكرها هي أصول موارد الحلل في السياسة والادارة الحاربتين في المملكة العثمانية ، التي هي اعظم دولة بهم شأنها عامة المسلمين . وقد جاءها أكثر هذا الحلل في الستين سنة الاخيرة ، أي بعد أن الدفعت لتنظيم أمورها ، فعطلت أصولها القدعة ولم تحسن التقليد ولا الابداع ، فتشتت حالها ولا سيما في العشرين سنة الاخيرة التي ضاع فيها ثلثا المملكة ؛ وخرب الثلث الباقي وأشرف على الضياع لفقد د الرجال و صرف السلطان قدوة سلطنته على الضياع لفقد د الرجال و صرف السلطان قدوة سلطنته كلها في سبيل حفظ ذاته الشريفة وسبيل الاصرار على سياسة الانفراد .

وأما سيائر الممالك والامارات الاسلامية فلاتخلو أيضاً

من بعض هذه الاصول ، كما ان فيها أحوالا أخرى أضر وأمر يطول بيانها واستقصاؤها . والاسباب المراد الحاقها ملخصة هي :

#### الاسباب السباسة والادارة العماسين:

وحيد قو انين الادارة والمقوبات، مع اختلاف طبائع أطراف المملكة
 واختلاف الاهالي في الاجناس والمادات (١) (١).

منويع القوانين الحقوقية ، وتشويش القضاء في الاحوال المهائلة (١) .
 التمسك بأصول الادارة المركزية مع بعد الاطراف عن العماصمة وعدم وقوف رؤساء الادارة في المركز على احوال تلك الاطراف المتباعدة وخصائص سكانها (ف) .

٦٠ - الترام أصول عدم توجيه المسئولية على رؤساء الادارة والولاة عن أعمالهم مطلقاً (٢) (ف).

(١) من أهم الضروريات أن يحصل كل قوم من أهاني تركيا على استقلال نوعي اداري يناسب عاداتهم وطبائع بلاده ، كما هي الحالة في امارات المانيا وولايات أمريكا الشالية ، وكما يفعله الانكليز في مستعمراتهم والروس في الملاكهم .

(٢) ولذلك كانت الحالة في الدولة قبل التنظيات الخيرية حيراً منها بعدها ، حيث كان العال مسئولين لدى حضرة السلطان ثم اطلق سواحهم في عهدنا من كل مسئولية ، الافي الافعال بل الاقوال بل الخواطر التي تتعلق محقوق السلطنة .

- 71 تشويش الادارة بعسدم الالتفات لتوحيد الأخلاق والمسالك في الوزراء والولاة والقواد، مع اضارار الدولة لاتخاذهم ست جميع الاجناس والاقوام الموجودين في المملكة بقصد استرضاء الدكل (ف).
- ٦٢ ـ الترام المخالفة الجنسية في استخدام العال بقصد تعسر التفاه بين
   العال والاهالي ، وتعذر الامتراج بينهم لتأمن الادارة غائلة الاتفاق علمها (ف) .
- ٣٣ ــ الترام تفويض الامارات المختصة عادة ببعض البيوت ، كامارة مسكة وامارات الهشائر الضخمة في الحجاز والعراق والفرات لمن لا يحسن ادارتها ، لأجسل ان يكون الامير منفوراً بمن ولي عليهم مكروها عنده فلا يتفقون معه ضد الدولة (ا) .
- ٣٠ الترام تولية بعض المناصب المختصة بعض الاصناف كالمشيخة الاسلامية والسرعسكرية لن يكون منفوراً في صنفه من العلماء أو الجند، لاجل ان لا يتفق الرئيس والمرؤس على امرمهم (١) (ف) .
  - ه. \_ التمييز الفاحش بين اجناس الرعية في الغنم والغرم (٢) .
    - (١) هكذا تكون أحتياطات الحكومات العاجزة .
- (٢) كهضم الدولة المثانية حقوق المرب في المناصب والارتزاق من بيت المال هضا لانسبة فيه ، لانها عيزة عليهم ، حال كونهم ثاثي رعيها ، كلاً من الحركس والبشناف والاكراد والارناؤط والروم والارمن والخروات والبلغار والمربكير.
- وكا ستثناء أهل الساصمة والحجاز وغيره حتى بمض البيوت من الخدمة المسكرية والتكاليف الشرعية والعرفية .
- وكاستثناء غير المسلمين من الخدمة المسكرية لمجرد كونهم لا يتحملون حالة الضنك التي علمها جيشها .

- ٦٦ التساهل في انتخاب المهال والمأمورين والاكثار منهم بغير لزوم، واعا قصد اعاشة المشيرة والمحاسيب والمتملقين الملحين .
- ٦٧ التسامح في المكافأة و الحجازاة تهاوناً بشؤون الادارة حسنت أمساءت،
   كأن ليس للملك صاحب .
- ٦٨ عدم الالتفات لرعابة المقتضيات الدينية كوضع انظمة مصادمة الشرع بدون لزوم سياسي مهم، أومع اللزوم ولكن بدون اعتناء بتفهيمه للامة والاعتذار لها حلباً للقناعة والرضا (١).
- السيع حرمة الشرع وقوة القوانين بالنزام عدم اتباعها وتنفيذها،
   والاصرار على أن تكون الادارة نظامية اسما ارادية فملا (٢).
- ٧٠ التهاون في مجاراة عادات الاهالي وأخلاقهم ومصالحهم استجلابا لمجبتهم القلبية فوق طاعتهم الظاهرية .
- النفلة أوالتغافل عن مقتضيات الزمان ومباراة الجيران وترقية السكان
   بسبب عدم الاهتمام بالمستقبل .
- ٧٧ ـ الضغط على الافكار المتنبهة بقصد منع بموهاوسموها واطلاعها على مجاري
   الادارة ، محاسنها ومعايبها ، وان كان الضغط على النمو الطبيعي عبثاً
   محضاً ، ويتأتى منه الاغراء والتحفز وينتج عنه الحقد على الادارة .
- (١) كاستخدام اليهود قابضي مال أي آمنا وسناديق، وقابضي اعشار السوائم، وفي ذلك عدم رعاية المذاهب التي تستوجب ان لاتسقط الزكاة عن الدافعين، وكاستخدام قضاة بالرسوم او بروانب جزئية جداً.
- (٢) تعطيل بعض احكام الشرع كاف لحرق حرمته، واماالاحكام النظامية فمع كسرتها البالغة عشرات الوف فضايا لم يتفق الى الآن اجراء شي منها الا بمض ما يتعلق بسلب الاموال .

- و السافل اصلا واخارقاوعاماً وتحكيمهم في الرقاب الحرة وتسليطهم على اصحاب المزايا ، وهـــــذا التهاون بشأن ذوي الشؤون يستانرم تسفل الادارة .
- ادارة بيت المال ادارة اطلاق بدون مراقبة ، وحزاف بدون موازنة، واسراف بدون عتاب، واتلاف بدون حساب، حتى صارت الملكة مسديونة للاجانب بدون تقيلة توفى بـلادا ورقابا ودماء وحقوقا .
- ادارة المصالح المهمة السياسية والملكية بدون استشارة الرعية ولاقبول مناقشة فيها . وان كانت ادارة مشهودة المضره في كل حركة وسكون .
- ادارة الملك ادارة مداراة واسكات المطلمين على معايبها حذراً من أن ينفئوا ما في الصدور فتعسلم العامة حقائق الامور، والعامة من إذا علموا قالوا وإذا قالوا فعلوا وهناك الطامة الكبرى.
- ٧٧ ـ ادارة السياسة الخارجية بالترلف والارضاء والمحاباة بالحقوق والرشوة بالامتيازات والنقود، تبذل الادارة ذلك الجيران بمقابلة تعاميهم عن المشاهد المؤلمة التخريبية، وصبرهم على الروائح المنتنة الادارية ولولا تلك المشاهد والروائح لما وجد الجيران وسيلة للضغط مع ما القاء الله بينهم من العداوة والنغضاء الى يوم القيامة .

ثم قال السيرالفراني: ان بعض هذه الاسباب التي ذكرتها، هي أمراض قديمة ملازمة لادارة الحكومة العثمانية مند نشأتها أومنذ قرون، وبعضها اعراض وقتية تزول بزوال محدثها، وربحا

كان يمكن الصبر عليها لولا ان الخطر قرب والعياذ بالله من القلب كما اشار اليه الاستاذ الرئيس في خطامه الأول (١).

ثم قال: ويلتحق بهذه الاسباب بعض اسباب شتى أفصلها بعد تعدادها الحاقا بالخلاصات. وهي :

## أسباب شنى :

٧٨ ــ عدم نطابق الاخلاق بين الرعية والرعاة .

٧٩ \_ الغرارة أي الغفلة عن ترتيب شؤون الحياة .

٨٠ \_ الغرارة عن لزوم توزيع الاعمال والاوقات .

٨١ ـ الغرارة عن الاذعان للاتقان .

٨٢ \_ الغرارة عن موازنة القوة والاستعداد.

٨٣ \_ ترك الاعتناء بتعليم النساء .

٨٤ \_ عدم الالتفات للكفاءة في الزوجات .

٨٥ ــ الخور فيالطبيعة ، أي سقوط الهمة . ٨٥ ــ الخور فيالطبيعة ،

٨٦ - الاعـ ترال في الحياة والتواكل.

(١) اشار حضرة الرئيس وهو الاسناذ المكي في خطابه الاول للحالة السيئة في الحجاز من فقد الامن في بلد الله الامين ، والحور الفظيم الذي يقع على اهل الحرمين وزوارها من تنازع السلطات الثلاث الامارة والولاية والعسكرية، وغير ذلك من الاحوال التي لاتطاق وصار يتشكي منها عامة الحجاج، لاسبا الداخلين تحت سلطة الاجانب وهم السواد الأعظم من المسلمين . ولا غرو أن هذه الحالةستدعيهم لان يدعوا حكوماتهم للمداخلة في شؤون ادارة الحجاز، لاجل حصولهم على الامن والراحة ، وحينتُذ لاقدر الله يتفانى السرب دون حفظ بيضة الاسلام كالفانواقبلا وحدم في دفع الصليبيين عن المسجدالاقصى .

أما عدم النطابق في الاخلاق بين الرعاة والرعية ، فله شأن عظيم كا يظهر للمتأمل المدقق في تو اريخ الامهمن أن أعاظم الملوك المونقين والقواد الفاتحين كالاسكندرين، وعمر وصلاح الدين رضي الله عنها، وجنكيز والفاتح وشرلكان الالماني وبطرس الكبير وبو نابرت، لم يفوزوا في تلك العظائم الابالعزائم الصادقة مع مصادقة تطابقهم مع رعاياهم وجيوشهم في الاخلاق والمشارب تطابقاً تاماً ، محيث كانوا رؤوساً حقاً لتلك الاجسام لا كرأس جل على جسم ثور أوبالمكس . وهذا النطابق وحده يجمل الامة تعتبر رئيسها رأسها، فتنفاني دون حقظه ودون حكم نفسها بنفسها، حيث فتنفاني دون حفظه ودون حكم نفسها بنفسها، حيث انعان الحكيم المذي :

ومما لاخلاف فيه أن من أم حكمة الحكومات أن تنخلق بأخلاق الرعية ، وتتحدمها في عوائدها ومشاربها ولو في العوائد غير المستحسنة في ذاتها . ولا أقل من ان تجاري الحكومة الاجنبية أخلاق الرعية ولو تكلفاً وقتياً ، الى ان توفق لاجتذابهم الى لغمها فأخلاقها فجنسيتها، كما فعل الامويون والعباسيون والموحدون، وكما تهتم به الدول المستعمرة الافرنجية في هذا العهد ، وكما فعل جميع

الاعاجم الذين قامت لهم دول في الاسلامية كآل ويه والساجوقيين والايوبيين والغوريين والامراء الجرآكسة وآل محمد على ، فانهم مالبثوا أن استعربوا وتخلقوا باخدلاق العرب، وامتزجوا بهم وصاروا جزءاً منهم. وكذلك المغول التاتار صاروا فرساً وهنوداً، فلم يشذ في هدذا الباب غير المغول الاتراك أي العثمانيين ، فانهم بالعكس يفتخرون بمحافظتهم على غيرية رعايام لهم ، فلم يسعوا باستتراكهم كما أنهم لم يقبلوا أن يستعربوا ، والمتأخرون منهم قبلوا أن يتفرنسوا أو يتألمنوا . ولا يعقل لذلك سبب غير شديد بغضهم للعرب كما يستدل عليه من أقوالهم التي تجري على ألسنتهم مجرى الامثال في حق العرب :

كاطلاقهم على عرب الحجاز (ديلنجي عرب) أي العرب الشحاذين .

واطلاقهم على المصريين ( كور فـلاح ) بمنى الفـلاحين الاحلاف .

و(عرب جنكنه سي) أي نَو رَ العرب . و( قبطي عرب ) أي النو ر المصريين .

وقولهم عن عرب سوريا: (نه شامك شكري ونه

عربك يوزي) أي دع الشام وسكرياتهـا ولا تر وجوه العرب . وتعبيره بلفظة (عرب) عن الرقيق وعن كل حيوان اسود. وقولهم (بس° عرب) اي عربي قذر .

و(عرب عقلي) أي عقل عربي أي صغير . و (عرب طبيعتي ) أي ذوق عربي اي فاسد .و (عرب جكه سي ) أي حنك عربي أي كثير الهزر .

وقولهم ( بوني يبارسه م عرب اوله يم ) أي ان فعلت هــذا آكون من العرب .

وقولهم (نرده عرب نرده طنبوره)أي أين العرب من الطنبور. هذا والعرب لايقابلونهم على كل ذلك سوى بكلمتين الأولى هي قول العرب فيهم: (ثلاث خلقن للجور والفساد: القمل والترك والجراد).

والكلمة الثانية تسميتهم بالاروام كناية عن الريبة في السلاميتهم، وسبب الريبة ان الآراك لم يخدموا الاسلامية بغير اقامة بعض جوامع لولا حظ نفوس ملوكهم بذكر اسمائهم على منابرها لم تقم.

وأنهم أنوا الاسلام بالطاعة العمياء للكبراء، وتخشية الفلك أبي المصائب، وباحترام مواقد النيران (اوجاقات) فرادوا بذلك بلات في طنن الخرافات .

ثم قال السير الفرابي: أرجو المعذرة من المولى الرومي لانه يعلم أنيما أفرطت، ولولا الضرورة الدينية التي يعلمها لماصرحت، والناصح الغيور من سكيك لا من يضحكك .

قال الوستاذ الرئيس : ان أخاما السيد الفراتي خطيب قوال وفارس جوال ، والابحاث التي اشار اليها ذات ذيول طوال مع أن اليوم قد قرب وقت الزوال ، فوعدنا غد ان شاء المولى المتعال .

# الاجتماع الثامن

بوم الخميس الخامس والعشرين من ذى القعرة سنة ١٣١٦

في صباح ذلك اليوم انتظمت الجمية، وقرأ البليغ الاسكندري ضبط اليوم السابق على العادة المألوفة ، وأذن الاستاذ الرئيس المسيد الفراقي باتمام يحثه .

فقال السير الفراتي: ان من اعظم أسباب الفتور في المسلمين غرارتهم، أي عدم معرفتهم كيف يحصل انتظام المعيشة لانه ليس فيهم من يرشده الى شيء من ذلك ، مخلاف الامم السائرة فان من وظائف خدمة الاديان عنده رفع الغرارة ، أي الارشاد الى الحكمة في شؤون الحياة. واما الاقوام الذين ليس عنده خدمة دين، أو الشراذم الذين لاينتمون لحدمة دينهم ، فستغنون عن ذلك بوسائل أخرى من نحو: التربية المدرسية ، والا خذ من كتب الاخلاق ، وكتب تدبير المذل، ومفصلات فن الاقتصاد، والتواريخ المتقنة، والرومانات

الاخلاقية والتمثيلية ، أي كتب الحكايات الوضعية ، ونحو ذلك مما هـو مفقود بالكلية عند غير بعض خاصة المسلمين .

على ان الخاصة السالمين من الغرارة علما ، لا يقوون غالبا على العمل بما يعلمون لاسباب شي، منها بل أعظمها جهالة النساء المفسدة للنشأة الاولى وقت الطفولة والصبوة ومنها عدم التمرن والالفة، (۱) ومنها عدم مساعدة الظروف الحيطة بهم للاستمرار على نظام مخصوص في معيشتهم .

ثم قال: لاأرى لزوما للاستدلال على استيلاء الغرارة علينالانها مدركة مسلمة عند الكافة، وهي ما ينطوي تحت اجو بتنا عند التساؤل عن هذه الحال بقولنا :أن المسلم مصاب ،وان الله اذا أحب عبدا ابتلاه، وان آكثر أهل الجنة البله ، وان حسب ابن آدم لقيات يقمن صلبه، وان غيرنا مستدرجون، وأنهم كلاب الدنيا، وأنهم اعطوا ظاهرا من الحياة الدنيا، وأنهم في غفلة من الموت، وغفلة عن أن الدنيا شاخت.

ثم قال: فن الغرارة في طبقاتنا كافة من الملوك الى الصماليك اننا لانرى ضرورة للاتقان في الأمور، وقاعدتنا ان بعض الشي أله المرائنا على الدي اللالات او الحادمات وماادراك ما تلك الحيوانات.

يغني عن كله والحق ان الاتقان ضروري للنجاح في أي أمر كان ، بحيث اذا لم يكن مستطاعا في امر ، يلزم ويتحتم ترك ذلك الامركليا والتحول عنه الى غيره من المستطاع فيه أيفاء حق الاتقان .

ومن (الغرارة) وهمنا أن شؤون الحياة سهلة بسيطة فنظف ان العلم بالشي الجمالا ونظريا بدون تمرن عليه يكفي للعمل به فيقدم أحدنا مثلا على الامارة بجرد نظره في نفسه أنه عاقل مدبر قبل ان يعرف ماهي الادارة علما، ويتمرن عليها عملا، ويكتسب فيها شهرة تعينه على القيام بها

ويقدم الآخر مناعلى الاحتراف مثلا بييع الماء للشرب، عجرد ظنه ان هذه الحرفة عبارة عن حمله قربة وقدحا و تعرضه للناس في مجتمعاتهم، ولا يرى لزوما لتلقي وسائل اتفان ذلك عمن يرشده مثلا الى ضرورة النظافة له في قربته وقدحه وظواهر هبئته ولباسه، وكيف يحفظ برودة مائه وكيف يستبرقه ويوهم بصفائه ليشهي به، ومتى يغلب العطش ليقصد المجتمعات، وتحرى منها الحالية له عن المزاحمين، وكيف يتزلف للناس ويوهم بلسان حاله أنه عترف بالاسقاء كفاً لنفسه عن السؤال. الى نحو هذا من دقائق اتفان عترف بالاسقاء كفاً لنفسه عن السؤال. الى نحو هذا من دقائق اتفان

الصنعة المتوقف عايمها نجاحه فيها، وان كانت صنعته السيطة حقيرة.

ومن (الغرارة) ظنا أن الكياسة في «ادري واقدر» جوابا للنفس في مقاصد كثيرة شتى . والحقيقة أن الكياسة لاتحقق في الانسان الا في فن واحد فقط يتولع فيه فيتقنه حق الاتقال كما قال تعالى : (وما جعل الله لرجل من قلبين في جوفه) . فالعاقل من يتخصص بعمل واحد ثم يجاوب نفسه عن كل شي غيره «لا أدري ولا أقدر» ، لان الاول يتكلف أعمالا لايحسنها فتفسد عليه أدري ولا أقدر » ، لان الاول يتكلف أعمالا لايحسنها فتفسد عليه ومناً عيشه .

فالملك مثلا وظيفته النظارة العامة وانتخاب وزير بثق بأخلاقه، ويعتمد على خبرته في التخاب بقية الوزراء والسيطرة عليهم في الكليات. فالملك مها كان عاقلا حكيما لا يقدر على اتقان اكثر من وظيفته المذكورة.

فالملك اذا تغرر وتنزل للتداخل في أمور السياسة او الادارة الملكية أو الامور الحربية أو القضاء، فلا شكأنه يكون كرب بيت يداخل طباخه في مهنته ويشارك بستانيه في صنعته، فيفسد

طعامه و سور بستانه ، فيشتكي ولايدري أن آفته من نفسه .

ومن «الغرارة» اللوث في الامور، أي تركها بلا ترتيب؛ والحكمة قاضية على كل انسان ولو كان زاهدا منفردًا في كهف جبل، فضلا عن سائس رعية او صاحب عائلة ، ان يتخذ له ترتيبًا في شؤونه وذلك بأن برتب:

اولا ـ اوقاته حسب أشغاله ، ويرتب أشغاله حسب اوقاته . والشغل الذي لايجد له وقتاكافيا يهمله بالكلية أو يفوضه لمن يفيحق القيام به عنه .

تأبا - يرتب نفقاته على نسبة المضمون من كسبه ، فان ضاق دخله عن المبرم من خرجه يغير طراز معيشته، ولو بالتحول مثلامن بلده الغالية الاسعار او التي مظهره فيها يمنعه من الاقتصاد الى حيث يمكنه ترتيبها على نسبة كسبه .

ثالثا - يرتب تقليل غائلة عائلته عند اول فرصة، ملاحظااراحة نفسه من الكد في دور العجز من حياته ، فيربي اولاده ذكورا واناثا على صورة ان كلامنهم متى بلغ أشده يمكنه ان يستغني عنه بنفسه ، معتمداً على كسبه الذاتي ولو في غير وطنه .

رابعاً \_ يرتب أموره الادبية على نسبة حالته المادية ، أعني

يرتب أموره الدينية ولذاته الفكرية وشهو إنه الجسمية ترتيباً حسناً، فلا محمّل نفسه منها ما لا تطيق الاستمرار عليه .

خاصاً \_ يرتب ميله الطبيعي للمجد والتعالي على حسب استعداده الحقيقي . فلا يترك نفسه تتطاول الى مقامات ليس من شأن قوته المادية ان يبلغها الا بمحض الحظ أي الصدف .

وخلاصة البحث أن الغرارة من أقوى اسباب الفتور، وفد أطلت في وصفها وايضاحها ليتأكد عند السادة الاخوان ان ازالة اسباب الفتور الشخصي ليس من عقيات الامور.

ثم قال: ان لانحلال أخلاقنا سببا مها آخر ايضاً يتعلى بالنساء، وهو تركهن جاهلات على خلاف ماكان عليه أسلافنا، حيث كان يوجد في نسائناكا م المؤمنين عائشة رضي الله عها التي أخذنا عها نصف علوم ديننا ؛ وكئات من الصحابيات والتابعيات راويات الحديث والمتفقهات، فضللا عن الوف من العالمات والشاعرات اللاتي في وجودهن في العهد الاول بدون انكار، حجة دامغة ترغم أنف غيرة الذين يزعمون انجهل النساء أحفظ لعفتهن؛ فضلا عن انه لايقوم لهم برهان على ما يتوهمون، حتى يصح الحكم فضلا عن انه لايقوم لهم برهان على ما يتوهمون، حتى يصح الحكم

بأن الملم يدعو للفجور وأن الجهل يدعو للعفة؛ نعم ربماكانت العالمة أقدر على الفجور من الجاهلة ، ولكن الجاهلة أجسر عليه من العالمة .

ثم ان ضرر جهل النساء وسوء تأثيره في اخـلاق البنين والبنات أمر واضح غني عن البيان . انما سوء تأثيره على اخلاق الازواج فيه بعض خفاء يستلزم البحث ، فأقول :

ان الرجل في ميدان التجاذب للاخلاق ، ولا يتوهم عكس ذلك الا من الرجل في ميدان التجاذب للاخلاق ، ولا يتوهم عكس ذلك الا من استحكم فيه تغرير زوجته له بأنها ضعيفة مسكينة مسخرة لارادته . حال كون حقيقة الامر أنها قابضة على زمامه تسوقه كيف شاءت ، وبتعبير آخر يغره أنه امامها وهي تبعه ، فيظن انه قائد لها ، والحقيقة التي يراها كل الناس من حولها دونه أنها انما تمشي وراءه بصفة سائق لا تابع.

وما قد وقدر دها النساء مثل الشريعة الاسلامية ، حيث أمرت بالحجب والحجر الشرعيين حصراً لسلطتهن و تفرغهن لتدبير المنزل ، فأمرت باحتجابهن احتجاباً محدوداً بعدم ابدا الزينة للرجال الاجانب ، وعدم الاجتماع بهم في خلوة او لغير لزوم . وأمرت

باستقرارهن في البيوت الالحاجة.ولاشك آنه ما وراء هذه الحدود الافتح باب الفجور، وما هذا التحديد الامرحمة بالرجال وتوزيماً لوظائف الحياة.

والصينيون، وه أقدم البشر مدنية ، التزموا تصغير أرجل البنات بالضغط عليها لاجل ان يمسر عليهن المشى والسعىفي افساد الحياة الشريفة . ذاك الشرف الذي هو من أه مقاصد الشرقيين ، بخلاف الغربيين الذين لا يهمهم غير النوسع في الماديات والملذات. وقــد امرت الشريعة برعانة الكفاءة في الزوج ، وذلك أيضاً مرحمة بالرجال. وأكثر الأئمةالمجتهدين أغفلوا لزوم تحري الكفاءة في جانب المرأة للرجل ، وأوجبوا ان يكون هو فقط كفؤاً لهاكي لا تهلكه لفخارها وتحكمها على ان لرعامة الكفاءة في المرأة للرجل أيضاً موجبات عائلية مهمة منها: التخير للاستسلام والتخير لتربية النسل، وللتساهل في ذلك دخل عظيم في انحلال الاخلاق في المدن. لان التزوج بمجهولات الاصول او الاخلاق، أو بسافلات الطباع والعادات ، اوبالغرسات جنساً أو الرقيقات ، مفاسد شتى . لان الرجل نجر طوعاً أو كرهاً لاخلاق زوجته ، فان كانت سأفلة يتسفل لامحالة ، وانكانت غريبة بغَّضته في اهله وقومه، وجرته

الى موالاة قومها والتخلق بأخلاقهم ولاشكأن هذه المفسدة تستحكم في الاولاد آكثر من الازواج .

ورعاكان اكبر مسبب لانحلال أخلاق الامراء من المسلمين أماه من جهة الامهات والزوجات السافلات ، اذ كيف يرجى من امرأة نشأت سافلة رقيقة ذليلة (۱) أن تترك بعلها ، وهو في الغالب اطوع لها من خلخالها ، أن يجيب داعي شهامة أو مروءة . او ان تغرس في رؤوس صبيتها أميالا سامية ، او تحمسهم على اعمال خطرة ، كلا لا تفعل ذلك ابدا . انما تفعله الشريفات اللايي تجدن في أفسهن عزة وشهامة (۲) وهذا هو سر ان اعاظم الرجال لا يوجدون غالها الا من ابناء وبعول نسوة شريفات او بيوت قروية . وهذا هو سبب حرص امراء العرب والافرنج على شرف الزوجات .

ثم قال السير الفراني ايضا: واني ارى ال هذا الفتور بالغ في غالب اهل الطبقة العليا من الامة ولامسيافي الشيوخ مرسة (الحور (۱) كالكرجيات والارمنيات والرقيقات الجركسيات امهات اكثر الامرا. وزوجاتهم.

(٣) كبنات بيوت المجد الحريصات على الفخر ، وبنات اهل البادية والقرى الابيات النفوس .

في الطبيعة ) لأنا نجده: ينتقصون أنفسهم في كل شي أويتقاصرون عن كل عمل و يحجمون عن كل اقدام ، ويتوقعون الحيبة في كل أمل .

ومن أقبح آثار هذا الخور نظره الكال في الاجانب كما ينظر الصبيان الكال في آبائهم ومعلمهم ، فيندفعون لتقليد الاجانب والباعهم فيما يظنونه رقةوظرافة وتمدناً وينخدعون لهم فيما يغشونهم به : كاستحسان ترك التصلب في الدين والافتخار به ، فنهن من يستحي من الصلاة في غير الخلوات . وكاهمال التمسك بالعادات القومية ، فنهم من يستحي من عمامته . وكالبعد عن الاعتزاز بالعشيرة كان قومهم من سقط البشر . وكنبذ التحزب للرأي كائهم خلقوا قاصرين . وكالففلة عن ايثار الاقربين في المنافع . وكالقعود عن التناصر والتراحم بينهم كي لا يشم من ذلك رائحة التعصب الديني عن التناصر والتراحم بينهم كي لا يشم من ذلك رائحة التعصب الديني وان كان على الحق . الى نحو ذلك من الخصال الذميمة في أهل الخور من المسلمين ، الحميدة في الاجانب ، لان الاجانب يموهون عليهم بانهم المسلمين ، الحميدة في الاجانب ، لان الاجانب يموهون عليهم بانهم كسنون التحلي بها دونهم .

وهؤلاء الواهنة يحق لهم ان تُشق عليهم مفارقة كالات الفوها عمره ، كما قد بألف الجسم السقم فلا تلذ له العافية. فأنهم منذ

نعومة أظفاره تعلموا الادب مع الكبير، يقبلون يدهأو ذيله اورجله، والفوا الاحترام فلا يدوسون الكبير ولو داس رقابهم . والفوا الثبات ثبات الاوتاد تحت المطارق . والفوا الانقياد ولو الى المهالك. والفوا ان تكون وظيفتهم في الحياة دون النبات ، ذاك يتطاول وهم يتقاصرون ، ذاك يطلب الساء وهم يطلبون الارض كا تهم للموت مشتاقون .

وهكذا طول الالفة على هذه الخصال قلب في فكره الحقائق، وجعل عنده لمخازي مفاخر؛ فصاروا يسمون التصاغر أدبا، والتذلل لطفاً، والتملق فصاحة، واللكنة رزانة، وترك الحقوق سماحة، وقبول الاهانة تواضعاً، والرضاء بالظلم طاعة. كما يسمون دعوى الاستحقاق غروراً، والخروج عن الشأن الذاتي فضولا، ومد النظر الى الغد املاء والاقدام تهورا، والحمية حاقة، والشهامة شراسة، وحرية القول وقاحة، وحب الوطن جنونا.

ثم قال: وليُعلم ان الناشئة الذين تعقد الامة آمالها باحلامهم عسى يصدق منها شي ، وتتعلق الاوطان بحبال همتهم عساه يأتون فعلا مذكوراً ، هم أولئك الشباب ومن في حكمهم المحمديون المهذون، الذين يقال فيهم ان شباب رأي القوم عند شبابهم الذين يفتحرون

بدنهم فيحرصون على القيام بمبانيه الاساسية نحو الصلاة والصوم، ويتجنبون مناهيه الاصلية نحو الميسر والمسكرات. الذين لا يقصرون بناء قصور الفخر على عظام نخرها الدهر، ولايرضون أن يكونوا حلقة ساقطة بين الاسلاف والاخلاف، الذين يعلمون أنهم خلقوا احرارا فيأبون الذل والاسار . الذين يودون ان عوتوا كراماً ولا يحيون لئاما، الذين يجهدونان ينالوا حياة رضية ، حياة قوم كل فرد منهم سلطان مستقل في شؤونه لايحكمه غير الدن، وشريك امين لقومه يقاسمهم ويقاسمونه الشقاء والهناء، وولد بار بوطنه لايبخل عليه بجزء طفيف من فكره ووقته وماله . الذين يحبون وطنهم حب من يعسلم أنه خلق من ترابه . الذين يعشقون الانسانية ويعلمون ان البشرية هي الدلم والبهيمية هي الجهالة. الذين يعتبرون ان خير الناس انفعهم للناس. الذين يعرفون ان القنوط وباء الآمال والتردد وباء الاعمال. الذين يفقهون ان القضاء والقدر هما السعي والعمل . الذين يو قنون ان كل ما على الارضمن أثر هو من عمل أمثالهم البشر ، فلا تخيلون الا المقدرة ولا تتوقعون من الاقدار الا خيراً .

وأما الناشئة المتفرنجة فلاخير فيهم لانفسهم فضلا عن ان

ينفعوا أقوامهم واوطانهم شيئاً وذلك لانهم لاخلاق لهم، تجاذبهم الاهواء كيف شاءت، لا تبعون مسلكا ولايسيرون على ناموس مطرد، لانهم محكمتون الحكمة فيفتخرون بدينهم ولكن لا يعملون به تهاونا وكسلا (). ويرون غيرهم من الامم يتباهون باقوامهم ويستحسنون عاداتهم ومميزاتهم فيميلون لمناظرتهم، ولكن لا يقوون على ترك التفريج كائهم خلقوا اتباعاً (٢). ويجدون الناس يعشقون اوطانهم فيندفعون للتشبه بهم في التشبيب والاحساس فقط، دون النشبث بالاعمال التي يستوجها الحب الصادق.

والحاصل ان شؤون الناشئة المتفرنجة أيضاً لاتخرج عن تذبذب وتلون ونفاق ، مجمعها وصف: «لاخلاق لهم». والواهنة خير مهم ، متمسكون بالدين ولو رياء. وبالطاعة ولوعمياء ، على انه يوجد

<sup>(</sup>١) أكبر مايشن عليهم ويتكاسلون عنه الصلاة التي هي عماد الدين، ولنخاطبهم بلسانهم فنقول ان الطهارة والوضوء هما عين (التواليت) أوبعضه ويتان بدقيقتين أو ثلاث، وافعال الصلاة هي عين (الجمنستيك) واكمل منه لانها موزعة ولاتستغرق الركمة منها كثر من دقيقة، فأطول صلاة تطول عشر دقائق. بنا عليه فليبك على نفسه من يقصر نشاطه عن الصلاة والصوم، اللذين لو لم يكن فيها حكمة غير انها شعار يعرف بها المسلم الخاه لكفي.

<sup>(</sup>٢) هذه حكمة الشرع في حظره ترك سنة الاسلاف وتقليد الاغيار ولو في اللباس . وهذه الامم الافرنجية تنفر من التقليد حتى في القياسات والموازين.

في المتفرنجة افراد غيورون كالراسخين من احرار الآثراك، الملتهبين غيرة تقتضي احترام من تهم .

ثم قال السبر الفراتي: ان الخور المبحوث فيه علة معدية تسري من الشيوخ الى الشباب ومن الطبقة العليا الى العامة . وليت الشيوخ والكبراء يرضون بما كتبه الله عليهم من الذلة والمسكنة ، والخول وسقوط الهمة ، والدناءة والاستسلام، فيتركوا اهل النشأة الجديدة وشأنهم ، لا يستهزؤن ولا يعطلون ، ولا يسفهون ولا شبطون . وما أظنهم بضاعلين ذلك ابدا الا ان تنصدى لهم جرائد مخصوصة تقابلهم باللوم والتبكيت، وتسلط عليهم أقلام الادبا والسنة الشعراء ، وضع أهاجي واناشيد بعبائر بسيطة محلاة بنكت مضحكة لكي بوضع أهاجي واناشيد بعبائر بسيطة محلاة بنكت مضحكة لكي بين الناشئة والواهنة ، لا تلبث ان تنهي بانكسار الفئة الثانية : أولئك البائسين الفاشلين ، المتواكلين ، المتقاعسين ، المتخاذلين ، ألمتشاكسين ، العاجزين عن كل شيء الا التعطيل .

ومن راجع تواريخ الامم التي استرجعت نشأنها والدول التي جددت عصبيتها، يجد من حكمائها ونجبائها مثل حسان قريش وكميت المباسيين ، ولوثر الالمانيين وفولتر الفرنساويين ، قـــد تغلبوا على

قال الدستاز الرئيس: ان مباحث الجمية قد استوفت حقها، وكفانا السيد الفراتي تلخيص اسباب الفتور منها، ولا أرى لزوما لتلخيص بقية المباحث الدنية.

وقد اعطاني أخونا المدقق التركي رئيس لجنة القانون (السائحة) التي وضعها اللجنة ، مطبوعة في نسخ على عدد الاخوان لتوزع عليهم ، فيطالعها كل منهم ويدققها قبل وضعها في اجتماعنا غدا في موقع المذاكرات ، حيث يحث فيها قضية قضية بدون حزاف ،

واما اليوم فقد حل اوان الانصراف.

بادر السيد الفرآي، وفرق على كل واحد من اعضاء الجمية نسخة من سانحة القانون فأخذوها وتفرقوا .

# الاجتماع التاسع

ويتبمه الاجتماع العاشر والحادي عشر

يوم السبت السابع والعشرين من ذى القعرة سنة ١٣١٦

في صباح اليوم المذكور انعقدت الجمعية وقرأ كاتبها السيد الفرآي ضبط مفاوضات اليوم السابق حسب الاصول المرعية.

قال الوسناز الرئيس : اننا نقرأ اليوم قانون الجمية ، وقد علم الاخوان من مطالعة السانحة التي وضعتها اللجنة ، ان هذا القانون هو الان في حكم قانون مؤقت ، الى ان تتشكل الجمعية الدائمة ان شاءالله وتراول وظائفها . فهي تعيد النظر فيه وتعتني بتطبيقه على الموجبات والتجربات ، ثم تعرضه على الجمعية العامة التي سيأتي ذكرها فيه ، فاذا أمضته صار حيننذ قانونا راسخا .

فلنقرأ الآن قضايا القانون فقرة فقرة ، حتى اذاكان لاحــد الاخوان ملاحظة على بعض الفقرات منه فليبدها عنــد قراءتها ، وبعد المناقشة اما تقبل أو ترد او تعدل بالاكثرية . وعلى كل حال

تضبط المناقشة في سجل مخصوص يكون كشرح للقضايا يرجع اليه عند اللزوم .

ثم امر الاستاذ الرئيس بقراءة سانحة القانون فقرئت ، وجرت على بعض القضايا وبعض الفقرات منها مناقشات ، وتولى المدقق التركي رئيس اللجنة اعطاء الايضاحات اللازمة عن المقاصد التي لاحظتها اللجنة فيه ، فقُبل آكثر قضاياه وعدل بعضها ،وضبطت المناقشات على حدة .

وقد استفرقت مباحث القانون جلسة ذلك اليوم، وكذلك جلسة الاجتماع العاشر المنعقد يوم الاحدالثامن والعشرين من الشهر، وجلسة الاجتماع الحادي عشر المنعقد مساء الاحد أي ليلة الاثنين.

# الاجتماع الثاني عشر

بوم الاثنين الناسع والعشربن من ذي الفعدة سنة ١٣١٦

في صباح اليوم المذكور انتظمت الجمعية حسب معتادها . امر الوستاز الرئيس بقراءة القانون الذي تقرر في الاجتماعات الثلاثة السابقة متنا مجردا فقرى وهذه صورته :

## قانون جمعية تعليم الموحدين

#### المة\_\_\_\_رمة

قد تقرر في الجمعية المنعقدة في مكة المكرمة في ذي القعدةسنة ست عشرة وثلاثمامة والف المسهاة (جمعية المالقرى)،النتائج الآتية:

- ١ ـ المسلمون في حالة فتور مستحكم عام.
- ٢ ـ مجب تدارك هذا الفتور سريعاً ،والافتنحل عصبيتهم كليا .
  - ٣ \_ سبب الفتور تهاون الحكام، ثم العلماء ، ثم الامراء.

- ع \_ جرثومة الداء الجهل المطلق.
- ه \_ اضر فروع الجهل: الجهل في الدين .
- ٦ الدواء هو: اولا تنوير الافكار بالتعليم ، ثانياً ايجاد شوق
   للترقى في رؤوس الناشئة.
  - ٧ \_ وسيلة المداواة عقد الجميات التعليمية القانوبية .
- ٨ \_ المكلفون بالتدبير همكاء ونجباء الامة من السراة والعلماء.
- الكفاءة لازالة الفتور بالتدريج موجودة في العرب خاصة .
- الزم تشكيل جمية ذات مكانة ونفوذ في دائرة القانون
   الاتي البيان باسم: (جمية تعليم الموحدين).

- 197 -

## الفصل الاول

## في نشكيل الجمعية

#### قضية « 🔰 »

تتشكل الجمية من مائة عضو . منهم عشرة عاملون وعشرة مستشارون وثمانون فخريون ،ويرتبط بالجمية أعضاء محتسبون لايتمين عددهم .

#### قضية « ۲ »

يجب ان يكون الاعضاء كلهم متصفين بست صفات عامة وهي :

- ١ \_ سلامة الحواس ،وكون السن بين الثلاثين والستين ابتداءً .
  - ٧ \_ الاسلامية ، من أي مذهب كان من مذاهب اهل القبلة .
- ٣ المدالة ، بحيث يكون غير متجاهر , ممصية شرعية اجماعية ، ولا متلبس او معروف مخلة منافية المروءة .
  - ٤ ـ المزية بعلم او جاه أو ثروة (١) .
  - الكتابة باتقان، في لغة ما ولو عامية.

<sup>(</sup> ۱ ) أيس المقصود من الثروة ذاتها بل اعانتها عاجبها على بمض الاحلاق الشريفة .

#### ٣ \_ النشاط ، بأن يكون ذا همة ونجدة وحمية .

#### نضية « ٣ ،

يشترط في الاعضاء العاملــــين والمستشارين زيادة اربع صفات على ماسبق وهي :

- ١ \_ القدرة على التكلم والكتابة بالمربية .
- لكان الاقامة ثمانية أشهر في مركز الجمية وهيماعدا ذا الحجة ومحرماً
   وصفراًوشهر ربع الاول .
- ساعات في كل يوم ماعدا الجمية أربع ساعات في كل يوم ماعدا الجمية والاعباد .
  - ٤ \_ تفرغ المستشارين لحضور جلسة يوم واحد في كل أسبوع .

#### قضية « 🔰 »

يشترط في الاعضاء الفخريين زيادة ثلاث صفات وهي:

- ١ القدرة على الكتابة في احدى اللغات الاربع وهي العربية والتركية
   والفارسة والاوردية
- الاستعداد لمراسلة الجمعية باحدى هذه اللغات الاربع في كل شهر مرة عقالة او رسالة او فصل من تأليف يقترح موضوعه من قبـل الجمعية الم يتخيره ، والجمعية تستصوبه وتقرره .

٣ \_ الاذعان لانتقادات وتنقيحات الجمية وتصحيحها (١).

#### قضية « 🐧 »

تشكل جمية عامة في كل سنة مرة في او اثل ذي القعدة يدعى البهاجميع الاعضاء حتى المحتسبون ، فيحضرها الاعضاء العاملون مطلقاً ومن شاء من الباقين .

#### نضية ( ٦ )

الجمعية العامة ، بالمذاكرة والانتخاب الخي والاكثرية المطلقة ، يميز أولا المترشحين للهيئة العاملة ، ثم المترشحين للهيئة المستشارة .

#### قضية « 🗸 »

الهيئتان العاملة والمستشارة تجتمعان ، وبالمذاكرة واكثرية الثلثين تميزان اولا المترشحين منها للرياسة ، ولنيابة الرياسة ، وللكتابة الاولى ، وللكتابة الثانية ، ولامانة المسال . ثم تنتخبان من المترشحين رئيسًا لاجل سنة ، ونائب رئيس لاجل سنتين ، وكاتبًا أولاً لاجل تلاث سنين ، وكاتبًا ثانيا ، وأمين مال لاجل أربع سنين .

#### (١) قضيةمؤقتة :

ببندى، تشكيل الجمية حسبا يتسهل المؤسس، وهو يرأسها مؤقتا ،وله ان ينيب عنه من يشاء ، وعندما يبلغ عدد الاعضاء المكتتبين قدرا كافيا يجمعهم لينتخبوا الهيئة المامة والهيئة المستشارة .

#### تضية « ٨ »

الهيئنان الماملة والمستشارة بدققون صفات الذين يراد ان يكونوا من الاعضاء الفخريين او المحتسبين ، ثم بالانتخاب الخيف والاكرثرية المطلقة لقبلون أو يردون .

#### قضية ( ٩ »

للهيئتين العاملة والمستشارة أن يرفعوا صفة العضوية عمن يعلم وقوع حالة منه تستوجب ذلك ، وتتحقق خفيا ، وتصدق باكثرية الثلثين .

#### قضية « • ( »

الجمعية العامة تقوم باربع وظائف وهي :

- ١ \_ تدقيق اجمالي في جميع الاعمال التي أجرتها الجمية في السنة الماضية .
  - ٢ ـ تدقيق حساباتها الماضية .
  - ٣ \_ نقرير مايازم التشبث به من الاعمال الكبيرة في السنة المستقبلة .
    - ع \_ تقرير نفقات السنة القاملة

#### قضية « \ \ ،

المركز الرسمي للجمعية مكة المكرمة ، ولها شعبات في القسطنطينية ومصر وعدن وحائل والشام وتفليس وطهران وخيوه وكابل وكلكتة ودهلي وسنكابور وتونس ومراكش وغيرها من المواقع المناسبة .

#### قضية . ۲۲ »

يكون تشكيل الشعبات على نمط تشكيل الجميسة المركزية مصغراً. وتكون مرتبطة تماما بالجمية فيما عدا ماليتها وجزئيات امورها أفان لها الخيار ان تكون مستقلة المالية والادارة.

#### قضية « ۱۳ »

تشكل الشمبات على التراخي ، ويعطى للبعض المناسب الموقع منها هيئة تصلح ممها لان تتخذ عند مسيس الحاجة هي المركز الاصلى (١).

<sup>(</sup>١) قضية مؤقتة :

المركز يكون في السنين الاولى للجمعية في بور سعيد او الكويت. ثم ينتقل الى مكة بعد الرسوخ او عند اقامة مراكش و افغان و اير ان وغيرها وكالات سياسية لها في مكة . وعلى كل حال يكون للجمعية يد قوية في مكة ولوخفية.



## الفصل الثاني ني ماي الجمية

### قضية « کم »

الجمعية لاتتداخل في الشؤونالسياسية مطلقافهاعداارشاداتواخطارات عسائل اصول التعليم وتعميمه .

#### قضية « ١٥ »

ليس من شأن الجمية ان تكون تابعة او مرتبطة بحكومة مخصوصة ، على انها تقبل الماونة او الماضدة من قبل السلاطين العظام والامراء الفخام المستقلين والتابعين بصفة حماة فخريين .

#### قضية « ١٦ »

لانتسب الجمية الى مذهب اوشيعة مخصوصة من مذاهب وشيع الاسلام مطلقاً.

### قضية « ۷۷ »

توفق الجمية مسلكها الديني على المشرب السلني المعتدل، وعلى نبذ كل

زيادة وبدعة في الدين ، وعلى عدم الجدال فيه الا بالتي هي أحسن .

#### قضية « 🔥 »

يكون شعار الجمعية القولي: ( لانعبد الا الله ). وشعارها الفعلي الترام ( المصافحة ) على وجه السنة . ووجهتها : ( الفيرة على الدين قبل الشفقة على المسلمين ) . وأهم اعمالها ( تعليم الاحداث وتهذيبهم )تر اجعقضية ٢٤و٧٤و٨٥

#### قضية « ٩٩ »

#### قضية « • ۲ »

تتكفل الجمعية باعاشة عدد مخصوص من أصحاب المزايا العلمية الخاصة ، او العزائم الخارقة العادة ، بشرط ان يكونوا مجردين لاعيال لهم او شبيهين بالحبردين .

## الفصل الثالث

في مالية الجمعية.

## قضية « ۲۱ »

نفقات الجمعية تبني على غاية البساطة و الاقتصاد وهي تسمة أنواع:

١ كال كفاية الهيئة العاملة عا لا يزيد على ستين ذهبا انكليزيا لـكلواحد
 في السنة .

- ٧ \_ رواتب الكتاب والمترجمين والخدم.
- ٣ \_ احرة محلات المركز والشعب غير المستقلة مالياً .
  - ٤ ـ مصاريف البعوث المتجولة .
    - ه ـ مصاریف الطبوعات.
  - ٦ إـ مصاريف التحرير والتأليف.
  - ٧ \_ مصاريف البريد والمخابرات.
- ٨ \_ كفاية المكفول أعاشتهم المذكورين في القضية ( ٢٠ )
  - إلى الماريف التفرقة .

#### قضية « ۲۲ »

مطبوعات الجمعية ، أي طبع المؤلفات الآني ذكرها في الفصل التالي من نحو طبع المصحف الشريف بصورة متقدة للغايـــة تستوجب الاختصاص بطبعه، والنصف الآخر من اعانات اصحاب الحمية والنجدة من امراء واغنياء الامة وبعض الاعضاء المحتسمين .

#### قضية « ۲۳ »

امين المال يكون من اغنياء التجار المشاهير المقيمين في مركز الجمعية ويكون من جملة الاعضاء المستشارين ، ويقوم بهذه الخدمة حسبة لربه ودينه، ويكون المال في يده بوجه مضمون .

#### قضية « ٢٤ »

امين المال يعطي وصولات بمقبوضاته تكون مطبوعة مرقوما عليهاعدد متسلسل ، ومرقما في جانب منها مجموع الوارد وجموع الصروف في تلك السنة باعتبار غاية الشهر العربي المنصرم .

#### قضية « ٢٥ »

امين المال لايصرف شيئا الا بورقة صرف مطبوعة مرقما عليها عدد متسلسل وموقعا علمها من القابض وكاتب الجمعية ورثيسها .

ملاحظة موقتة:

يكني للجمعية في السنين الاولى مقدار خمسة آلاف جنيه ذهب انكليزي فقط و حصول ذلك ايس مذي بال .

## **القصل الرابع** في وظائف الجمعية

#### قضية « ٢٦ »

الهيئتان الماملة والمستشارة بالاتفاق او اكثرية التلثين تعيدان النظر في قانون الجمعية مرة ابتداء ، ثم كل ثلاث سنين مرة ، وتنظان القوانين التي تلزم؟ ويجب مطلقا أن يكون ترتيب القوانين تابعا لقواعدالتروي والتدقيق والتأمين. وترتبط كل قضية بشرح مفصل مسجل برجم اليه .

ولايصير القانون دستوراً للممل الا بعد قراءته في الجمية العامةالسنوية وقبوله . ويجوز للهيئتين عند الضرورة تقرير أجراء البعض من أحكام تلك التوانين مؤقتا ، ثم تعرض على الجمية العامة الاسباب المحبرة على التعجيل .

#### قضية « ۲۷ »

ا نقاظ فكر علماء الدين الى الامور الحمسة الآنية، وتنشيطهم السمي في حصولها ومساعدتهم باراءة أسهل الوسائل وأقربها وهي :

١ - تعميم القراءة والكتابة مع تسهيل تعليمها .

الترغيب في العلوم والفنون النافعة التي هي من قبيل الصنائع مع تسهيل
 تعليمها وتلقها .

- ب تخصيص كل من المدارس والمدرسين انوع واحد او نوعين من العلوم
   والفنون ليوجد في الامة أفراد نابغون متخصصون .
- ع اصلاح اصول تعليم اللغة العربية والعلوم الدينية وتسهيل تحصيلها ، بحيث سقى في عمر الطالب بقية يصرفها في تحصيل الفنون النافعة .
  - الجدوراء توحيد أصول التعلم وكتب التدريس .

#### قضية « ۲۸ »

السمى في تأليف متون مختصرة بسيطة واضحة على ثلاث مراتب:

- ١ \_ لتعلم المبتدئين او الكنفين بالمبادئ .
  - ٧ \_ لتعلم المنتهين الطالبين الاتقان .
- ﴿ \_ لتعلم النابغين الراغبين في الاختصاص .

#### قضية « ۲۹ »

الاهبام في حمل المتعلمين والمعلمين على اربع مراتب:

- ١ \_ العامة ومعلموهم أئمة المساجد والجوامع الصغيرة •
- ٧ \_ الهذبون ومعلموهم مدرسو المدارس العمومية والجوامع الكبيرة .
  - ٣ \_ العلماء ومعلموهم مدرسو المدارس المختصة بالعلوم العالية .
    - ع ــ النابغون ومملموهم الافاضل المتخصصون.

### قضية « • ۳ »

السعي لدى أمراء الامة بمعاملة كافة طبقات العلماء معاملة الاطباء، اي بالحجر رسما على من يتصدر للتدريس والافتاء والوعظوالارشاد مالميكن مجازاً

من قبل هيئة امتحانية رسمية موثوق بها نقام في المواصم .

#### قضية « ۲۳ »

التوسل لدى الامراء ان يمطوا لاحد العلماء الغيورين في كل بلدة صفة محتسب ديني على جماعة المسلمين في تلك البلدة ، ويجملوا له مستشار بن منتخبين من عقلاء الاهالي . وتكليف هذه الجمية الاحتسابية بان تقوم بالنصيحة للمسلمين مدون عنف ، وبتسهيل تعميم المعارف والمحافظة على الاخلاق الدنية .

#### قضية « ۳۲ »

التوسل لنيل العلماء مايستحقون من رزق وحرمة،ومنعهم عن كل مايخل بصفتهم وشرفهم (١).

#### قضية « ۳۳ »

التوسل لحمل اهدل الطرائق على الرجوع الى الاصول المدائمة الشرع والحكمة في الارشاد وتربية المريدين . وتكليف كل فرقة منهم بوظيفة مخصوصة يخدمون بها الامة الاسلامية من نحو اختصاص فرقة كالقادرية مثلا باعاشة وتعليم الابتام ، وأخرى بمواساة المساكين واساء السبيل ، وجماعة بتسريض الفقراء والبائسين ، وفئة بالتشويق الى الصلاة ، وغيرها بالتنفير عن المسكرات، ونحو ذلك من المقاصد الخيرية الشرعية فيكون عملهم هذا عوضاً عن المطل والتعطيل.

<sup>(</sup>١) كالقمود في محلات القهوة والتجول في المجتمعاتوركوب الحمير ونحو ذلك مما لا يقدم عليه امثالهم في الملل الاخرى .

#### قضیة « ع » »

حمل الملماء والمرشدين وجميات الاحتسباب على السعي لارشاد افراد الامة ، خصوصاً احداثها ، الى قواعد معاشية واخلاقية متحدة الاصول تلائم الاسلامية والحرية الدينية ، وتفيد تريض الاجسام وتقوية المدارك ، وتشمر النشاط للسعى والعمل ، وتولد الحية والاخلاق الشريفة .

#### قضية « ٣٥ »

تمتني الجمعية بصورة مخصوصة بوضع مؤلفات اخلاقية ملائمسة للدين والمزمان، وتكون على مراتب من بسيطة ومتوسطة وعالية بحيث تقوم هـــــذه المؤلفات مقام مطولات الصوفية .

ونقوم بوضع مؤلفات اللغة ، وسطى عربية لامضرية ولا عامية ، وجملها لغة لبمض الجرائد ولمؤلفات الاخلاق ونحوها مما يهم نشره بسيين الموام فقظ (١).

#### قضية « ٣٦ »

تعتني الجمية في حمل العلماء وجمعيات الاحتساب على تعليم الائمة مايجب عليها شرعا من المجاملة في المعاملة مع غير المسلمين ، وماتقتضيه الانسانية والمزايا

<sup>(</sup>١) كالاكتفاء بالسين عن الثاء، وبالزاي عن الذال، والاقتصار على التثنية بالياء، والجمع بالواو والنوت، والقصر بالالف، وكقبول الوضع المامي المشهور.

الاسلامية من حسن معاشرتهم ومقابلةممروفهم بخير منه، ورعاية الذمة والنامين والساواة في الحقوق، وتجنب التعصب الديني او الجنسي بنير حق.

#### قضیة « ۳۷ »

نشر الجمية رسالة دينية عربية في كل شهر يكون حجمها نحو مائة صفحة بحيث بتألف منها كتاب في كل عام ، وتكون مباحثها ثمانية انواع يخصص لكل بحث قسم منها وهي :

١ ــ مقرارات الجمية واعمالها وخلاصة المهم من مخابراتها مع شعباتها

ب مباحث دينية في موضوع ساحة الدين ومزاياه السامية، ودفع ماير مى به به من منافاته للحكة والمدنية .

٣ \_ قواعد أخلاقية ونصائح معاشية .

 ٤ ـ فصول في العلوم والفنون النافعة والترغيب فيهــــا وأراءة طرائق تلقينها وتلقيها .

القالات المفيدة التي يحررها الاعضاء الفخريون وغديرهم من فضلاء الامة .

٦ \_ الاخبار والاعلانات المتملقة بالنهضة العلمية الاسلامية .

٧: \_ الاسئلة والاحوية الممة .

٨ ـ مباحث وفوائد شتى .

#### قضية , ٣٨ »

تكون الابحاث والمقالات الدينية في الرسالة الشهرية ملاحظا فيها اجماع السلف او الموافقة لمذهبين فاكثر من المداهب المدونة المتبعة . ويتعين في المسائل المهمة الخلافية النيقرها بعض مشاهير علماء الهداية من المذاهب المختلفة .

#### قضية « ٣٩ »

تكون قيمة الرسالة معتدلة قريبة من مصروف تحريرها وطبعها فقط ، وترسل لكافة المدارس ومشاهــــير العلماء بدون عوض على حســاب الامراء والمحتسبين .

#### قضية « • } »

تمتني الجمعية غاية الاعتناء في ايصال الرسالة الى المرسلة اليهم بصورة منتظمة، وفي ادخالها لـكافة البلاد المأهولة بالمسلمين رغما عن كل مانع، فترسل ولو برا مع رواد على نجائب تخترف آسيا وافريقيا الى اقاصيها، ولا تعدم الجمعية وسائل كثيرة للايصال.

#### قضية « 🚺 🕻 »

تخصص الجمعية لمنشوراتها واعلاناتها اربع جرائد من اشهر الجرائد الاسلامية السياسية . (١) عربيسة في مصر (٢) تركية في القسطنطينية (٣) فارسية في طهران (٤) أوردية في كلكته

#### قضية , ٢٤٠

تسمى الجمية في تأسيس مدرسة جغرافية تاريخيـة دينية في مركز الجمية لاحل تثقيف تلامذتها وتأهيلهم للسياحة والبعوث.

#### قضية , ٤٣ ،

ترسل الجمعية بعوثما جغرافية وعلمية تتجول في البلاد الاسلامية القريبة

والبعيدة الاطلاع على احوال البلاد واهلهامن حيث الدين والمارف ،ولارشاده الىلا يلزم ارشاده اليه فيذلك حسبا تقتضيه الاخوة الدينية بدون تعرض للاحوال السياسية قطميا .

#### قضية « كم كا » قضية

تسمى الجمعية بعد مضي ثلاث سنين من انعقادها في اقناع ماوك المسلمين وامرائهم لعقد مؤتمر رسمي في مكة المكرمة ، يحضر و فودمن قبلهم ، ويترأسهم منسدوب أصغر أولئك الامراء ، ويكون موضوع المذاكرات في المؤتمر: السياسة الدنية (١).

#### قضية « 0 } »

اذا صادفت الجمعية معارضة في بعض اعمالها من حكومة بعض البلاد، ولا سما البلاد التي هي تحت استبلاء الاجانب. فالجمعية تشذرع اولابالوسائل اللازمة لمراجعة تلك الحكومة واقناعها بحسن نية الجمعية ، فاذا وفقت لرفع التمنت فيها ، والا فلتلجأ الجمعية الى الله القادر الذي لا يعجزه شيء.

<sup>(</sup>١) راجع ماورد في اواحر محاورة الصاحب الهندي والامير المذكورة سد هذا القانون.

## خانمة

#### قضية ٥ ٦٤ ٥

#### قضية « ٧٤ »

مظهر الجمعية : العجز والمسكنة ، فلا تقاوم ولا تقابل الا باساليب النصيحة والموعظة الحسنة ، وتلاطف وتجامل جهدها من يسادي مقاصدها ، ولا تلجأ الى الالجاء الا في الضروريات .

#### قضية « 🔥 ع »

قوة الجمعية: الاخلاص في النية. وعمدتها النبات على العمل. ومسلكها تذايل العقبات واحدة فواحدة. وحصنها الدين الحنيف. وسلاحها العلم والتعليم وجيشها الاحداث والضعفاء. وقوادها حكما العلماء والامراء . ورايتها القدوة الحسنة. وغنيمتها بث الحياة في الموحدين. وغاينها خدمة المدنية والانسانية. وثمرة أعضائها وانصارها لذة الفكر والفخرونيل الاجر من الله . ـ تم القانون ـ

قال الوستاز الرئيس : ها نحن اولاء قداستوفينا قراءة القانون المرة الثانية ايضاً ولم يستدرك عليه احد من الاخوان شيئاً ، فهل انتم

مقروه ؛ فاجأب جميع الاعضاء : نع نقره .

قال العموم المصري: أبي بالنيابة عن هيئة الجمية الشكر لحضرة الاستاذ المسكي براعته في حسن ادارة الجمعية ، كما انني اقدر للمدقق التركي ورفقائه واضي سانحة القانون قدر فضلهم وحسن احاطهم وأبي لارى في هذا القانون أشعة نور بين القضايا والسطور ، نور يشرق على المنارات فيغشى ببدره الاهلة ويبهر النسور . نور مور يعتود اللواء لنشأة جديدة وحياة حميدة وعاقبة سعيدة . نور يمزق ديجور الفتور ويحيي ميت الشعور وما ذلك على الله بعزيز .

قال المحقق المربى: عناسبة اني جار للنبي صلى الله عليه وسلم أرى كانرسول الله مسرور بكم أيها الاخوان الكرام، يتضرع الى ربه أن يوفقكم في مشروعكم خدمة لدينه وأمته خدمة تلحقكم بالمجاهدين الصديقين الاولين.

قال الوستاز الرئيس : حيث تقرر ان يكون تأسيس الجمعية الدائمة التداء في بور سعيد او الكويت بصورة غير علنية في الاول، فارى ان نصوض تعاطي أسباب هذه المهمة للعلامة المصري والسيد الفراتي، فها بعد ستة أشهر يجتمعان في مصر، وبعد تهيئة

الاسباب وترتيب مايازم ترتيبه يسميان اولابطبع هذه المذاكرات مع القانون ، ثم يهمان بترجمة ذلك الى بقية أمهات اللغات الاسلامية التركية والفارسية والاوردية فيطبعانها وينشرانها ذكرى وبشرى للمؤمنين .

ثم بعد استطلاعها مايلزم استطلاعه من آراء ذوي الهمم السامية ، يباشران تعاطي اسباب تشكيل الجمية مع التروي والتأني اللازمين حكمة . وربما لايساعدها الزمان فيحتاجان لترقب الفرصة ولو تأخر الامر الى اجماعنا الثاني . واخونا السيد الفراتي بعدنا بأنه لايقطع عنا رسائله واعلامنا بسير المسألة . والامل بعنايته تعالى أن نجد في اجماعنا الثاني بعد ثلاث سنين الجمية الدائمة متشكلة على احسن نظام .

ثم قال الاستاذ الرئيس: وأبي على أمل ان الجمية الدائمة ستلحقنا باعضائها الفخريين، فنخدم مقاصدها الجليلة المتعلقة باعن ازديننا و اخواننا و انفسنا ، فننال بذلك أجر المحسنين وشرفاعظيما نفتض به نحن و احقابنا من بعدنا الى يوم الدين .

ثم قال وان جميتنا هذه اذا اختارت ان تجمل مركزها الموقت في مصر دار العلم والحرية ، فلها امل قوي في ان حضرة

العزيز (عباس الثاني) يكون عضدا للقائمين باعزاز الدين وحاميا غريا للجمعية، ولا بدع فانه خير امير شاب نشأ على الغيرة الدينية والحمية العربية . خصوصا جنابه السامي من آل بيت حازوا بين سائر ملوك الاسلام وامرائها قصب السبق في الاطلاع على احوال الدنيا، فاجهدو! في الترقيات السياسية والعمرانية والعلمية والتنظيمية والمدنية .

حتى ان النهضة العثمانية بكل فروعهامسبوقة في مصر ومقنسة عنها . بل كما يعلم العارفون اعما تقدمت الدولة العلية العثمانية بعض خطوات في ميدان المدنية والعمر ان مدفوعة بايدي المرحومين محمد علي وابراهيم وفاضل وكامل وغيره من الامراء حتى والامرات المصريات ، فاكان رشيدوعالي وفؤاد وكمال ومدحت وعوني وبقية احرار الاتراك الا واكثره آلات أوجدها ومدها بالقوة هؤلاء العظام . ولا غرو فقد يحمل الابن اباه على الرشد وان اباه .

ولولا تهاون سعيد وتطاول اسماعيل ، وسقوط نفوذالفرنسيس بحرب السبعين ، وانفراد الانكايز ويأسهم من قبول المريض التمريض ، وتهاتر قبوات الدول بسوازنها ، لبقيت تلك الحركة مستمرة ولما رجع الشيخ الى دور الانحلال ولاوقع الابن في دور

الاحتلال.

ولهذا لاتفرط الجمعية اذا عقدت الامل في مؤازرة هذا الامر السهل الخطير بذاك العزيز الشاب الكبير ، اجابة لداعي الحمية وسمو الفكر واغتناما للثواب وفخر الذكر ، والله الملهم الموفق ونسأله حسن الختام .

ثمخاطب السر الفراني هيئة الجمعية فقال: ايهاالسادة، لاغرو ان اكون اكثر الاخوان سروراً بانتاج سمي وسياحتي، هذه الخطوة الكبيرة في هذا السبيل. وأي مستبشر من تسهيل المولى تعالى البداية ان يسهل السير الى النهاية ، ولا يعز على الله شيء ، والعزائم لاشك تذلل العظائم .

واني ايها السادة سأراسلكم ان شاء الله عهات مايحصل ويتم ، ولا استغني ان تردفوني بآرائكم ولو عن بعد وتسعفوني بأدعيتكم بالتوفيق. هذا وليس اليوم آخر عهد جميتنا ، بل بازم ان تجتمع أيضاً في هذا المحفل رابع ايام النشريق فتكون تلك جمية الوداع ، وفيها يكاشفكم حضرة الاستاذ الرئيس عن بعض تدابير وبشائر يجب إسرارها فتوقر في الصدور لاتسجل ولا تذاع . والى ذاك اليوميهم بتسهيل الله طبع سجل مذاكرات جميتنا الى هذه الساعة ( عطبعة بتسهيل الله طبع سجل مذاكرات جميتنا الى هذه الساعة ( عطبعة

الجلاتين . فيوزع عليكم نسخ منها كما يعطى لكم نسخ من ضبط المناقشات على القانون ، ونسخ جـ ديدة من مفتاح الكتابة الرمزية تُبديلاً للمفتياح المختصر الاول ، مذيلاً بتراجم الاخوان بصورة آكثر تفصيلا من الاولى وعلى الله التيسير .

ثم قال السيد الفراتي: أخبركم ايهاالسادة باني أخذت بالامس رسالة من اخينا الادبب البيرو في الذي لم يحكنه القدر من موافاة الجمية كما بينت ذلك قبلا ، فهو يقر أكم السلام و مدعو للجمعية بالتوفيق، ويطلب ان اتلو عليكم قصيدة له يخاطب بها المسلمين .

فقال الوستاز الرئيس : وعليه السلام وامر بقراءة القصيدة ، فقرئت واثبت منها باشارة الاستاذ الرئيس بعض أبيات وهي :

وأهابها مصلحون في شؤونهم

غيرتمو باحياري ما بانفسكم فغيس الله عنكم سابغ النعم الله لامهلك القرى اذا كفرت ترك التآمر بالمعروف اورثكم ماحاق من نذر ِ بازائة القدم

الى ان يقول :

لدون اشراك أحياء ولا رمم ياقومنا صححوا نوحيد بارئكم رُجعي الى دين اللاف ذوي ذمم ونقحوا الشرعمن حشوومخترع وسنة جاءنا بافصح الكلم ولا يغر نكم تأويل محتكم خيرمن الاصو الاغلال والسقم بهاعليكم، دعو الكفر ان بالنعم سمحاء جاءتكمو بكل مغتم قوامها حكمة تفضي الى شمم

خدوا بمحكم آيات منز له دعوا البدائع في الدين وان حسنت سماحة الدين في فكر وفي عمل سماحة الدين من الله خالقكم وحافظوا ملة بيضاء ساطعة راقت فضائلها في كل فلسفة

#### حتى يقول :

فاسعوا لهضت كياخيرة الامم منجامع لكمولستم ذويرحم شي الحلائق من عرب ومن عم خضر اسوداء حول الركن والحرم هذي وسيلتكم لاغيرها ابدا في غير جامعةالتو-يد لن تجدوا سياسة الدين اولى ماتساس به فيها الحياة وفيها حفظ رايتكم

#### ز بل

قررت الجمعية في اجماع الوداع المنعقد في رابع أيام العيد بعض

أمور ينبغي ان تسر ولاتذاع . غير انها رأت أن يلحق منها بهـذا السجل مايأتي فقط:

### قرار عدد (٦)

ان الجمعية ، بعد البحث الدقيق والنظر العميق في احوال وخصال جميع الاقوام المسلمين الموجودين ، وخصائص مواقعهم، والظروف المحيطة بهم ، واستعداد تهم ، وجدت ان لخزيرة العرب ولاهلها بالنظر الى السياسة الدينية مجموعة خصائص وخصال لم تتوفر في غيره . بناء عليه رأت الجمعية ان حفظ الحياة الدينية متعينة عليهم لا يقوم فيها مقامهم غيره مطاقاً ، وأن انتظار ذلك من غيره عبث محض .

على أن لبقية الاقوام ايضاً خصائص ومزايا تجعل لكل منهم مقاما منها في بعض وظائف الجامعة الاسلامية، مثل: ان معاناة حفظ الحياة السياسية ولا سيما الخارجية متعينة على الترك العماسين (۱). ومراقبة حفظ الحياة المدنية التنظيمية يليق الانتاط بالمصريين. والقيام عمام الحياة الجندية يناسب ال يتكفل بها الافغان و تركستان و الخرر

<sup>(</sup>١) لانهم متقنون فن ( الديبلومانيك ) اي المراوعة في المقال والتلون في الاحوال .

والقوقاس يمينا ومراكش وامارات افريقيـا شمالاً . وتدبير حفظ الحياة العلمية والاقتصادية خير من يتولاهااهل ايران وأواسط آسيا والهند ومايليها .

وحيث كانت الجمية لايمنيها غير امر النهضة الدينية ، بناء عليه رأت الجمعية من الضروري ان تربط آمالها بالجزيرة وما يليها واهلها ومن يجاريهم . وأن تبسط لانظار الامة ماهي خصائص الجزيرة وأهلها والعرب عموما ؛ وذلك لاجل رفع التعصب السياسي او الجنسي ، ولاجل ايضاح اسباب ميل الجمعية للعرب فنقول :

- ١ \_ الجزرة هي مشرق النور الاسلامي .
  - ٢ \_ الجزيرة فها الكعبة المعظمة.
- ٣ \_ الجزيرة فها المسجد النبوي وفيه الروضة المطهرة .
- ٤ ـ الجزيرة أنسب المواقع لان تكون مركزا للسياسة الدينية
   لتوسطها بين اقصى آسيا شرقا واقصى افريقيا غربا .
- الجزيرة أسلم الاقاليم من الاخلاط جنسية واديانا ومذاهب .
  - ٦ \_ الجزيرة ابعد الاقاليم عن مجاورة الاجانب .
- ٧ \_ الجزيرة أفضل الاراضي لان تكون ديار احرار لبعدها عن

الطاممين والمزاحمين نظرا لفقرها الطبيعي .

مرب الجزيرة م مؤسسو الجامعة الاسلامية لظهور الدين فيهم (١).

٩ - عرب الجزيرة مستحكم فيهم التخلق بالدين لانه مناسب لطبائعهم الاهلية أكثر من مناسبته لفيره .

١٠ عرب الجزيرة أعلم المسلمين بقواعد الدين لانهم اعرقهم فيه،
 ومشهود لهم بأحاديث كثيرة بالمتانة في الايمان.

١١- عرب الجزيرة أكثر المسلمين حرصا على حفظ الدينوتأييده والفخار به، خصوصا والعصبية النبوية لم تزل قائمة بين اظهره في الحجاز واليمن وعمان وحضرموت والعراق وافر قيا .

١٢ عرب الجزيرة لم يزل الدين عنده حنيفا سلفيا بميدا عن التشديد والتشويش.

١٣ عرب الجزيرة اقوى المسلمين عصبية وأشده أنفة لما فيهم
 من خصائص البدوية (٢) .

١٤- عرب الجزيرة أمراؤهم جامعون بين شرف الآباء والامهات

<sup>(</sup>١) وكذلك من يتبعهم من المشائر القاطنة بين الفرات ودجلة والنازحين الى افريقيا .

<sup>(</sup> ٢ ) وبقوة ذلك لم يزالوا يأخذون خراجا بمن يأخذون باسم هدية .

- والزوجات فلم تختل عن تهم .
- ٥١ عرب الجزيرة اقدم الامم مدية مهذبة بدليلي : سعة لغتهم ،
   وسمو حكمتهم وأدبياتهم .
- 17\_ عرب الجزيرة أقدر المسلمين على تحمل قشف المعيشة في سبيل مقاصده ، وأنشطهم على التغرب والسياحات وذلك لبعده عن الترف المذل أهله .
- 10\_ عرب الجزيرة إحفظ الاقوام على جنسيتهم وعاداتهم فهم على على الجنسية وعاداتهم فهم فهم الطون ولا مختلطون .
- 10- عرب الجزيرة أحرص الامم الاسلامية على الحرية والاستقلال واباء الضيم (١).
- ١٩- العرب عموماً: لغتهم أغنى لغات المسلمين في المعارف ومصونة المرب عموماً: لغتهم أغنى لغات المسلمين في المعارف ومصونة المرب من ان تموت .
- ٢٠ العرب لغتهم هي اللغة العمومية بين كافة المسلمين البالغ عدده
   ٣٠٠ مليون .
- ٢١\_ العرب لغتهم هي اللغة الخصوصية لمائة مليون من المسلمين

<sup>(</sup>١) هذا سبب عدم انقياد اهل اليمن ومن يليهم للمثمانيين

وغير المسلمين .

٢٢ العرب اقدم الامم الباعاً لاصول تساوي الحقوق وتقارب
 المراتب في الهيئة الاجتماعية

٢٣ المرب أعرق الامم في اصول الشورى في الشؤون العمومية (١).
 ٢٤ العرب أهدى الامم لاصول المعيشة الاشتراكية.

العرب من احرص الامم على احترام العهود عزة ، واحترام الدمة انسانية ، واحترام الجوار شهامة ، وبذل المعروف مروءة (٢).

٢٦ـ العرب أنسب الاقوام لان يكونوا مرجعا في الدين وقدوة

<sup>(</sup>١) يشهد لهم بذلك القرآن في قصة بلقيس مع سلمانعليه السلام حيث قالت تخاطب الملا أي المستشارين الاشراف : (ياايها الملا أفتوني في أمري ماكنت قاطعة أمراً حتى تشهدون ، قالوا نحن اولو قوة واولو بأس شديد ، والامر اليك فانظري ماذا تأمرين ، قالت ان الملوك اذا دخلوا قرية افسدوها وحملوا اعزة اهلها اذلة وكذلك يفعلون ) .

<sup>(</sup>٢) يكنى برهانا على ذلك مجاملة اهل الجزيرة لسواح الافرنج ماعدا تلك الفعلة التي اندفع اليها ابن صباح و نال عليها بعد عامين رتبة باشا . وترجيح اليهود الهجرة للبلاد العربية . وعدم اشتراك البلاد العربية المهانية في حوادث الارمن الاخيرة كالموصل وماردين وسعرد و نصيبين والمدن العربية من ولاية حلب . واما حوادث لبنان والشام و حلب في القرن السابق فما كانت متولدة عن تعصب ديني او جنسي بل عن غرور جماعة من الدروز بالانكليز و جماعة من المسيحيين منا بليون الثالث .

للمسلمين حيث كان بقية الاقوام قد البعوا هديهم ابتداءً فلا يأنفون عن الباعهم اخيراً.

فهذه هي الاسباب التي جعلت جمعية ام القرى ان تعتبر العرب هم الوسيلة الوحيدة لجمع السكامة الدينية بل الكامة الشرقية . والجمية تسأل الله تعالى ان يوفق ملوك المسلمين وأمراء هم للتصلب في الدين وللحزم والعزم عساه يحفظون عزم وسلطانهم الى ان يرث الله الارض ومن عليها ، وان يحميهم من النمصب الديء للسياسات والجنسيات ، ومن الكبر والانفة ، ومن التخاذل والانقسام ، ومن الانقياد الى وساوس الاجانب الاضداد ، والا فينتاجم الخطر القريب المحدق بهم وتتخاطفهم النسور المحاقة في سمائهم والله الموق والده ترجع الامور .

وهكذا تمت الاجتماعات وختمت المذاكرات وانفض الجمع على وعد النلاقي .

## لاحقة

يقول السير الفراني الله بعد تفرق الجمية بنحو شهرين ، ورد الي من الصاحب الهندي كتاب يذكر فيه انه بعد مفارقته مكة المكرمة اجتمع بامير جليل فاضل من اعاظم ببلاء الامة ورجال السياسة فاستطلع رأي الامير في خصوص النهضة الاسلامية وبعد ان دار سيها حديث طويل تحقق من خلاله سمو فكر الامير والنهاب غيرته ، ذكر له اطلاعه على سجل جمعية ام القرى واشياء من مذاكر أنها ومقرراتها ، فاظهر الامير سرورهمن الحبر وشديد شوقه للاطلاع على السجل الذي ذكره له ، فمندئذ وعده باعارته نسخة من السجل ثم ارسلها له وبعدايام تلاقيافدارت بيهماا لمحاورة الآتية :

قال الومير: اشكرك ايها المولى الصاحب على هـذه الهدية العزيزة، ويالذة ليلة احييتهافي مطالعة تلك المذاكر ات النفيسة التي لم اتمالك ان اتركها تلك الليلة حتى اليت على آخرها، ثم في الايام التالية

اعدت النظر فيها بالتدقيق.

قال الصاحب: يظهر من عبارة مولاي الامير استحسانه كيفية تشكيل الجمعية وامتنانه من مجرى مذاكراتها.

قال الرمير: كيف لااعجب بذلك ، ولطالما كنت المنى انعقاد جمية يتضافر اعضاؤها على مثل هذا المقصد ، وتكون فيهم المزية التي ظهرت على رجال هذه الجمعية الذين حلوا المشكلة حلا سياسيا ودينيا معا ، وكنت استبعد وجودا كفاء كهؤلاء! واعظم اعجابي هو في هذا الرجل الملقب بالسيد الفراتي كيف اهتدى في رحلة قصيرة ، مع اقامته اياما قلائل في مكة ، لانتخاب هـؤلاء الاعضاء الاحلاء .

قال الصامب: لابد ان يكون هذا الرجل مخلصا في قصده المالة عليه ، كما ورد في الحبر: اذا أراد الله امراً هيأ اسبابه . فلعل في الاقدار شيئاً آن اوانه .

قال الرمير: نعم للاقدار دلائل ولنع البشائر.

قال الصاحب : اود ان استفيد من مولاي الامير وجوه اعجابه بهذه الجمية ومذاكر اتهالاصححرأ يي في بعض انتقادات تختلج في فكري القاصر، فان اذن لي اعرضها عليه مسألة مسألة .

قال الرمير: قل ، ولعلي أقف على مالم انتبه اليه .

قال الصاحب: يظهر ان اعضاء الجمعية ليس ينهم بعض من السياسيين المحنكين، فلو وجد رعاكانت أني المقررات كثر إحكاما.

قال الرمير: لااظن ان في الامراه والوزراء المسلمين المعاصرين من هم أعلى كعبا في السياسة من بعض هؤلاء الاعضاء ،الذين تشف آراؤهم عن سعة اطلاع وسمو فكر وبعد نظر ،مع ملاحظات السياسة الدينية والحالة العلمية والتدقيقات الاخلاقية .

قال الصامد: ارى ان الجمعية اعطت لمباحث السياسة الدينية الموقع الأول، وقد اصابت على ان السياسة الادارية ابضا جديرة بالاهتمام فتركت بدون تدبير كاف.

قال الومير: لاشك ان السياسة الادارية مهمة أيضاو قدا شدأت الجمعية بها، ولكن رأت أفضل وسيلة لحصول المطلوب هي رفع علة الفتور حيث أنتجت مباحثاتها: أن علة الفتور هي الخلل الديني. بناء عليه حولت اهتمامها لجمة العلة حتى اذا زالت العلة زال المعلول. ومع ذلك لم يترك السيد الفراتي في فصل الاسباب الادارية شيئاً من امتهات اصول الادارة الا وأشار اليه عا ينني عن تفصيله.

قال الصامب: اليس بعض الاعضاء كالمالم النجدي والمجتهد التبريزي قد اسهب كثيرا عما كان بعضه يكنى عن باقيه ؟

قال الومير: ان مسألتي التوحيد والاستهداء ركنان مهان في الدين ، وقد تطرق اليها الخلل منذ قرون كثيرة، فصاراصلاحها وردها الى اصلها من اصعب الامور . وفي مثل ذلك لابد من الاسهاب في البحث والتعمق فيه ، او لايرى ، ولله المثل الاعلى ، كيف جاء القرآن الكريم بالف اسلوب في تأييد الننزيه والتوحيد والحث على اتباع الكتاب والذي دون انتقليد .

قال الصامب أي أرى أيضا بعض مكررات في المذاكرات خلافا لما قاله السيد الفراتي ، ولذلك ارى أنه لو اهم ذو غيرة في اختصارها يكون حسنا.

قال الومير: اني لااوافقك على هذا ايضاً ، لانك اذا دققت النظر لا يجد مكررات ، انما هي آراء فلابدان يعادفيها بعض ماسبق، وعلى كل حال هذا سجل قد ضبط فيه ماوقع فلا يجوز اختصاره والتصرف فيه . واني ارى من أكبر محاسن هذه المذاكرات ان جاءت مباحثها متسلسلة مترقية ، فكل موضوع فيها يتلوه ماهو اهم

منه فلا يمل منها سامع ولا مطالع .

قال الصامب: ماهو رأي مولانا الامير في القانون الموضوع المجل تشكيل جمعية تعليم الموحدين، هل هو قانون محكم الترتيب، وهل هو قابل الاجراء والتطبيق على الاحوال الحاضرة والمنتظرة.

قال الومير: القانون هو اهم ما أعرته الجمعية ، وقابل الاجراءمع الصعوبة .

قال الصامب: لاادري هل اصابت الجمية ام اخطأت في تعليق المسامد: لاادري هل اصابت الجمية ام اخطأت في تعليق اكبر املها في اعزاز الدين بالعرب دون دولة آل عثمان وملوكها العظام.

قال الرمير: لا يفوتك ان مطمح نظر الجمعية منحصر في النهضة الدينية فقط، وتؤمل ان بأي الانتظام السياسي تبعاً للدين، ولاشك انه لا يقوم بالهدي الدين ويغار على الدين امة مثل العرب.

قال الصامد: أليس، دولة راسخة الملك ادارة وعسكرية وسياسة ، وافرة القوى مالا وعدة ورجالا ، تكون أقدر على عصيص الدين واعزازه من العرب الضعفاء من كل وجه ؛ وحيث قد ألفت الامة سماع لقب خدمة الحرمين قديما ولقب الخلافة

اخيراً في حضرة السلطان العماني، فلا تستنكف عن الاذعان الديني له يسهولة ؟

قال الومير: ان حضرة السلطان المعظم يصلح ان يكون عضدا عظيما في الامر، اما اذا اراد ان يكون هو القائم به فلا يتم قطعياً ، لان الدين شيء والملك شيء آخر، والسلطان غير الدولة.

قال الرمير: اريد ان احترام الشعائر الدينية في اكثر ملوك ال عثمان هي ظواهم محضة؛ وليس من غرضهم ،بل ولا من شأنهم ، ان يقدموا الاهتمام بالدين على مصلحة الملك، وهذا مرادي بان الدين غير الملك . وعلى فرض ارادتهم تقديم الدين على الملك ، لا يقدرون على ذلك ، ولا تساعده الظروف المحيطة بهم ؛ حيث دولهم مؤلفة من لفيف أهل أديان ونحل مختلفة ؛ كما أن الهيئة التي تتشكل منها الدولة ، أعني الوزراء ، هم كذلك لفيف مختلف الاديان والجنسيات ، وهذا مرادي بان السلطان غير الدولة . نا عليه خدمة والحرمين ولقب الخلافة ورسوخ الملك ووفرة القوى ، كلها لا تكفي المرجع في الدين نعم اذا بذل آل عثمان العظام قوتهم في تعضيد المرجع في الدين نعم اذا بذل آل عثمان العظام قوتهم في تعضيد

وتأييد من يقوم بذلك يأتون بفضل عظيم .

قال الصاعب: قد و ُجد في هذا البيت الكريم بعض اعاظم خدموا اعزاز الدين خدمات كبيرة ، كالسلطان محمد الفاتح والسلطان باوز سليم والسلطان سليمان والسلطان محمود والسلطان الحالي المعظم، فهم اولى وأجدر بالحلافة من غيره .

قال الومير: ارجوك ان لا تنظر للمسألة بنظر العوام، بل بنظر حكيم سياسي . فابعد النظر ماضياً مستقبلا، وقلب صفحات التاريخ بدقة تجد ان ادارة الدين و ادارة الملك لم تتحدا في الاسلام عاما الافي عهد الخلفاء الراشدين وعمر بن عبد العزيز فقط رضي الله عنهم . واتحد تا فوعا في الامويين والعباسيين ، ثم افترقت الخلافة عن الملك .

واما سلاطين آل عثمان الفخام، فايي اذكر لك أعوذجا من اعمال لهم أتوها رعاية للملك، و ن كانت مصادمة للدين، فاقول: هذا السلطان محمد الفائح وهو افضل آل عثمان قدقدم الملك على الدين، فاتفق سرا مع ( فردينا لد ) ملك ( الاراغون ) الاسبانيولي ثم مع زوجته ( ايزاييلا ) على عكينها من ازالة ملك بني الاحمر ، آخر الدول العربية في الاندلس ، ورضي بالقتل العام والاكراه على الدول العربية في الاندلس ، ورضي بالقتل العام والاكراه على

التنصر بالاحراق، وضياع خمسة عشر مليونا من المسلمين ، باعانتها باشغاله اساطيل افريقيا عن نجدة المسلمين . وقد فعل ذلك بمقابلة ماقامت له به روما من خذلان الامبراطورية الشرقية عند مهاجمته مكدونياثم القسطنطينية .

وهذا السلطان سليم غدر بآل العباس واستأصلهم ، حتى انه قتل الامهات لاجل الاجنة ، وبيماكان هو يقتل العرب في الشرق كان الاسبانيون يحرقون بقيتهم في الاندلس ، وهذاالسلطان سليمان ضابق ايران حتى ألجأه الى اعلان الرفض المكفر ، ثم لم يقبل الممانيون تكليف نادرشاه لرفع التفرقة بمجرد تصديق مذهب الامام جعفر ، كما لم يقبلوامن أشرف خان الافغاني اقتسام فارس كي لا يجاوره ملك سنى .

وقد سعوا في انقراض خمسة عشر دولة و حكومة اسلامية . ومنها انهم اغروا واعانوا الروس على التاتار المسلمين، وهو لاندة على الجاوة والهنديين . وتعاقبوا على تدويخ اليمن ، فاهلكوا الى الآن عشرات ملايين من المسلمين يقتلون بعضهم بعضاً ، لا يحترمون فيا بينهم دينا ولا اخوة ولا مروقة ولا انسانية ، حتى ان العسكر العثماني باغت المسلمين مرة في صنعاء والزبيد وهم في صلاة العيد .

وهذا السلطان محمود اقتبس عن الافرنج كسوتهم، وألزم رجال دولته وحاشيته بلبسها حتى عمت او كادت ، ولم يشأ الاتراك ان يغيروا منها الاكهام رعاية للدين لانها مانعة من الوضوء اوممسرة له . وهذا السلطان عبد المجيد رأى من مؤيدات ادارة ملكه اباحة الربا والخوروا بطال الحدود . ورأى مصلحة في قهر الاشراف واذلال السادات بالغاء نفوذ النقابات ، ففعل .

وفي هذا المقدار كفاية ابضاح لقاعدة: ان مؤيدات الملك عند السلاطين مقدمة على الدين. اما صفة خدمة الحرمين وألفة مسامع العثمانيين للقب الخلافة، فهذا كذلك لايفيد الدين واهله شيئاً، وليس له مايتوه البعض من الاجلال عند الاجانب (۱).

ولو ان حضرة السلطان المعظم اخذ عليه تأييد الدين بما امده الله به من القوة المادية بدون استناد الى صبغة معنوية ، لتمكن من ان يخدم دينه وملكه حقا خدمات مقبولة عندالله ورسوله مشكورة عند المؤمنين كافة . ولر ُفعت له راية الحمد في شرق الارض وغربها

<sup>(</sup>١) الاجانب لايتفوهون بان السلطان حليفة الا عندما يريدون ان يقيموا الحجة على المسلمين المحكومين لهم سمض اعماله في ملكه .

واحترمه الأبيض والاحمر ، وعظمه المسلم والكافر . واظنه قد قرب اليوم الذي يتنبه فيه ، فيتروى في الامر فيعدل عن الاعماد على غير الماديات ، ويضرب على فم بمض الغشاشين المتملقين الخائنين ،الذين ينسبون حضرته الى مالم ينتسب هو اليه ، ويشيعون عنه دعوى ماادعاها قط احد من اجداده العظام بوجه رسمي .

وهؤلا الغشاشون يغرون حضرة السلطان على هذه الدعوى عايم يه عليه ، وبما يؤلفونه هم واعوانهم من الكتب والرسائل التي يعزون بعضها لانفسهم ، وبعضها لغيرهم من المنافقين أو لاسما كسمونها او كتب يختلقونها ، فيجعلون تارة آل عثمان العظام يتصلون نسبا بعثمان بن عفان رضي الله عنه ؛ وأخرى يرفدون نسبهم الى اعالى قريس و يعطونهم حق الخلافة ، مرة بالتنازل من العباسيين، واخرى بالاستحقاق والوراثة ، وآونة بالعهد، واخرى بالبيعة العامة ، وحينا بخدمة الحرمين الشريفين . ووقتاً بحفظ المخلفات النبوية .

وكان هؤلاء الغشاشين يريدون بهذه الدسائسان يجعلوا حضرة السلطان نظيره: دعي نسب كاذب كدعواه لانفسهم السيادة ، ومتسنم مقام موهوم كدعواهم الولاية والقطبانية في انفسهم وآبائهم وأجداده ؛ فيحشون في تلك المؤلفات انسابا انتحلوها

لانفسهم مقرونة بنسب حضرة السلطان؛ ويستطردون لحكايات كرامات لاجداده ملفقة مخترعة لايعترفها لهم احدمن المسلمين، يدسونها بين حكايات ووقائع الخلفاء والسلاطين.

ومن المعلوم عند اهل الوقوف ، ان التلقب بالخلافة والامامة الكبرى أو امارة المؤمنيين في آل عثمان العظام حدث في عهد المرحوم السلطان محمود ، حيث صار بعض وزرائه يخاطبونه بذلك احيانا تفنناً في الاجلال وغلوا في التعظيم ، ثم توسع استمال هذه الالقاب في عهد ابنيه وحفيديه الى ان بلغ مابلغه اليوم بسمي اولئك الغشاشين ، الذين يدفعون ويقودون حضرة السلطان الحالي للتنازل عن حقوق راسخة سلطانية لاجل عنوان خلافة وهمية مقيدة في وضعها بشرائط ثقيلة ، لائلائم احوال الملك ، ومعرضة بطبعها للقلقلة والانتزاع والخطر العظيم .

ولذلك ،حضرات السلاطين الفسهم لم يزالو االى الآن متحفظين عن التلقب بالخلافة رسمياً في منشوراتهم ومسكوكاتهم ، اعا عضغها افواه البعض ، فيلوكها التركي تعظيها لقومه ، والعربي نفاقا السلطانه، والمصري اتباعا للمراثين ، والهندي اعتزازا بالوه ، والاجنبي هزؤا ومكراً ؛ مخلاف حضرات سلطان مراكش وامير عان وامام

اليمن ، المتنازعين في هذا المقام رسما ، المتقاطمين لاحله ، على انهم قد شعروا او كادوا يشعرون بضررهم السياسي في ذلك . ولا نعلم متى يخلق الله من يسعى في اقناعهم جميعاً بترك هذه الدعوى الداعية للانفراد والتخاذل ، ويرتب بينهم قواعد محافظة الاستقلال السياسي، ومراسم النشريفات والمخاطبات ، وروابط التعاون والاتحاد بصفة سلاطين وامراء ، كما آل اليه الامر على عهد الخلفاء العباسيين مع السلاطين الخارزمية والديلم والايوبيين وغيرهم .

ثم قال الرمير: وقد حملتني اشارات السيد الفراتي في كلامه على الجامعة الدينية تحت لواء الخلافة ، انافتكر في القواعد الاساسية التي ينبغي ان يبنى عليها ذلك . فلاح لي ماقيدته في هذه المفكرة ، واخرج من جيبه ورقة قرأها ، وعند ختام مجلسنا استنسخها منه وصورتها :

۱ ـ اقامة خليفة عربي قرشي مستجمع للشرائط في مكة .
 ٢ ـ يكون حكم الخليفة سياسة مقصوراً على الخطـة الحجـازية ،
 ومربوطاً بشورى خاصة حجازية .

الخليفة ينيب عنه من يترأس هيئة شورى عامة اسلامية.
 تشكل هيئة الشورى العامة من نحو مائة عضو منتخبين،

- مندوبين من قبل جميع السلطنات والامارات الاسلامية ، وتكون وظائفها منحصرة في شؤون السياسة العامة الدنية فقط.
- تجتمع الشوري العامة مدة شهرين في كل سنة قبيــل موسم الحـــج.
- ٦ مركز الشورى العامة يكون مكة عندما يصادف الحجموسم
   الشتاء، والطائف في موسم الصيف.
- تقترع الشورى يوم افتتاح كل اجتماع على انتخاب نائب الرئيس
   ويمينه الخليفة .
- ٨ ـ تمين وظائف الشوري العامة بقيانون مخصوص تضعه هي ،
   ويصدق عليه من قبل السلطنات والامارات .
- و ـ ترسطبيعة الخليفة بشر الطخصوصة ملائمة للشرع، ناعلى اله اذا تعدى شرطاً منها ترتفع بيعته ، وفي كل ثلاث سنين بماد تحديد السعة .
  - ١٠ـ انتخاب الحليفة بكون منوطاً بهيئة الشورى العامة .
    - ١١ـ الخليفة يبلغ قرارات الشورى ويراقب تنفيذها .

١٢ الخليفة لايتداخل في شيء من الشؤون السياسية والادارية في
 السلطنات والامارات قطعها .

الخليفة يصدق على توليات السلاطين والامراء التي تجري احتراما للشرع على حسب اصولهم القديمة في وراثاتهم للولاية.
 الخليفة لايكون تحت أمره قوة عسكرية مطلقاً، ويذكر اسمه في الخطبة قبل اسماء السلاطين ولايذكر في المسكوكات.

١٥ يناط حفظ الامن في الخطة الحجازية بقوة عسكرية تألف
 من الفين الى ثلاثة آلاف من جنود مختلطة ترسل من قبل جميع
 السلطنات و الامارات .

١٦ تكون القيادة العامة للجنود الحجازية منوطة بقائد من قبل احدى الامارات الصغيرة.

١٧\_ يكون القائد تحت امر هيئة الشورى مدة انعقادها .

١٨ هيئة الشورى تكون تحت حمالة الجنود المختلطة .

اما وظائف الشوري العامة فيقتضي ان لأتخرج عن تمحيص امهات المسائل الدينية ألتي لها تعلق مهم في سياسة الامة ، وتأثير قوي في اخلاقها ونشاطها . وذلك : مثل فتح باب النظر والاجتهاد

تمحيصاً للشريعة ، وتيسيراً للدين ، وسد ابواب الحروب والغارات والاسترقاق اتباعاً لمقتضيات الحكمة الزمانية .

وكفتح أبواب حسن الطاعةللحكومات العادلة والاستفادة من ارشاداتها وانكانت غير مسلمة ، وسد ابواب الانقياد المطلق ولو لمثل عمر بن الخطاب رضي الله عنه .

وكفتح باب اخذالعاوم والفنون النافعة ولو عن المجوس، وسد باب اضاعة الاوقات بالعبث، ونحوذلك من امهات المنجيات والمهالك. ثم قال الامير: وعثل هذا الترتيب تنحل مشكلة الخلافة، ويتسهل عقد اتحاد السلاي تضامني تعاويي يقتبس ترتيب من قواعد اتحاد السلاي نضامني تعاويي يقتبس ترتيب من قواعد اتحاد الالمانيين والامربكانيين مع الملاحظات الخاصة. وبذلك تأمن الحكومات الاسلامية الموجودة على حياتها السياسية من الغوائل الداخلية والخارجية، فتتفرغ للترقي في المعارف والعمر ان والثروة والقوة، مما لابد منه للنجاة من المات. وما اجدر امارات الجزيرة بالسبق الى مثل هذا الاتحاد.

قال الصاءب: يستشف من ظاهر فكر مولاي الامير، أنه لا يجوز الاتكال على الملوك الممانيين العظام في امر الخلافة ،علاوة على السلطنة.

قال الومير: اني احب العثمانيين للطف شمائلهم ، وتعظيمهم الشعائر الدينية ، ولكن النصيحة للدين تستلزم قول الحق . وعندي ان حضرات آل عثمان العظام انفسهم ، اذا تدبروا ، لا مجدون وسيلة لتجديد حياتهم السياسية افضل من اجتماعهم مع غيرهم على خليفة قرشي .

قال الصاهب: اخبرني، ايها الامير، احد أعضاء الجمعية انه لما رأى السيد الفراتي عيل للتنقيب عن سياسة العثما يسين، واستمالة الجمعية عليهم لالهم، ذكر لهذلك مرة متلوما، وقال له: الا ينبغي ستر أحوالهم والمدافعة عنهم، لانهم اعظم دولة اسلامية موجودة. فأحانه:

بان ذلك كـذلك لولا ان فيه تغرير المسلمين ، وتركم متكلين على دولة ماتو فقت لنفع الاسلامية بشيء في عز شبابها ، بل اضربها عجمو الخلافة العباسية المجمع عليها ، وتخريب ما بناه العرب ، وافناء الامة بفتوحاتها شرقي اوربا ومدافعاتها ، وأنه لا يقصد بحشف الحقيقة واظهارها غير ازالة الغرور والاتسكال المستوليين على جماهير المسلمين بسبب عدم التأمل . ثم قال له :

أليس الترك قد تركر االامة أربعة قرون ولاخليفة ، وتركوا

الدين تمبث به الاهواء ولا مرجع ، وتركوا المسلمين صما بكاعميا ولا مرشد ؛

أليس الترك قد تركوا الاندلس مبادلة. وتركوا الهند مساهلة، وتركوا المالك الجسيمة الآسيوية للروسيين، وتركوا قارة افريقيا الاسلامية للطامعين، وتركوا المداخلة في الصين كأنهم الابعدون ؟

أليس الـترك قد تركوا وفودالملتجئين يعودون خانبين، وتركوا المستنصرين بهم عرضة للمنتقمين، وتركوا الذي ملكهم طعمة للمتغلبين؛

أَفَا آن لهم ان يستيقظوا ويصبحوا من النادمين على مافرطوا في القرون الخالية ، فيتركون الخلافة لاهلها والدين لحماته ؛ وه يحتفظون على بقية سلطنتهم ،ويكتفون بشرف خدمة نفس الحرمين ، وبذلك يتقون الله في الاسلام والمسلمين .

وقال أيضاً: انه غير متعصب للعرب، واعا يرى مالا بد ان يراه كل حر مدقق يتفحص الامر: من ان الغيرة على الدين وأهله والاستعداد لتجديد عن الاسلام، منحصر ان في اهل المعيشة البدوية من العرب. اذ يرى ان المشيئة الآلهية حفظتهم من تلك الامراض

الاخلاقية التي لادوا الها: كفالج الحرية في الحواضر ،باعتقاد أهلها الهم خلقوا أنعاما للامرا المراع. وكجذام التربية في المدن بوضعهم النساء في مقام ربائط للاستمتاع . وكطاعون الحياء في بعض الاقوام بالفتهم اللواط المميت للاخلاق الشريفة دفعة الذي جزى الله أهله بخسف الارض بهم تطهيرا لها منهم . وكوباء النشاط في اهل الاراضي الحصبة ، حيث يسهل ان يغنوا ، فيبطروا ،فتفسد أخلاقهم فيخسرون الدنيا والآخرة .

قال الومير: نعم الرأي ونعمالتدقيق.

قال الصاحب: ان ماذكر مولاي من حصر صفة الخلافة في خليفة قرشي في مكة، ترتبط به جميع السلطنات والامارات الاسلامية ارتباطاً دنياً؛ وما وصف من تشكيل الشورى العامة المؤيدة لهذا الارتباط الديني ، لامر عظيم جداً . والغالب ان الدول المسيحية التي لها رعايا من المسلمين ، او المجاورة للمسلمين ، تتحذر من ان يجر جمع الكلمة الدينية الى رابطة سياسية تولد حروبا دينية ، فتعمد هذه الدول الى عمل الدسائس والوسائل لمنع حصول هذا الارتباط أساسا . فما هو التدبير الذي يقتضى اتخاذه امام تحذر الدول من ذلك .

قال الومير: لايفكر هـذا الفكر غير الفاتيكان وأحزابه الجزويت وأمثالهم، امارجال السياسة في انكلترا وروسيا وفرانسا، وهي الدول العظام التي يهمها التفكير في هذا الشأن، فقد علمتهم التجارب النتائج الآية وهي:

- ۱ ـ ان المسامين لايتنصرون ابداً ، لاسيمافي زمان يبتمد فيه النصارى عن نصرانيتهم .
- ٢ ـ ان المسلمين المتنورين افرادا وجموعا ابعد عن الفتن من الجاهلين .
- ان العرب من المسلمين اقرب منغير هم للالفة وحسن المعاملة
   والثبات على العهد.

فاذا أرشد أولئك السياسيون لإن يضموا الى معرفتهم هذه، علمهم ايضا بالاحكام الاسلامية في مسألة الجهاد التي يتهيبونها ، علما يستخرجونه مما عنده من تراجم القرآن الكريم ، لامن مؤلفات متعصبي الطرفين، حيث يجدون نحواً من خمسين آية باساليب شتى، كلها تنهى عن الالحاح في الهداية الى الدين ، فضلا عن التشديد والالزام بالقتال ، كقوله تعالى : (انك لاتهدي من أحببت)،

( وجادلهم بالتي هي احسن) و ( لست عليهم بمسيطر). ويجدون آيتين في النشديد احداها. ( فاصدع بما نؤمر ) والاخرى (وجاهدوا في سبيل الله )؛ وعراجعة أسباب نزول هاتين الآيتين يعلمون انهما نزلتا في حق المشركين والكتابيين من العرب ولايوجد في القرآن ملزم لاعتبار عمومية حكمها.

واذا دققوا البحث، يجدون أن ليس في علما الاسلام مطلقا من يحصر معنى الجهاد في سبيل الله في مجرد محاربة غير المسلمين ، بـل كل عمل شاق نافع للدين والدنيا ، حتى الكسب لاجل العيال ، يسمى جهاداً .

وبذلك يعلمون ان قصر معنى الجهاد على الحروب كان مبنياً على الدوب كان مبنياً على الدادة الفتوحات، والتوسل للتشجيع حين كان مجال للفتوحات، كما اعطي اسم الحهاد مقابلة لاسم الحروب الصليبية التي اصلى نارها المسحدون.

ثم بعطف نظرهم الى التاريخ ، يجدون ان العرب منذ سبعة قرون لم يأتوا حربا باسم الجهاد . وما كانت تعديات اساطيل أمارات الغرب الامن قبيل ( القرصان ) الذي كان مألوفاعند جميع امارات الارخبيلين الصقلى واليوناني وكلهم نصارى . اما غارات التاتار

على شمالي او روباوغارات الترك على شرقها، فكذلك ليست من وع الجهاد ولا من الحروب الدينية ، وأما هي من ملحقات غارات البرابرة الشماليين على اوروبا . ويجدون أنهم كما اغارواعلى اوروبا اغاروا على البلاد الاسلامية ، ثم اسلم التاتار وحسنت اخلاقهم .

اما الترك ،فاذا دقق الاوربيون سياستهم ، يجدونهم لا يقصدون بالاستناد للدين غير التلاعب السياسي وقيادة الناس الى سياستهم بسهولة ، وارهاب اوروبا باسم الخلافة واسم الرأي العام . وعدم اشتراك البلاد العربية في المذابح الارمنية الاخيرة ، برهان كاف على ان الاسلامية بمعزل عن المجافاة ، لان العرب يفهمون معنى القرآن فيدينون به . وقد يندهش الاوربيون اذا علموا ان السياسة التركية لم يوافقها ان تترجم القرآن الى اللغة التركية الى الآن .

ولدى رجال السياسة دليل مهم آخر على ان أصل الاسلامية لا يستلزم الوحشة بين المسلمين وغيره ، بل يستلزم الالفة ؛ وذلك ان العرب اينما حلوا من البلاد ، جذبوا أهلها بحسن القدوة والمثال لدينهم ولغتهم ، كما أنهم لم ينفروا من الامم التي حلت بلادهم وحكمتهم ، فلم يهاجروا منها كعدن وتونس ومصر بخلاف الاتراك ، بل يستبرون دخولهم تحت سلطة غيره من حكم الله لانهم يذعنون لكلمة دبهم

تمالى شأنه : ( وتلك الايامنداولها بين الناس ) .

فاذا علم السياسيون هذه الحقائق وتو ابعها لا يحذرون من الخلافة العربية ، بل يرون من صو الحهم الخصوصية ، وصو الح النصر الية ، وصو الح الانسانية ، ان يؤيدوا قيام الخلافة العربية بصورة محدودة السطوة ، مربوطة بالشورى على النسق الذي قرأته عليك .

ثم على فرض ان بعض الدول ولو المسلمة ارادت عرقلة هذا الامر، فهي لاتقوى عليه، لان افكار الامم لاتقاوم ولا تصادم، على اني لااظن عمل فرانسا ان تنجدع لرأي انصار الجزويت، لاسيا بعد ان تعلمت من الانكليز كيف تسوس المسلمين، فابقت لتونس اميرها، فاستراحت مماعاته قبلامن الجزائر بسبب السياسة الخرقاء.

قال الصامب: استشف من كلام مولاي الاميران أمله ضميف في تشكيل جمية تعليم الموحدين ، مع انه معجب باتقان الندبير.

قال الومير: أن دون تشكيل الجمعية بعض عواثق مالية شي، وارجو الله تعالى أن يزيلها .

قال الصامب : إنني جاهد في الوقوف على خبر السيد الفراتي ،

ولعـلي اظفر بمعرفته فاجتمع به او اكاتبه ، فهل لمولاي الامير رأي او امر ابلغه اياه اذا ظفرت به ؟

قال الرمير: نعم اذا ظفرت عمر فته فاقرئه مني السلام، وبلغه عني هذه الجمل: وهي ابي اثني على صدق عزيمته، وعلى حسن انتخابه رفقاءه، واوصيه بالثبات والاقدام ولو طال المطال، وان يحرص على ابقاء علاقته مع اعضاء جمية ام القرى باستمراره على مكاتبتهم وان لايقنط من مساعدة القسطنطينية او مصر اومراكش او طهران او كابل او حائل او عمان الاسيابعد انعقاد جمية تعليم الموحدين ورسوخها قال الصاحب: اذا ظفرت به انشاء الله ابشره بتحية مو لاي قال الصاحب: اذا ظفرت به انشاء الله ابشره بتحية مو لاي الامهر، وابلغه كل ما أمر به .

## (انتهت المحاورة)

يقول السيرالفراني: قدالحقت هذه المحاورة بسجل المذاكرات، وكتبت بها الى باقي الاخوان، وذلك تنويها بشأن حضرة الامير المشار اليه، وشكرا على غيرته و سميراته، وافتخاراً بحسن ظنه ونظره في هذا العاجز، و بشيرا لجنابه وللمسلمين، بان جمية ام القرى قد احكم تصورها و تأسيسها، فهي بعناية الحي القيوم الابدي حية قائمة آبداً.



#### « نزکره »

ربما يتأخر تشكيل جمعية الموحدين مدة ، فالمـــأمول من الجمعيات الاسلامية الموجودة في الهند وقازان والقرم ومصر وغيرهــا ان لاتأنف من تنوير افكارها بمباحث هذا السجل ، فتقتبس منه مايناسبهـا ، وتتخذالقانون والوظائف مثالا وذكرى .

#### « رماء »

من كان يؤمن بالله واليوم الآخر ، وعنده شمة حمية ومروءة ، فلا يتحسس على جمية ام القرى واعضائها بقصد ايصال سوء اليها . وليما ان بده وانطاولت الافلاك لاقصر من الاضرار بها ، لان الجمية في امان الاخلاس. ولا يحيق المكر السيء الا باهله .

## « نهوی »

ليم اسرا التقليد ، وورثة الاوهام ، ومعظمو العظام ومؤلهو الطغام ، ان تألمهم من صدمة بعض هذه المباحث لما الفوه عمرهم هو تألم مباغت ، لا يلبث ان يزول متى حلوا بعقو لهم و حكموا الحكمة و الانصاف، و تأملوا حق الا يمان و فاطق القرآن ، وحينتذ يتجلى لهم الحق ، ويندمون كما ندم قبلهم الاولون ، فيتوبون ويتوب الله عليهم ، والله يهدي من يشا .

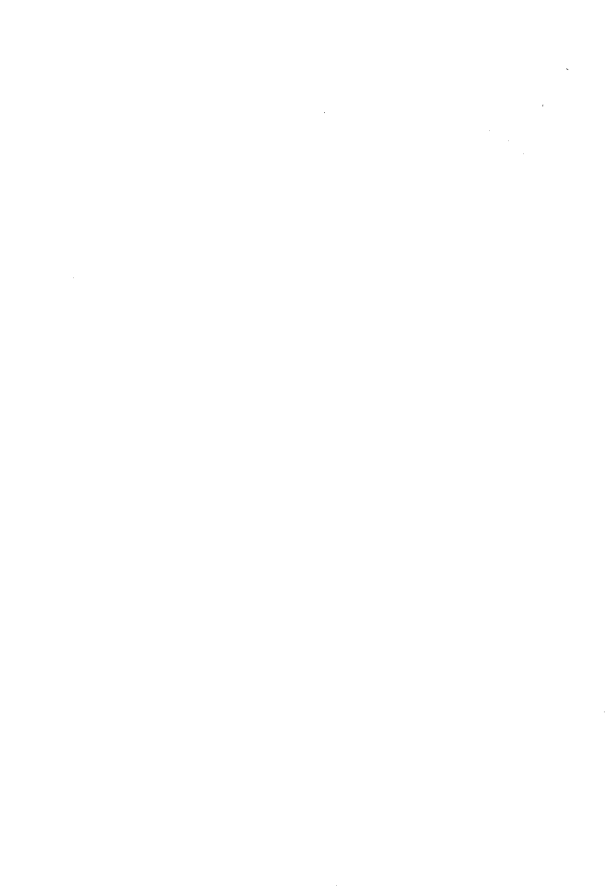
#### « اعبری »

والذين يرجى منهم تعضيد مهم كحضرات الامراء العظم والاغنيـاء الكرام ، فلهم ان يطلبوا رسولا من قبل الجمعية ليوضح لهم مايستوضحون .



## « ببان بكشفه الزمان »

ق ث ذ طس ظس اظغ طبطت رك ططر قب دسى ضرذ ث براونت و ولدجي ضىغ و قبجم ري طبس ق ج قك د ثل سرا و ن ت و ولدجي ضىغ و قبجم ري طبس ق ج قك د ثل ص ظجب ت ث س غ ١٣١٦ قك اب قبد ن خ و ص ن ت ث ل ع ت سي شر ز ز ل ج ر ل ظ ث ك د ق د سي سدم ك قب ر ن ض دج غ ف ج ع ي قب ج ه ف ح و ه ت ض س ظ ض خ خ ي ك ن ف م ل ق ذ و ك طحر د ف و د ن ا د ر ك ح د د ل ل ا ح و ق د ر ك ك م ل ق ذ و ك طحر د ف و د ن ا د ر ك ح د د ل ل ا ح و ق د ر ك ك م خ ي ي ل ث خ ظ ى ض و غ ي ل خ دي ث ر و م ل ك ر ظ خ و ث غ خ ب ر ى س خ سي ص خ د ل ب ت ا ق ب ث ع ل ب ظ ب د د ن ب ق ب ت ب س خ سي ص خ د ل ب ت ا ق ب ث ع ل ب ظ ب د د ن ب ق ب ت ب ش ح ص ك خ د ك ل ن ت و و ل ن ث و ح د غ ب خ ر ج س م ث م س غ د ش ح ص ك خ د م ل ك ر ظ خ و ش م ش م ن د ن د ص ج ش ح ص ك خ د م ل ك م و ض ر خ ا ع ط ر ى ض د د ي ظ ف ر ك ق س ص ق ك ع و ض ر خ ا ع ط ر ى ض د د ي ظ



# مراجع عن حياة الكواكبي وافكاره

عبد الرحمن الكواكبي

: ١ - د ام القرى ، و هو :

سجل مذاكرات جمعية « ام القرى » في مؤتمر النهضة الاسلامية المنعقد في مكة المكرمة سنة ١٣١٦ هـ.

٢- طبائع الاستبدادومصارع الاستعباد ، عطبع
 مراراً ، وآخر طبعاته صدرت بصورة كامدلة
 لاول مرة منقحة ومضافة في حلب عام ١٩٥٨.

: ١- مجلة المنار ١٩٠١.

طبائع الاستبداد ، في باب الهدايا والتقاريظ
 ٢-جاة المنار ٢ ، ٩٠٠ ام القرى ، في باب التقاريظ
 ٣-جلة المنسار ، السبت ٧ حزيران ٢٩٠٢ :
 د مصاب عظم بوفاة عالم حكم ،

: ١- والسيدعبد الرحمن الكواكبي، مجلة الهلال، ١٥ وليو ١٩٠٧، واعيد نشر القـــال في كتاب

د مشاهير الشرق ۽ ١٩٠٣.

٧- و تاريخ آداب اللغة العربية، القاهرة ١٩٣٧.

محر رشير رمنا

مرجي زيران

**گر کرد علي** : ۱-د السيدعبدالرحمنالکو اکبي، مجلة المقتطف، اول تموز ۱۹۰۲.

٧- المذكرات ، دمشق ١٩٤٨ .

فيليب دې طرازی : د تاريخ الصحافة العربية ، : جرائد حلب ، بيروت ۱۹۱۳ .

الاب لويسى شيغو : «عبد الرحمن الكواكبي»، مقالات في مجسلة «المشرق» بيروت ١٩٢٥ وفي كتاب «تاريخ الأداب المربية » في الربع الاول من القرن المشرين بيروت ١٩٢٦ س ١٨٠ .

الشيخ محمد راغب الطباخ : « السيد عبد الرحمن الكواكبي » « اعلام النبلاء بتاريخ حلب الشهباء » حلب ١٩٣٦ الجزء السابع. وعجلة « المجمع العلمي العربي ، بدمشق عام ١٩٣٠.

**كامل الغزي** : « عبد الرحمن الكواكبي ، بطل الحرية وفقيد الشرق ، مجلة الحديث ــ المدد السابع ، تمـوز حلب ١٩٢٩ .

محمر لطفي جمع : «ثلاثةرجال: الافغاني،والكواكي، والثمالي». محلة الحديث ــ حلب ١٩٣٧.

ابراهيم سليم المجار : «عبد الرحمن الكواكي» و من ذكريات الماضي ، عبد الحديث ـ حلب ١٩٤٠ .

خير الربى الرزكلي : « الاعسلام » قاموس راجم - عبد الرحمن ابن احمد الكواكي - مصر ١٩٢٧ .

برهان الربن الراغستاني : , عبد الرحمن الكواكبي ، \_ بحـلة , الثقافة ، مصر ٥/٣١٠.

احمد امين : « السيد عبد الرحمن الكواكبي، « فيض الخاطر» القاهرة ١٩٤٥ .

ثم في كتابه و زعماء الاصلاح فيالعصر الحديث. القاهرة ١٩٤٨ .

عبر الله كنوله : « السيد عبد الرحمن الكواكبي » في كــــابه « التعاشيب » ـــنطوان .

الركنور عبر الرحمن الكواكي: بحث في دعوة الكواكي الى الاشتراكية الاستراكية

سامي الكيالي : ١- عبد الرحمن الكواكبي ، مجلة والكتاب ، القاهرة يناير ١٩٤٧

٧- د ذكرى الكواكبي، بمناسبة مرور خمسين سنة على وفاته ، مجلة الحديث حلب ايلول ١٩٥٣ الركتور محمر اسهر المكواكبي: بحث عن حياة والده و عبد الرحمن الكواكبي ، محلة و الحديث ، حلب ١٩٥٢ .

محمر جميل ببهم : « عبد الكواكبي في العالم العربي، بجلة والحديث، حلب ١٩٥٧ .

الركنور عبر الرحمى الكيالي: المبادى و الحالدة في كتابي و طبائم الاستبداد » و و أم القرى » مجلة و الحديث ، حلب ١٩٥٢ .

انيسى الخوري المقرسي : « الاتجاهات الادبية في العالم العربي الحديث » بيروت ١٩٥٢ .

مارون عبود : « عبد الرحمن الكواكبي » في كتاب « رواد النهضة الحدثة » بيروت ١٩٥٢

محمد زكي عبر القادر : و عبد الرحمن الكواكبي : ذكري مرور نصف قرن على وفاته ، . بحدلة « الفصول » المدد ٥٥ اغسطس ١٩٥٧ ـ القاهرة .

الركتور محمد علف الله: والكواكي ، حياته وآراؤه ، \_ الناشر مكتبة المركتبة .

اغناطيوس كرنشكوفكي: ورأي في طبائع الاستداد، عجلة والمستشرقين، ١٨٦/٣١ ( M. S. O. S. )

الركنور بطرسى بطرسى غالي : « الكواكبي والجامعة الاسلامية » - الجله الدكنور بطرسى بطرسى غالي : « الكواكبي والجامعة الاسلامية » - الجله التعارف المحلولة التعارف المحلولة التعارف المحلولة المحلو

الركتور سامي الدهام : , عبد الرحمن الكواكبي ، الكناب ٢٣ من عبد الرحمن الفكر العربي) صدر عن دار المارف بالقاهرة - ١٩٥٨ .

محمد شاهبي حمزة : د عبد الرحمن الكواكبي اوالعبقرية الثائرة ، ، سلسلة اعلام الحرية ، صدر عن المكتبة العلمية بالقاهرة - ١٩٥٨ .

بحث في النراث العربي : « عبد الرحمن الكواكبي ، مجلة « الفد » . \_ العدد الاول \_ يناير ١٩٥٩ \_ القاهرة .

الركنور عبد العزبز رفاعي: « الكواكبي ودوره في حركة البعث القومي» علة « الشهر » \_ العدد ١٣٠٩ ، آذار ١٩٥٩ - القاهرة .

صالح مورت : « الثاثر الذي قاوم عباس وعبد الحميد» مقال في عالم عبد المدد ١٩٥٩ ٢٧ مارس ١٩٥٩

## فهرس

## اكثر المباحث المهمة الواردة في سجل المذاكرات

|               | مفرم:                                   |    |
|---------------|-----------------------------------------|----|
| السيد الفرآتي | اسباب تشكيل الجمعية.                    | ٣  |
| •             | كيفية تشكيل الجمية .                    | ٤  |
|               | الاجتماع الاول :                        | Y  |
| ø             | صورة المذاكرات.                         | ٨  |
| الاستاذ المكي | تاريخ الانحطاط والانتباه الاخير .       | ١. |
| -             | الاكتتام . والرجوع لمذهب السلف .        | ١٢ |
| لأنمة         | الاسلامية فيجزيرة العرب، مرسة تحقيق ا   | 14 |
| -             | قوة الامل في النهضة الدينية.            | 10 |
| -             | وجود الأكفاء . والاعتماد على الجمعيات . | 17 |
|               | يرنامج مباحث الجمعية .                  | 19 |

|                  |                                                | صفحة |
|------------------|------------------------------------------------|------|
|                  | الاجتماع الثابي :                              | ۲۱   |
| الاستاذ المكي    | شمول الفتور لكافة المسلمين                     | 71   |
| الصاحب الهندي    | يوجد من هم أحط من المسلمين.                    | 44   |
| -                | لايوجد من ُلايدين بدين .                       | 78   |
|                  | تكون الشؤون على حسب الدين .                    | 45   |
| الفاصل الشامي    | عقيدة الجبر وعدم تأثيرها .                     | 77   |
| البليغ القدسي    | ماهو الزهد فيالاسلام.                          | **   |
|                  | حَقُّ الوَّلَاةُ فِي الْهَدَايَةُ لَلَّدِينَ . | 47   |
|                  | تبدل نوع السياسة . والتفرق في الدين.           | 49   |
| •                | غلبة الاخلاقالجندية .                          | ۳.   |
| الحكيم التونسي   | جهل الامراء وحرصهم على الاستبداد.              | ۴,   |
| المولى الرومي    | ماهي الحرية ، ماهي اهميتها.                    | ٣١,  |
| -                | سببالاخلاد للخمولوالملهيات.                    | · ww |
|                  | عدم شعور الهنديوالمصري بآلام غيره.             | 45   |
| المجتهد التبريزي | ترك الامر بالمعروف والنهي عن المنكر ،          | 40   |
|                  | سهولة ازالة المنكر .                           |      |
|                  | •                                              |      |

- ₹ -

| ۳٥         | فقد الاحتساب باستيلا. الدخلا. ،                    | المجتهد التبريزي |
|------------|----------------------------------------------------|------------------|
|            | ماهي الطاعة لاولي الامر.                           |                  |
| ٣٧         | السلطان الكافر العادل امالمسلم الظالم.             | المرشد الفاسي    |
| <b>۴</b> ۸ | أنحلال الرابطة بفقدالرؤساء.                        |                  |
| 49         | العلماء المدلسين وافسادهم الدين.                   | الحققالدي        |
| ٤٠         | مآخذ البدع الدينية من النصرانية وغيرها .           | •                |
| 27         | الميل العام للبدع والتصوف.                         |                  |
| ٤٤         | تمكن الأوهام فيالامرا والعواصموماهوالم             | <b>ح</b> ر، م    |
| ٤٥         | فقد العلماء وضباع الدين .                          | المولى الرومي    |
| ٤٦         | العلماء الرسميون.                                  |                  |
| ٤٧         | الاجتماع الثالث :                                  |                  |
| ٤٨         | اختصاص القضاء بالجهلاء . الالقاب العلمية والس      | طانية            |
| ٤٨         | عاهرة الماماء عخالفة الدين. تولية الحدم الدينية لل | يهلاه            |
| ٤٩         | هدم قواعد الدين على يد العلماء .                   |                  |
| ٥١         | الامراء والشورى . وفقر العلماء .                   |                  |
| ۳٥         | اقتصار التعليم على بعض العلوم.                     | الرياضي الكردي   |
|            | _ 3 ~                                              |                  |
|            |                                                    |                  |

|                    |                                          | قعف <i>ه</i> |
|--------------------|------------------------------------------|--------------|
| فهم الرياضي الكردي | تقصير الوعاظو الخطباء والمرشدين في وظائر | ۲0           |
| الكامل الاسكندري   | اليأس من المباراة واللحاق ،              | ٥٧           |
|                    | فقد السراةوالجمعيات .                    |              |
| الفقيه الافغاني    | استحكام الجهل بسبب الفقر .               | <b>09</b>    |
| السعيد الانكليزي   | المعيشة الاشتراكية الاسلامية.            | 7.           |
| <b>»</b>           | الاجتماعات والمفاوضات.                   | 11           |
| الامام الصيني      | حكماء الامة ووظائفهم.                    | ٦٤           |
|                    | الشورى في الاسلام .                      | 77           |
| العالم النجدي      | الدين ليس ما به ندين .                   | ٦٨           |
|                    | تطرق الشرك وشؤمه.                        | <b>Y1</b>    |
|                    | الاحتماع الرابع:                         | ٧٥           |
|                    | ماهو الدين.                              | ٧٥           |
|                    | ماهو الاسلام والتوحيد .                  | YY           |
|                    | موارد الشرك.                             | <b>Y9</b>    |
|                    | التوحيد اساس الحرية.                     | . <b> </b>   |
|                    | ماهو الشرك . ماهو التوحيد .              | ٨٢           |

|                 |                             | مفحة     |
|-----------------|-----------------------------|----------|
| العالم النجدي   | مصارع الشرك والمقابريين .   | <b>M</b> |
|                 | متصوفة الزمان .             | 41       |
|                 | التشديد والتشويش في الدين.  | 90       |
|                 | الشافعية والصوفية.          | 44       |
|                 | الدين في جزيرة العرب .      | 1.1      |
|                 | الاجتماع الخامس:            | 1.0      |
|                 | تشكيل لجنةالقانون.          | ١٠٥      |
| السعيدالانكليزي | المهتدون جديداً والاستهداء. | 1.7      |
|                 | البروتستانت والزيادقة.      | 1.4      |
| المالم النجدي   | ماالكتاب . ومأ السنة .      | 1.4      |
|                 | اسباب الاختلافاتالاجتهادية. | 11-      |
|                 | اسباب نسخ بعض الاحكام.      | 117      |
| السعيدالانكليزي | هل من وسيلة لرفع التفرق.    | 117      |
| العلامة المصري  | تسهيل تعليم الاحكام.        | 144      |
| المحدث الميني   | الدين في البمنوما يليه.     | 110      |
| ø               | العلم الكافي للاجتهاد .     | 117      |

|                 |                                           | أحدة. |
|-----------------|-------------------------------------------|-------|
| المحدث البمني   | طريقة الاستهداء في اليمن .                | 114   |
|                 | الافتاء في النمين .                       | 119   |
|                 | ليس في المجتهدين من جوز التقليد .         | 171   |
| #               | تسهيل المتقدمين الاستهداء.                | 177   |
| <b>**</b> *     | جواز تقليد الغير .                        | 178   |
|                 | الاجتماع السادسي:                         | 177   |
| الشيخ السندي    | الظريقة النقشبندية.                       | ۱۲۸   |
|                 | دواعي الميل الى الطرائق. تشديدات الفقهاء. | 14.   |
|                 | التصوفالباطل والعرفان .                   | 141   |
| الاستاذ المكي   | تاريخ التصوف .                            | ١٣٢   |
| الخطيب القازاني | المفتي والمستشرق في الاستهداء .           | 140   |
|                 | التقليدوالوثوق بالمتقدمين.                | 144   |
|                 | تأثير اتالتشديد والتشويش.                 | 149   |
|                 | مزايا السماحة في الدين وسمو حكمةالقرآن .  | 154   |
|                 | سمو الحكمةالنبوية.                        | 122   |
| #               | قيام المستشرقين بتعليم الدين.             | 120   |
|                 |                                           |       |

- ز ـ

|                 |                                        | صفحة         |
|-----------------|----------------------------------------|--------------|
| المجتهدالتبريزي | الجدل في العقائد و الفقه.              | 184          |
| 1               | التفريق في الدين.                      | 189          |
| <b>#</b>        | الاجتهاد عند علماء فارس.               | ١٥٠          |
| 4               | التلفيق والتوفيق فيالاجتهاديات.        | 101          |
|                 | الحيل الشرعيةوسقامتها.                 | 30/          |
|                 | توفيق الاحكام على مقتضياتالزمان.       | 100          |
|                 | الاجتماع السابع :                      | 107          |
| السيد الفرآيي   | تلخيص اسبابالفتور .                    | <b>\ ○ ∧</b> |
|                 | الاسباب الدينية.                       | <b>10</b> A  |
|                 | الاسباب السياسية .                     | ۱۳۰          |
|                 | الاسباب الاخلاقية.                     | 171          |
| لكة العثمانية   | الاسبابالسياسيةوالادارية الجارية فيالم | 174          |
|                 | الاستقلال النوعيو الاداري.             | 174          |
|                 | بخس العرب حقوقهم.                      | 371          |
|                 | اهمال رعاية الشرع .                    | 170          |
|                 | حالة الادارة في الحجاز .               | <b>177</b>   |
|                 |                                        |              |

| السيد الفرايي | اسباب شتى للفتور .                   | 177  |
|---------------|--------------------------------------|------|
|               | تطابق الاخلاق بين الرعيةوالرعاة.     | 174  |
| -             | فور التركمن العرب.                   | 179  |
|               | الاجتماع الثامن :                    | 184  |
|               | الغرارة يفقد المرشدين.               | 144  |
|               | الغرارة عن الاتقان .                 | ١٧٤  |
| *             | الغرور بالمقدرة .                    | 140  |
| ě             | اللوث في الامور .                    | 1    |
|               | جهل النساء وتأثيراته .               | 144  |
|               | رماية الكفاءةفي النساء.              | ١٨٠  |
|               | الخور في الطبيعة.                    | ۱۸۱  |
| •             | الواهنة والناشئة .                   | 171  |
|               | الناشئة المحمديون .                  | 114  |
|               | الناشئة المتفرنجون .                 | 146  |
|               | وسيلةالتغلب على الواهنة.             | 7.67 |
| the second    | الاجتماع الناسع والعاشر والحادي عشر: | 144  |
|               | •                                    |      |

#### ١٩١ الاحتماع الثابي عشر: قانون جمعية تعليم الموحدين. المقدمة والمقررات. 191 الفصل الاول: في تشكيل الجمية. 194 الفصل الثاني: في مبانى الجمية. 199 الفصل الثالث: في مالية الجمعية. 4.1 الفصل الرابع : في وظائف الجمعية . 7.4 خاعة القانون. ۲۱. المفاوضات الآخيرة . ۲۱. الجمعية ومصر وامراؤها . 717 أبيات للاديب البيروتي . 710

### ۲۱۶ زیسل:

۲۱۷ خصائص الاقوام .
 ۲۱۸ مزایا جزیرة العرب .

٢١٩ من ايا عرب الجزيرة.

٢٣٠ مزايا العرب عموما.

#### صفعحة

#### ٢٢٣ لامقسية:

٣٢٣ عاورة بين الصاحب الهندي والاميرفي انتقاد المذاكرات.

٢٢٧ حضرات ملوك آل عثمان والنهضة الدينية .

٢٢٩ تقديم الملك على الدين.

۲۳۲ دعوی الخلافة حدثًا والغشاشون .

٢٣٤ اقامة خلافة قرشية دينية في مكة المكرمة.

ه ۲۳۰ وظائف الشورى العامة.

٣٣٨ الترك والخلافة.

٢٤٠ الخلافة العربية وبعض الدول المسيحية .

# عبدارجم بالكواكبي



وَهُوَضَ بُط مُفَ أُوضات وَمُقِدِّرات مُوْمَبَرالنهُ شَكَةِ الْإِسْلاميةِ الْمُسْلاميةِ الْمُسْلامية

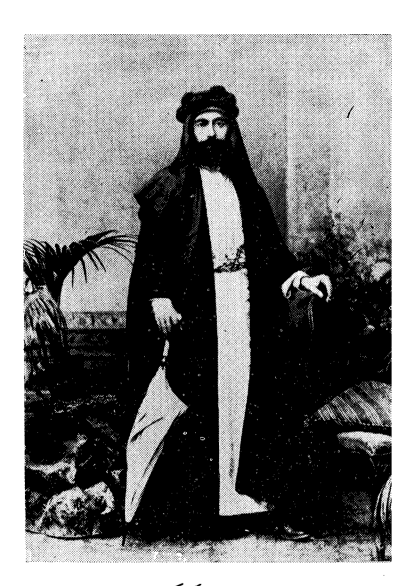
العرب من جسر صالأم على حتام لههود عنه ، واحترم الذه الموار واحترم الذه المعروف مروءة .

دارالرائد العربي بيرين • بسنان س.ب. ١٥٨٥

## جميع الحقوق محفوظة

الطبعة الثانية ١٤٠٢هـ – ١٩٨٢م

# امرالمتنرى



عبدالرحن الكواكبي

